
9

Introducción

Tomás Balmaceda y Karina Pedace

La concepción de que los seres humanos somos “animales que 
piensan” recorre la filosofía desde sus mismos orígenes. Encontra-
mos esta idea pensada y modelada de diferentes maneras, desde 
el zoon politikón aristotélico hasta la comunión cartesiana entre res 
extensa y res cogitans; pero no se detiene ahí, ya que es una concep-
ción que aún sigue presente en varios ámbitos. Sin embargo, es 
interesante comprobar que esta definición fue recibida por varias 
tradiciones filosóficas con el acento puesto en los pensamientos, 
como si en lo mental se escondiese aquello que es relevante de 
analizar. Pero somos animales: somos esta carne y estos huesos. 
Somos animales con un cuerpo, con instintos, con necesidades y 
con pasiones. Y no sólo eso: experimentamos sensaciones y emo-
ciones que no siempre van de la mano con un juicio tranquilo y 
razonado; estamos todo el tiempo en relación con los demás, en 
interacciones cara a cara y dándole sentido entre todos a lo que 
vivimos; distinguimos entre nuestros propios estados y los de los 
demás pero, a pesar de nuestros esfuerzos, en ocasiones no pode-
mos evitar que lo que sentimos aparezca en nuestras acciones.

Los seres humanos somos animales que bailamos, que senti-
mos la sangre hervir cuando presenciamos una injusticia y que 
damos pequeños saltos de alegría cuando nos dan una buena no-
ticia. Somos animales que comemos aunque no sintamos ham-
bre si alguien que nos quiere nos cocinó, que brindamos pen-
sando en proyectos futuros que quizá nunca se concreten y que 
si hace falta podemos intentar fingir una sonrisa aunque ten-
gamos el corazón roto. Lloramos en la soledad de nuestra casa 
leyendo una novela y compartimos lágrimas con desconocidos 
mientras pasan los créditos de una película en el cine. Nos que-
damos despiertos hasta entrada la madrugada si un problema 



10 Introducción

nos quita el sueño o fantaseando con una vida diferente a la que 
tenemos. Cruzamos miradas con alguien en un bar y creemos 
encontrar allí una chispa compartida para empezar una aventura 
de a dos, estamos muy seguros de aquello en lo que creemos pero 
a veces un pequeño gesto hace trizas todas nuestras certezas… 
¿cómo dar cuenta de este campo increíblemente vasto de las atri-
buciones psicológicas?

En el seno de la reflexión filosófica acerca de las atribuciones 
psicológicas que nos hacemos cotidianamente, el cognitivismo 
clásico u ortodoxo ha detentado una posición hegemónica. En 
la medida en que se lo presentó con frecuencia como atravesa-
do por dos enfoques fundamentalmente diferentes (la “teoría-
teoría” y la “teoría de la simulación”), se tornó un tanto difuso 
hasta qué punto ambos grupos de teorías abrazaban una serie 
de supuestos y definiciones filosóficamente fundamentales en 
su concepción misma del fenómeno a explicar. En particular, el 
debate clásico dentro del campo cognitivista se encaramó sobre 
alguna versión del supuesto de que lo que hacemos en nuestra 
práctica cotidiana es atribuir estados mentales a los demás para 
explicar y predecir su conducta, que es conceptualizada como 
opaca en un sentido fundamental. De manera concomitante, lo 
mental fue visto como algo a ser hipotetizado o desentrañado a 
partir de los signos observables disponibles.

Frente a esta posición del cognitivismo clásico u ortodoxo, en 
los últimos años se multiplicaron las voces críticas, que denun-
ciaron las omisiones de las posturas tradicionales y sus defectos 
a la hora de concebir la atribución psicológica. Uno de estos de-
fectos es el “olvido del cuerpo”, tal como señala Tomás Balma-
ceda en su capítulo, frente al interés casi exclusivo puesto en el 
ámbito de lo mental en las teorías clásicas sobre la atribución 
psicológica. Este desdén por lo corporal queda expuesto en la 
teoría de la teoría y la teoría de la simulación, dos posiciones que 
entraron en pugna a finales de la década del XX, y cuya disputa 
llega a un callejón sin salida en el arranque del nuevo siglo. Es 
allí cuando aparecen autores que se interesaron por la dimensión 
corporizada de la cognición. En particular, Balmaceda analiza la 
teoría de la interacción de Shaun Gallagher y la perspectiva de se-



11Tomás Balmaceda y Karina Pedace

gunda persona y traza líneas de vínculos y de tensiones con otras 
dimensiones involucradas en el rechazo al cognitivismo clásico, 
como el enactivismo, la tesis de la mente situada y la propuesta 
de la mente extendida.

Justamente una de estas alternativas a las posturas ortodoxas es 
el enactivismo, que es elucidado en esta compilación por Federico 
Burdman. En su trabajo, se consigna el profundo cambio filosófi-
co que representa este nuevo tipo de abordaje, a partir de la presen-
tación de la teoría sobre la construcción participativa de sentido, 
propuesta por Hanne De Jaegher y el argentino Ezequiel Di Paolo. 
Se trata de un estudio de la cognición a partir de un replanteo de 
nuestro modo de relacionarnos con los demás desde una perspec-
tiva corporizada pero, a diferencia de lo expuesto por Balmaceda, 
con el foco puesto en la dinámica de la coordinación y la interac-
ción social antes que en las estrategias de postulación y atribución 
de estados mentales más usuales en las opciones cognitivistas tra-
dicionales. La presentación del capítulo no sólo muestra una útil 
génesis de las ideas de De Jaegher y Di Paolo, sino que también 
ofrece una visión crítica de las limitaciones y alcances del proyecto.

Quizá la propuesta más reciente y original para enfrentar las 
nociones del cognitivismo clásico en la atribución mental sea la 
perspectiva de segunda persona, que ha sido defendida por au-
tores como Antoni Gomila, Carolina Scotto, Evan Thompson y 
Diana Pérez, entre otros. De hecho, Pérez y Gomila escriben en 
conjunto en este libro sobre estas ideas, aclarando las bases con-
ceptuales sobre las que se fundan y situando su origen en el recha-
zo tanto a la teoría de tercera persona, la teoría de la teoría, y la 
de primera, la teoría de la simulación, que fueron abordadas crí-
ticamente por Balmaceda y Burdman en sus respectivos trabajos. 
En este caso, Gomila y Pérez pretenden en su capítulo ir más allá 
de esta disputa de perspectivas para sostener que las atribuciones 
mentales de segunda persona tienen una primacía ontogenética, 
filogenética y conceptual frente a las de primera y tercera persona; 
además de defender que la maestría de los conceptos psicológicos 
se adquiere en las interacciones de segunda persona. 

Uno de los fundamentos sobre los que se basa el cognitivismo 
clásico u ortodoxo, en estrecha vinculación con el mencionado 



12 Introducción

desdén por el cuerpo, es el foco puesto en estados mentales como 
los deseos y las creencias, dejando de lado otras variedades men-
tales como las emociones. En las últimas tres décadas, sin embar-
go, varios autores se interesaron por su naturaleza, su historia 
filogenética y su vinculación con la cognición. Ese es el punto 
que trata Andrea Melamed en su contribución a este volumen, 
analizando cómo se da cuenta de la atribución emocional en las 
teorías cognitivas y no cognitivas de las emociones. Se trata de 
un debate de estricta actualidad de dos posiciones que suelen 
verse como incompatibles, pero que la autora sostiene que man-
tienen un espíritu compartido que podría servir para un aborda-
je más fructífero del tema.

 Precisamente, parece que la adscripción de estados mentales 
tales como las emociones –junto con creencias y deseos– a perso-
najes de ficción es un fenómeno crucial en nuestro consumo de 
películas, piezas teatrales, obras de ficción y todo tipo de obras 
de arte que conlleven una narrativa. Tal es el tópico que aborda 
Lucas Bucci en su contribución. A su juicio, sin tales atribucio-
nes psicológicas se tornaría imposible entender de manera cabal 
una historia protagonizada por personajes. En particular, abor-
da el problema relativo a la recepción o contemplación de arte 
narrativo a partir de la llamada “paradoja de la ficción”, señalada 
por Radford, i.e. el fenómeno aparentemente paradójico de que 
los espectadores se emocionan con eventos que saben que son 
puramente ficticios. Este punto ha moldeado gran parte de la 
discusión sobre la recepción de obras de arte narrativo en los úl-
timos cuarenta años, vertebrada por el interrogante acerca de si 
es plausible que los espectadores experimenten emociones reales 
por fenómenos que saben que son ficcionales. En el marco de 
este debate, Bucci revisa las posturas contrapuestas de Gregory 
Currie y Noel Carroll para esclarecer si en nuestras atribuciones 
psicológicas a personajes ficticios utilizamos o no los mismos 
mecanismos psicológicos que empleamos para tales adscripcio-
nes a personas en nuestro entorno cotidiano.

Por su parte, en nuestras interacciones diarias, se suele acep-
tar que al menos ciertas afirmaciones y pensamientos acerca de 
nuestros propios estados mentales son mucho más seguros y 



13Tomás Balmaceda y Karina Pedace

confiables que las afirmaciones que podemos hacer acerca de los 
estados mentales de los demás. En su contribución, Alejandro 
Zárate indaga la tarea a la que se han dado muchos filósofos a 
la hora de intentar dar cuenta de este punto y de determinar si 
nuestra confianza en dichas afirmaciones está verdaderamente 
justificada y, en caso de ser así, cuál es su alcance y origen. Es-
pecíficamente, confronta y pondera críticamente dos maneras 
distintas de dar cuenta de la presunta asimetría entre las atribu-
ciones de estados conscientes en primera persona del singular 
(como “Tengo un dolor”) y en tercera persona (como “Él siente 
dolor”). Para ello, por un lado, presenta una perspectiva que de-
nomina “cartesiana”, según la cual, la asimetría en cuestión se 
funda en una asimetría epistémica y explicita las dificultades a 
las que, en su opinión, se enfrenta un cartesiano contemporáneo 
como el filósofo David Chalmers. Por otro lado, ofrece una expli-
cación diferente de esta asimetría desde una perspectiva “expresi-
vista”, tal como la que presenta la filósofa Dorit Bar-On, opción 
que promete poder dar cuenta de las asimetrías mencionadas sin 
que se susciten los problemas que enfrentan los partidarios de la 
mente cartesiana.

En sintonía con el interés que suscita la atribución psicológica 
cifrada entre las perspectivas de la primera y la tercera persona, la 
contribución de Diego Lawler articula dos historias. Una de ellas 
abreva en una tradición cuyas raíces se remontan a Kant. El punto 
de partida de esta narración consiste en que los seres humanos 
nos autodeterminamos cognitiva y prácticamente como criaturas 
racionales. Esta historia enlaza, pues, el autoconocimiento con la 
agencia racional a partir de los trabajos de Shoemaker, Moran y 
Boyle. Desde esta perspectiva, que Lawler denomina de “prime-
ra persona”, se le confiere una importancia filosófica especial a 
la presencia de la asimetría entre la primera persona y la tercera 
persona. No sólo reflejaría un modo de conocimiento fundamen-
talmente diferente (una asimetría epistémica), sino que, además, 
exhibiría que hay una manera distintiva en que los estados menta-
les se presentan a los sujetos que los tienen y que su descripción es 
necesaria para entender la mente. Frente a ella, opone la que deno-
mina como “perspectiva reductiva o de la tercera persona” y que 



14 Introducción

articula desde los trabajos de Ryle y Dennett. Se trata de una his-
toria que no le otorga ninguna relevancia filosófica a la asimetría 
presente en la vida ordinaria cuando informamos sobre nuestra 
mente y la de los otros. A la vera de esta perspectiva, nuestros mo-
dos para saber cosas sobre nuestros deseos, creencias, intenciones, 
etc., son los mismos que empleamos para saber estas mismas cosas 
de otras personas. No habría, pues, una diferencia de clase, sino 
meramente de grado entre el autoconocimiento y el conocimiento 
de los otros. Finalmente, de lo que se trata es de contrastar las dos 
historias en cuestión con el propósito de mostrar la especificidad 
de la perspectiva de la primera persona. 

Frente a la tradicional preeminencia que detentó la perspec-
tiva de primera persona, a mediados de siglo XX tuvo lugar una 
inflexión con la irrupción en escena de la perspectiva del intér-
prete a la hora de elucidar la naturaleza de la atribución psico-
lógica. En efecto, en las huellas de la querella que suscitó la apa-
rición decimonónica de las “Ciencias del Espíritu” y a través de 
su impacto en los trabajos de Wittgenstein, Quine y Davidson 
–entre otros– tuvo lugar un giro en la concepción de lo mental. 
Precisamente, Karina Pedace aborda en su contribución el que 
denomina como “giro interpretativo” en la filosofía de la mente, 
como un paso conceptualmente indispensable para comprender 
de modo cabal el derrotero que lleva al encuentro de lo mental 
con la normatividad propia de la atribución psicológica. Argu-
menta que esta suerte de “giro copernicano” deja de lado la clási-
ca concepción cartesiana de la mente como un espectáculo priva-
do y accesible sólo al “ojo interior” de cada sujeto, i.e. aquella con 
la que se comprometió el cognitivismo clásico u ortodoxo. Tal 
concepción de lo mental resulta, en su opinión, desacreditada 
por el análisis de los supuestos necesarios de la interpretación y 
la comunicación intersubjetiva, entre los cuales la normatividad 
juega un papel central. En tal sentido, su trabajo trata de precisar 
de qué hablamos cuando hablamos de “normas de lo mental”, 
sus variedades y alcance, así como de mostrar algunos puentes 
entre la filosofía de la mente y la filosofía práctica, que serían 
posibilitados por la normatividad de la atribución psicológica.


