
127

La atribución psicológica a personajes de ficción

Lucas Bucci
 

I

En el famoso final de Casablanca (1942) sus protagonistas, 
Ilsa y Rick, escapan de la policía y se dirigen al avión que les 
permitirá salir de la colonia nazi. Sin embargo, cuando el po-
licía pregunta quiénes se subirán al avión, Rick envalentonado 
decide quedarse abajo y dar su lugar a Victor, el esposo de Ilsa. 
Este final es sorpresivo porque el espectador sabe que Ilsa quie-
re a Rick por sobre a Victor y, sobre todo, que Rick quiere a 
Ilsa. La noche anterior, ambos han dejado sus rencores de lado 
y han reavivado la llama de su amor. Sin embargo, a través del 
dialogo que Ilsa y Rick tienen al pie del avión podemos empe-
zar a vislumbrar los motivos por los cuales el americano decide 
quedarse en Casablanca. Rick quiere a Ilsa pero también cree 
que el lugar que tiene Victor en la guerra contra los nazis es 
muy importante y si ella lo abandonara, lo dejaría devastado. 
Rick cree también que la Segunda Guerra Mundial es un evento 
mucho más importante que las cuestiones sentimentales que lo 
envuelven con Ilsa y Victor. Además, cree que Ilsa corre peligro 
en Casablanca y que si él no la engañara para ir al aeropuerto 
ella no se subiría al avión porque cree que ella está enamorada 
de él. Por su parte, Ilsa efectivamente lo acompaña al avión cre-
yendo que Rick se va a subir con él, por eso, cuando él le dice 
que no va, la invade una tristeza profunda y sus ojos se llenan 
de lágrimas. 

Como vemos, esta interpretación posible de los eventos que 
ocurren al final de la película apela a una cantidad importan-



128 La atribución psicológica a personajes de ficción

te de estados mentales que el espectador adscribe de manera 
consciente o inconsciente mientras mira la película (o cuando 
reflexiona sobre ella). La adscripción de deseos, creencias y emo-
ciones a personajes de ficción es un fenómeno extendido en el 
consumo de películas, obras de teatro, lectura de ficción y cual-
quier tipo de obra de arte que involucre una narrativa. Este tipo 
de adscripciones –que suelen ser predominantemente de deseos, 
creencias y emociones– son centrales a la hora de entender la 
narrativa que estas obras de arte despliegan (Gomila, 2011). Es 
imposible entender una historia protagonizada por personajes 
si aquel que la contempla no es capaz de adscribirles ciertos es-
tados mentales de una manera más o menos competente. Los 
autores construyen a sus personajes para que sus acciones sean 
explicadas apelando a estos estados y, tal como están construidas 
estas narrativas, sería imposible comprenderlas de manera cabal 
si aquel que las contempla no fuera capaz de adscribir diferentes 
tipos de estados mentales. 

En el ámbito de la filosofía estética sajona este problema 
ha sido tratado de manera extensa, aunque la discusión se ha 
dado dentro de una discusión previa y más general relativa a las 
emociones que las distintas narrativas producen en el especta-
dor. Este problema concerniente a la recepción o contemplación 
de arte narrativo tiene que ver con el fenómeno aparentemente 
paradójico de que los espectadores se emocionan con eventos 
que saben que son puramente ficticios. Este fenómeno, llama-
do “Paradoja de la Ficción” y señalado por Radford (1975, 1977, 
1982) ha moldeado parte de la discusión sobre la recepción de 
obras de arte narrativo en los últimos cuarenta años (Carroll, 
1987, 1990/2005, 1991; Currie 1995a, 1995b, 1997; Gaut, 1993; 
Gomila, 2011; Lamarque, 1981; Moran, 1994; Walton, 1978, etc.). 
Según la paradoja, es desconcertante que un espectador o lector 
de ficción se emocione con un evento ficcional, cuando efecti-
vamente sabe que este evento es tal, dado que pareciera que ne-
cesitamos creer en la realidad de un evento para emocionarnos 
acerca de él. Si no, no se explica por qué nuestra emoción de 
pena se disipa cuando nos enteramos que, por ejemplo, la noticia 
de un avión caído era falsa, mientras que nuestra pena sobre el 



129Lucas Bucci

suicidio de Ana Karenina no se disipa al saber que tal suicidio 
nunca tuvo lugar. 

El interrogante parece centrarse, entonces, en la idea de que 
no resulte plausible que los espectadores experimenten emocio-
nes reales por fenómenos que saben que son ficcionales.1 Sin em-
bargo, y aunque no parezca que esta discusión sobre emociones 
en contexto de ficción tenga que ver con lo que aquí nos ocu-
pa, el fenómeno de adscripción de estados mentales a persona-
jes ficcionales cumple un papel importante. Los personajes son 
una de las herramientas más valiosas que tienen los autores para 
emocionar a una audiencia y la emoción que estos producen no 
podría darse si no fuera porque la audiencia adscribe, de manera 
consciente o inconsciente, estados mentales a los personajes de 
la ficción. 

Aquí voy a revisar las posturas de Gregory Currie (1995a, 
1997) y Noel Carroll (1990/2005, 2008) con respecto a estos dos 
temas relacionados. La elección de estos dos autores obedece a 
que ambos sostienen posturas contrapuestas, que por separado 
ejemplifican dos extremos de la cuestión que considero centra-
les. Por un lado, Currie sostiene que en nuestra adscripción a 
personajes ficticios utilizamos los mismos mecanismos psicoló-
gicos que utilizamos para la adscripción de personas en nuestro 
entorno cotidiano; y, por otro lado, Carroll sostiene que, en la 
contemplación de ficción, no existe ningún mecanismo psico-
lógico específico de adscripción de estados sino que, más bien, 
los espectadores establecen relaciones con los personajes que son 
mediadas por la imaginación, los géneros narrativos y ciertos cri-
terios emocionales y, de alguna manera, manipulados por el autor 
de la obra que contemplan. 

Este punto de conflicto me parece importante a la hora de 
entender la adscripción a personajes de ficción. Me interesa in-
dagar sobre si establecemos una diferencia clara entre personajes 
de ficción y personas que nos rodean, al estilo Carroll, o como 

1 De hecho, la conclusión de Radford (1975) es que las emociones dirigidas a 
la ficción que experimentan los espectadores o lectores de ficción son en 
alguna medida irracionales.



130 La atribución psicológica a personajes de ficción

piensa Currie, no hacemos distinción alguna y la ficción es una 
extensión de nuestro ámbito cotidiano y nuestros mecanismo 
psicológicos se activan de la misma manera que lo harían en una 
situación cotidiana. 

II

En su artículo “The Paradox of Caring” (1997) Currie estable-
ce dos requisitos que debe cumplir una solución a la Paradoja de 
la Ficción. Por un lado, establece que una buena teorización acer-
ca de la reacción emocional no debe apelar a mecanismos psico-
lógicos nuevos o, mejor, debe hacer uso de los mecanismos psi-
cológicos establecidos por la teorización actual de la ciencia de la 
psicología. Por el otro lado, Currie sostiene, siguiendo a Moran 
(1994), que una solución adecuada debe tratar no sólo con los 
casos de reacciones emocionales a la ficción sino también con 
aquellos casos de emoción que refieren a situaciones no actuales. 
En efecto, Moran sostiene que los casos de emoción dirigida a 
las obras representativas no son casos “desviados” dado que exis-
ten muchos casos que consideraríamos normales que dirigen la 
emoción a situaciones no actuales como, por ejemplo, situacio-
nes muy remotas en el pasado, o situaciones que podrían haber 
pasado y no pasaron, tanto a mí como a otra persona. Estos dos 
requisitos se cumplen de manera natural en la teoría de Currie. 
Por un lado, porque Currie sostiene que la emoción ficcional se 
da en un contexto imaginativo, que fácilmente puede extenderse 
a situaciones “no canónicas” de la emoción y, por otro lado, por-
que dada la apelación de la simulación como imaginación Cu-
rrie puede echar mano a la “teoría de la simulación” y postularla 
como el fenómeno central de la emoción ficcional. 

Según Currie, entonces, toda contemplación de una obra 
de arte representativa o narrativa es una simulación en alguna 
medida. Así, aquel que contempla una obra de arte simula los 
estados de hechos o noticias (reader of fact) por los que se entera 
de aquello que sucede en la obra como si realmente hubiera ocu-
rrido en nuestra vida cotidiana y como si los hechos estuvieran 



131Lucas Bucci

protagonizados por personas reales y no por personajes ficticios. 
De esta manera, el espectador hace de cuenta que se está enteran-
do de los hechos de la ficción como si fueran reales. O, lo que 
es lo mismo, toma la perspectiva de un espectador hipotético o 
simulado que presencia hechos reales. De esta manera, simular 
este rol de un lector de hechos,2 hace de la obra representativa una 
especie de instrumento o lista de instrucciones que me dice qué 
es lo que tengo que imaginarme. 

Ahora bien, queríamos comprender cómo pueden importar-
nos, de hecho, los destinos de los personajes de ficción, a pesar 
de que no creemos que ellos existan. Sabemos, por un lado, que 
la empatía o la lectura de mentes se hace a través de la simula-
ción y, por el otro lado, sabemos que cuando contemplamos una 
obra de arte representativa simulamos a un lector hipotético de 
hechos. ¿Cómo habríamos de sentir algo por un personaje de 
la obra si, en realidad, simulamos a una persona hipotética que 
está de alguna manera desapegada de la obra? La razón es que 
este espectador hipotético, a la hora de comprender los eventos 
de la obra y comprender las motivaciones de los personajes para 
actuar, debe hacer uso de la simulación para comprender a los 
personajes de ficción (puesto que este es el medio por el cual 
comprendemos a los demás). De esta manera, un espectador, 
Juan, simula que es un lector que intenta saber por qué actúan 
los personajes de la obra y tomándolos como personajes de la 
vida cotidiana. En este emprendimiento, el lector simulado por 
Juan simula los estados mentales de los personajes de la obra. 
Ahora bien, simular los estados simulados de otro hace que yo 
tenga exactamente los mismos estados que aquel al que estoy si-
mulando. Este es un diagrama de las simulaciones involucradas 
en la contemplación de una obra:

2 Currie, 1997: 68. Como vemos, el ejemplo de Currie es el de un lector. El 
ejemplo se puede extrapolar a otras artes narrativas sin problemas. Sin 
embargo, es preciso tener en cuenta que –en el caso del cine– Currie sostiene 
que hay un sujeto hipotético que aprende hechos reales que no hace de 
cuenta que ve a los personajes. El espectador ni ve a los personajes ni hace de 
cuenta que los ve; simplemente, se entera de los hechos por medios visuales 
y auditivos (Currie, 1991).



132 La atribución psicológica a personajes de ficción

Paso 1:

Paso 2:

Según la teoría simulacionista de Currie simular estados de 
creencia y deseos nos proporciona “estados I”, es decir estados 
imaginados o simulados. La diferencia central entre los estados 
I y los que estos simulan es que los estados I son offline.3 Así, 
simular los estados de creencia y deseos de otros da como re-
sultado tener creenciasI y deseosI. Ahora bien, simular estados 
I, por ejemplo creenciasI y deseosI, da como resultado tener las 

3 Ver teoría de la simulación en Currie (1995b). 

simulaJuan A un lector-de-hechos

De esta simulación

Juan obtiene deseosI y creenciasI (acerca del 
lector-de-hechos simulado por él)

simulaLector-de-hechos A un personaje de ficción

De esta simulación

A) el lector-de-hechos obtiene: deseosI y 
creenciasI acerca de los personajes de ficción. 
B) Juan obtiene: los mismos deseosI y creen-
ciasI acerca de los personajes de ficción.



133Lucas Bucci

mismas creenciasI y deseosI. De esta manera, en la adscripción de 
estados mentales a personajes de ficción, las creencias y deseos 
de los personajes de la obra son simulados por el lector-de-noticias 
y pasan a ser creenciasI y deseosI; a su vez, como el espectador está 
simulando los estados mentales del lector-de-noticias obtiene exac-
tamente los mismos estadosI que obtiene el lector-de-noticias en su 
simulación de los personajes de ficción. Dice Currie al respecto:

¿Por qué esta diferencia entre simular una creencia y simular una 
creenciaI? Recuérdese que la simulación es el intento de replicar 
los estados mentales de otros en la propia mente. La simulación 
intenta llevarme tan cerca como sea posible al estado mental de 
otro siempre y cuando se constriña de darme creencias y deseos 
sobre los cuales serían inapropiado actuar. La solución es darme 
estadosI: estados como las creencias y los deseos en algunos as-
pectos pero diferentes a ellos en que están desconectados de la 
acción. Pero si el estado que busco replicar es él mismo un estado 
offline (un estadoI), no hay peligro en que yo tenga ese mismo 
estado, de modo que mi replicación consista en tener ese mismo 
estado (1997: 69). 

De esta manera, la propuesta consiste en que cuando alguien 
contempla una obra de arte narrativa, simula o toma el rol de 
un lector-de-noticias que aprende acerca de ciertos eventos que lle-
van a cabo ciertos personajes. Al simular un lector-de-noticias, el 
espectador llega a tener versiones offline (o estadosI) de sus esta-
dos mentales, incluyendo aquellos estados mentales offline que 
obtiene el lector por la simulación que hace de los personajes de 
ficción de la obra. 

Esto responde entonces la pregunta acerca de cómo podemos 
tener emociones sin creencias. Las emociones son producto de 
nuestros estados simulados, de nuestras simulaciones. Además, 
con esta respuesta se respetan los requisitos que se habían plan-
teado como centrales para responder la pregunta. Por un lado, 
no se plantea ningún mecanismo psicológico nuevo o especial 
para responder al problema de las reacciones emocionales a la 
ficción ya que es el propio mecanismo de simulación presente en 
nuestra interacción con los demás aquel que es el responsable de 
nuestras reacciones emocionales a las obras representativas. Por 



134 La atribución psicológica a personajes de ficción

otro lado, el requisito de Moran exigía que se le dé tratamiento 
no sólo a las respuestas emocionales a las obras de arte represen-
tativas sino a las que, de modo similar, surgían de la considera-
ción de situaciones no actuales, o de un pasado remoto, etc. La 
respuesta de Currie es que todas estas reacciones emocionales 
responden al mismo mecanismo: la simulación. 

La posición de Currie también es capaz de explicar por qué cuan-
do contemplamos una ficción nos vemos atraídos por personajes 
éticamente reprobables o que en principio no tienen nada que ver 
con nosotros. La idea es que una obra de arte representativa no sólo 
me lleva a imaginar que me entero de cosas sino que, además, me 
lleva a compartir un punto de vista. ¿Qué punto de vista? El punto 
de vista del narrador o del autor implicado. Así, mientras mira El 
exorcista Juan es llevado a compartir una visión de terror acerca de 
los hechos que suceden, en consecuencia, al ver que Regan tuerce su 
cabeza siente terror y pena por su madre. Del mismo modo, Juan 
puede ver una película de humor negro, en la que ciertos hechos trá-
gicos suceden pero, al compartir una mirada más bien humorística 
con el autor implicado, puede reírse ante estos hechos. En el mismo 
sentido, la serie Breaking Bad me invita a simular un punto de vis-
ta según el cual un traficante de drogas duras puede ser redimido, 
de ahí que el personaje principal me caiga simpático. Según Currie, 
este cambio de punto de vista se vería facilitado por cierta disposi-
ción natural a estar “en sintonía” (in tune) con los demás, junto con 
una tendencia y un gusto por probar otras perspectivas, junto con 
esa fuerza natural que sentimos por querer parecernos a aquellos a 
los que se nos presentan como atractivos. 

Como vemos, la propuesta de Currie con respecto a la adscrip-
ción de estados mentales a personajes de ficción está englobada en 
una postura relativa a cómo es que los espectadores se emocionan 
con la ficción misma. La idea es utilizar los mismos mecanismos 
psicológicos para entender tanto a las personas como a los perso-
najes de ficción. Esto es, según el autor, una ventaja de economía 
teórica puesto que para explicar cómo adscribimos estados men-
tales a los personajes de ficción es suficiente con apelar a nuestra 
mejor teoría acerca de cómo adscribimos estados mentales a las 
personas. Esto me da un pie para explicitar un desacuerdo que 



135Lucas Bucci

tengo con la presentación de Currie sobre el problema. Puesto que 
Currie presenta a la teoría de la simulación como si fuera la única 
teoría o la más aceptada en el terreno de la comprensión de los 
otros en nuestra vida cotidiana. Sin embargo, este no es el pano-
rama real de la discusión. Existen numerosas teorías rivales a la 
teoría de la simulación, i.e. la teoría de la racionalidad, la teoría 
de la teoría, la teoría de la segunda persona. En este sentido, hu-
biera sido interesante argumentativamente que el autor mostrara 
las ventajas de las diferentes teorías de la adscripción a personajes 
ficcionales a la hora de explicar el fenómeno de la contemplación 
de obras de arte narrativas. ¿Por qué no podemos pensar que es 
la teoría de la teoría aquella que explica nuestra reacción emocio-
nal para con las obras representativas? ¿No podemos acaso pensar 
que el espectador se imagina un lector-de-hechos que interpreta a 
los personajes de ficción en base a ciertos conceptos psicológicos 
de una teoría de la psicología folk y no en base a una simulación 
adecuada? La postura de Currie parece pasar por alto el hecho de 
que el debate acerca de cuáles son los mecanismos de interpreta-
ción que se utilizan para la lectura de mente está todavía vigente y 
que, por lo tanto, no se puede argumentar –como él argumenta–
que son los mecanismos postulados por la teoría de la simulación 
aquellos involucrados en la reacción emocional de la contempla-
ción de obras de arte en virtud de ser –sin disputa– los mecanis-
mos de interpretación de las lecturas de mente.

No obstante, esto no va en desmedro de que la posición de Cu-
rrie se beneficia en no tener que presentar una teoría adicional es-
pecífica para la adscripción de estados mentales a personajes de fic-
ción (ya sea esa teoría de la simulación, de la teoría, etc.). En lo que 
sigue, veremos la postura de Carroll, quien sí parece sostener que 
nuestra adscripción de estados mentales a personajes de ficción 
está disociada de nuestras adscripciones a personas de la vida real. 

III

Carroll es un defensor de “la teoría del pensamiento” con 
respecto al problema de las emociones en contexto de ficción. 



136 La atribución psicológica a personajes de ficción

Esta teoría afirma que nuestras emociones ficcionales son el pro-
ducto de sostener de manera no-asertiva en nuestro pensamiento 
aquello que sucede en la ficción. Esta idea propuesta por Lamar-
que (1981, 1983) afirma que, a diferencia de lo que sostiene la 
paradoja de la ficción, no es necesaria la creencia en el objeto de 
la emoción para que ésta se produzca. El mero pensamiento en un 
objeto, se sostiene, es capaz de causar una emoción al respecto. 
Así, según Carroll, mientras miro en el cine que Freddy Krueger 
asesina a alguien con las cuchillas de sus manos, yo sostengo en 
mi pensamiento la idea de que Freddy Krueger asesina a alguien 
y esto es causa suficiente para que yo, a pesar de que no crea que 
aquello que hace Freddy sea real, lo encuentre peligroso y me 
produzca la sensación de miedo. Según Carroll, esto es similar al 
miedo que me puede provocar caerme cuando estoy en un bal-
cón. Si pienso que me voy a caer, esto puede producirme miedo. 
No es necesario que yo crea que me voy a caer, es suficiente con 
que yo piense que me voy a caer para que se produzca en mí la 
emoción. 

Así, la idea central de la teoría del pensamiento es que la emo-
ción es producida por los pensamientos que consideramos (en-
tertain) en nuestra mente a medida que consumimos una ficción. 
Estos pensamientos no son simulaciones ni creencias sino que 
son simples consideraciones en el pensamiento. 

Ahora bien, esto supone que para provocar una emoción en 
el espectador el artista debe diseñar la obra de modo que ésta 
ponga al espectador a sostener estos pensamientos. Carroll ex-
plica esto a través de su teoría de los criterios pre-enmarcados 
(pre-focused). Para introducir esta teoría es importante distinguir 
las emociones de otros estados mentales que nos provocan las fic-
ciones. Por ejemplo, las películas, a través de la manipulación de 
la imagen y el sonido, son capaces de provocar varios de estos 
estados mentales no emocionales. En particular, el cine es capaz 
de provocar reacciones reflejas, un pico alto en el volumen de un 
sonido nos puede provocar un sobresalto (imaginemos una pelí-
cula de terror en la que, cuando aparece el asesino, suena de gol-
pe un nota alta y fuerte), o el movimiento rápido de una cámara 
hacia el suelo que puede provocarnos cierta sensación en el estó-



137Lucas Bucci

mago, o un objeto que pasa rápidamente a través del campo de 
visión puede ponernos alerta o un objeto cualquiera que se acer-
ca rápidamente a la cámara puede sorprendernos “esquivando” 
algo inexistente. Todo este tipo de reflejos se presentan como 
cognitivamente impenetrables en el sentido de que aun sabiendo 
que nada de lo que pase nos puede hacer daño, los estados men-
tales suceden, la adrenalina se descarga, etc. Los estados reflejos 
están diseñados por la evolución para activarse ante un estímulo 
y el cine es capaz de producir esos estímulos, cuyas reacciones 
no podemos evitar aun cuando sepamos que en este contexto 
no representan lo que representaban para nosotros como espe-
cie cuando vivíamos en la selva. De la misma manera, el cine o 
el teatro puede explotar ciertas fobias compartidas simplemente 
por medio de mostrar ciertos insectos o poner al espectador –
mediante la puesta en escena– en una situación de fobia: como 
un espacio cerrado que produzca claustrofobia o un espacio muy 
alto que produzca acrofobia. Sin embargo, el problema aquí está 
centrado en un tipo de hecho mental distinto. 

Las emociones son aquellos fenómenos dentro de las afec-
ciones mentales en los cuales ciertas valoraciones (appraisals) de 
los estímulos que son relativos a ciertos intereses dan lugar a 
sensaciones cualitativas viscerales que nos disponen conductual-
mente para actuar. Así, la percepción de ciertas cosas dentro de 
nuestro espectro sensorial como “peligrosas” nos producen una 
sensación de miedo que nos dispone a actuar, ya sea enfrentan-
do el miedo o huyendo de él. Estas emociones son más sutiles o 
“inteligentes” que las reacciones reflejas ya que pueden detectar 
peligro no sólo en un ruido fuerte si no, también, en una sonri-
sa diabólica o en el suave chasquido de un revólver. A pesar de 
que las emociones muestran una estructura cognitiva comple-
ja en comparación con las reacciones reflejas –por ejemplo, no 
son cognitivamente impenetrables, una pistola que sé que es de 
juguete no me provoca miedo– comparadas con la deliberación 
racional son bastante rápidas. Imaginemos a alguien comparan-
do precios para comprarse zapatillas frente a alguien que al ver 
una navaja se asusta: la decisión y la acción será instantánea. La 
emoción identifica una situación determinada y produce una 



138 La atribución psicológica a personajes de ficción

sensación asociada que nos dispone inmediatamente a la acción. 
Parte del misterio de la paradoja de la ficción así reformu-

lada es: ante la sensación de la emoción ¿cómo no actuamos en 
consecuencia? Si la respuesta es porque no valoramos la situación 
como peligrosa, porque sabemos que estamos ante ficción, la pregunta 
que surge es: ¿cómo se produce la emoción si no hay valoración? 
De esta última pregunta surge un hecho curioso que cita Carroll 
(2008)4: ante las películas más comerciales, espectadores de dis-
tintas geografías, trasfondos culturales, idiomas, géneros, etc., 
demuestran las mismas reacciones emocionales, ¿a qué se debe 
esta coincidencia? La respuesta de Carroll refiere a que existen 
ciertos criterios que presentan las emociones para activarse. Así, 
las emociones por un lado se activan por situaciones que son go-
bernadas por criterios que luego, junto con las sensaciones que 
estas producen, organizan el estado de cosas en concordancia 
con ese criterio. De esta manera cada emoción tiene un criterio 
o criterios que especifican la situación que va a activar en el ser 
humano la emoción y la sensación determinada. De la misma 
manera, ese criterio especifica la forma en la cual el ser humano 
organiza la situación o el estado de cosas que tiene enfrente. Así, 
para que algo me provoque miedo debo considerarlo peligroso. 
Ante algo peligroso mi emoción de miedo se activa, la sensación 
recorre mi cuerpo y todo lo que percibo del mundo es cataloga-
do en base a esta emoción reinante. De modo que, si un ladrón 
me amenaza con un cuchillo, percibiré más fácil hacia dónde di-
rige su mirada y no si su camisa es a cuadros. Del mismo modo, 
cuando veo que un ser querido está triste, estaré más pendiente 
acerca de aquello que le puede haber provocado un daño que 
del tamaño de su billetera. El punto central aquí es que existen 
criterios que definen las situaciones que activan la emoción y 
configuran nuestro mundo una vez que la emoción ha entrado 
en juego. Esos criterios son, por ejemplo, lo peligroso en el caso 
del miedo, el daño hecho hacia mí o uno de los míos en el caso 

4 Es importante señalar que si bien Carroll utiliza como ejemplo el arte popular 
masivo, y en particular el cine de masas, sus argumentaciones pretenden un 
alcance general a todo tipo de arte narrativo. 



139Lucas Bucci

de la bronca, que otro tenga algo que yo deseo en el caso de la 
envidia, etc. 

La tesis de Carroll en este punto es que toda obra de cine 
que produzca emoción está construida para poner de relieve de 
manera casi grosera aquello que satisface los criterios de la emo-
ción que se busca provocar. De esta manera, cuando vemos una 
película que busca provocar la emoción de miedo en nosotros, el 
director pondrá el acento en aquellos aspectos del film que resul-
ten peligrosos y esto provocará en el espectador la sensación ca-
racterística que acompaña al miedo. Esta forma en la cual están 
construidas las películas produce una disanalogía entre las emo-
ciones que tenemos en nuestra vida cotidiana y las emociones 
que tenemos cuando contemplamos una obra de arte representa-
tiva. Así, es posible que, ante un comentario sarcástico y dañino 
por parte de alguien en nuestra vida cotidiana, el comentario nos 
pase de largo, es decir, no seamos capaces de darnos cuenta de su 
carácter y sólo luego, después de reflexionar, nos demos cuenta 
de que se nos ha querido provocar daño y nos produzca la emo-
ción de bronca. En cambio, cuando contemplamos una obra de 
arte este comentario no puede pasarse de largo, ya que todos los 
recursos están puestos en hacerle notar al espectador que tal co-
mentario dañino ha sido dicho y en consecuencia activar la emo-
ción pertinente. Esto explica la razón por la cual, según Carroll, 
diferentes personas de distintos trasfondos se emocionan igual 
ante las películas masivas o los libros best-sellers. Dice Carroll:

En contraste con la forma en que las emociones deben empezar 
de cero cuando se trata de gobernar nuestra atención en la vida 
cotidiana, cuando se trata de un caso general de la contemplación 
de una película, los eventos en la pantalla han sido emotivamente 
pre-enfocados para nosotros por parte de los creadores de la pe-
lícula. Los creadores han seleccionado los elementos de la escena 
o secuencia que piensan son emotivamente significativos y nos 
los han, por así decirlo, tirado en la cara. Los medios para este fin 
a disposición de los creadores incluyen: la posición de la cámara 
y la composición, la edición, iluminación, el uso del color y, por 
supuesto, el acompañamiento musical, la actuación, el diálogo y 
la misma estructura del guión o narrativa. (Carroll, 2008: 158). 



140 La atribución psicológica a personajes de ficción

Así, la forma en que está construida la película garantiza que 
aquello que enciende o activa las emociones sea tan evidente que 
sea casi imposible pasarlo por alto. Es en este sentido en el cual 
las obras de arte están construidas para provocar emociones. La 
tarea del autor consiste, por un lado, en determinar qué situa-
ción o qué aspectos de una situación son peligrosos (si quiere 
provocar miedo), tristes (si quiere provocar pena) o indignantes 
(si quiere provocar bronca). Por el otro lado, su tarea consiste 
en mostrar estas situaciones o aspectos de una manera que, de 
hecho, provoque la emoción que busca provocar. 

De este modo, Carroll revela la estructura que debe tener la 
obra de arte para emocionar al espectador. Sin embargo, el autor 
sostiene que existen ciertos recursos en las obras que son más 
poderosos que otros. En particular, el autor sostiene que los per-
sonajes de las historias son grandes “palancas” de la emoción. La 
idea general del autor es que tanto los protagonistas como los 
antagonistas de las obras de arte narrativas generan emociones 
por sí mismos. Estas emociones se generan a partir de una rela-
ción emocional central que se establece entre los espectadores y los 
protagonistas (y antagonistas).

Como vimos antes, la idea de Currie es que en la contempla-
ción de ficción se establece una relación de simulación entre los 
espectadores y los personajes de la ficción. En este sentido Cu-
rrie no distingue personas de personajes. Sin embargo, sostiene 
Carroll, las obras de arte narrativas no son como nuestra vida 
cotidiana. Los personajes no son personas y, a diferencia de ellos, 
están diseñados para que su comportamiento sea comprendido. 
Existe, entonces, una disanalogía entre el comportamiento de 
los seres humanos y el comportamiento de los personajes de las 
obras de arte. Así, dado el comportamiento poco transparente 
de nuestros congéneres en la vida cotidiana, es probable que nos 
valgamos de la teoría de la simulación (o de la teoría de la teoría) 
para explicar los motivos de su comportamiento o querer prede-
cirlo. Sin embargo, los personajes de ficción están construidos 
para que los comprendamos, esto implica que las estrategias que 
utilizamos para comprender a los personajes pueden no ser las 
mismas que utilizamos para comprender a nuestros congéneres. 



141Lucas Bucci

Un ejemplo puede ser muy ilustrativo de esto: cuando leemos 
una novela o vemos una película que tiene una voz en off, accede-
mos por medio del narrador directamente a los estados mentales 
del personaje. Así, una estrategia del estilo de las que usamos 
en nuestra vida cotidiana parece completamente redundante. La 
idea de Carroll es que para comprender los estados mentales de 
los personajes de las obras de arte representativas (cuando, por 
ejemplo, no hay una voz en off o un narrador que nos permite 
acceder directamente a ellas) nos valemos de ciertas guías heurís-
ticas como esquemas, guiones preestablecidos, prototipos, guías 
contextuales, ejemplares, etc., para descifrar sus conductas. Así, 
los personajes nos dejan saber lo que están pensando, respon-
diendo si se quiere a cierto cliché de personalidad, o a ciertas 
expresiones faciales o, más evidentemente, al diálogo con otros 
personajes. En este sentido, los personajes de las obras de arte 
narrativas son menos opacos que las personas porque así han 
sido construidos. 

Usar la estrategia de la simulación para comprenderlos es 
un gasto de tiempo innecesario. La comprensión de los estados 
mentales de los personajes de ficción es mucho más rápida, sim-
ple y directa que el uso de una teoría folk de la mente o la si-
mulación de ciertos estados mentales de otro. Esta práctica de 
comprensión puede, incluso, traspasar la frontera de la ficción, 
a veces leemos a las personas como leeríamos a personajes. Ca-
rroll argumenta que a diferencia de lo que sostiene la teoría de 
la simulación, en nuestra vida cotidiana somos más proclives a 
valernos de estas herramientas heurísticas atadas a ciertos guio-
nes culturales compartidos que a usar la simulación para com-
prender a otros. Así, si nos encontramos con un compañero que 
ha perdido a su novia o lo han echado del trabajo inferimos en 
base a un guión compartido culturalmente que, en condiciones 
normales, nuestro compañero estará deprimido. En este sentido, 
no necesitamos de la simulación para establecer cuál es el estado 
emocional en el que se encuentra. 

Con respecto a la relación fundamental que se establece con 
los personajes que moldean nuestras emociones, las teorías de 
cine han sostenido tradicionalmente que nos identificamos con 



142 La atribución psicológica a personajes de ficción

los personajes de una obra narrativa, sobre todo con sus prota-
gonistas. Esta teoría ha sido adoptada incluso por el público, que 
suele sostener que una película o una novela les gustó porque se 
identificaron con el protagonista o el antagonista, o que la obra 
no les gustó nada porque no pudieron identificarse ni un poco 
con los personajes. Esta idea, incluso, parece estar detrás de cier-
tos actos de censura o planificación de edades para el consumo 
de las obras. Muchas obras pueden ser censuradas o marcadas 
como prohibidas para menores de edad porque se teme que los 
espectadores imiten el comportamiento de los personajes que 
ahí se retratan. 

Si bien no es posible aquí determinar qué concepto de iden-
tificación específico maneja esta teoría, seguramente incluya la 
idea de que alguien que está identificado con otro sostiene sus 
mismos estados emocionales ante las mismas situaciones. Esto 
es lo que Carroll llama el modelo por “infección”. Así, cuando en 
las películas de Freddy Krueger un personaje se aterroriza por 
ver a Freddy, el espectador se aterroriza con él. Además, la iden-
tificación por infección de la que habla Carroll supone que el es-
tado emocional del personaje es causa del estado emocional del 
espectador. De esta manera, identificarse emocionalmente con 
alguien es tener su mismo estado emocional porque ese alguien 
está en ese estado emocional. Este modelo supone que el terror 
del espectador al ver El exorcista consiste, entre otras cosas, en 
su identificación con el padre Karras y su susto es producto del 
susto del personaje. 

Sin embargo, Carroll argumenta en contra de este modelo. 
Sostiene que no parece que el espectador se asuste porque un 
personaje esté asustado sino, más bien, porque Freddy le resulta 
peligroso. Un ejemplo podría ser el siguiente: si viéramos una 
película de terror mala (con una historia pobre, malos efectos 
y monstruos no terroríficos), en un enfrentamiento entre el 
monstruo y el protagonista no nos asustaríamos aun si viéra-
mos al protagonista muerto de miedo. Y es que lo más probable 
es que una película de terror mal hecha nos produzca una risa 
burlona dirigida a lo absurdo o ridículo de la situación. Esto es 
así porque nuestro miedo parece estar regido no por los estados 



143Lucas Bucci

emocionales que muestra un personaje, sino por la habilidad que 
tienen los artistas de mostrarnos una situación o una criatura 
que resulte peligrosa. Así, compartimos el mismo estado emocio-
nal que el personaje asustado pero no lo hacemos por causa de 
su propio estado emocional. ¿Esto implica que aquellos estados 
emocionales que tenemos no se deben a los estados emocionales 
de los personajes? Para complicar un poco más el asunto pense-
mos el caso de una heroína que vuelve contenta a su casa a con-
tarle a su pareja que ha obtenido un ascenso en el trabajo y allí 
la espera una asesino. Aquí, nuestra emoción no es de excitación 
u orgullo sino de suspenso: un asesino ha matado a su pareja y 
la vida de la heroína corre peligro. En este caso, no sólo nues-
tros estados emocionales no están conectados de manera causal 
–como no lo estaban en el caso de El exorcista– sino que, como ya 
dijimos, ni siquiera son coincidentes, personaje y espectador no 
comparten un mismo estado emocional. La clave de esta asime-
tría de emociones reside en la asimetría de información entre el 
personaje y el espectador, es esta asimetría la que genera estados 
emocionales no coincidentes.5 Los estados no conectados y no 
coincidentes entre espectadores y personajes ficcionales son las 
dos grandes razones por las que Carroll sostiene que el modelo 
de identificación por infección no funciona. 

Dicho esto, Carroll no pretende sostener que no existe ningu-
na relación entre espectador y el personaje que provoque emo-
ciones. Pensemos en aquellas películas en las que el protagonista 
finalmente consigue aquello que tanto buscaba y el espectador 
se alegra, o en las que dos protagonistas que se venían peleando 
durante toda la película finalmente se dan cuenta de que están 
profundamente enamorados el uno del otro y deciden convivir 
juntos. En este caso pareciera haber algún tipo de relación entre 
aquello que les pasa a los personajes y aquello que le pasa a los 
espectadores. Nótese que el estado emocional no tiene por qué 

5 La asimetría de información entre espectador y personajes es un recurso central 
en la narración. Usualmente, aquellos que contemplan una obra narrativa 
suelen tener más información que los personajes pero este no siempre es el 
caso: Sherlock Holmes siempre sabe algo que sus lectores no saben hasta el 
final de las novelas.



144 La atribución psicológica a personajes de ficción

ser coincidente: los espectadores pueden tener el estado emocio-
nal de alegría pero este difiere del de los personajes que sienten 
amor. Sin embargo, aquí es claro que la alegría del espectador 
es causa del estado emocional de los personajes. De la misma 
manera, Ana Karenina está triste pero el objeto de su estado 
emocional no es el mismo que el de los lectores: ella está triste 
por todas las cosas desgraciadas que ha vivido, los lectores están 
tristes porque ella está triste. Es más, probablemente mientras 
su estado emocional califique como pena, el de los lectores pro-
bablemente califique como compasión. En este sentido, Carroll 
sostiene que los estados emocionales de los espectadores plan-
tean una relación de tipo vectorial. Así, si un espectador establece 
una relación con alguno de los personajes, sus estados seguirán 
un mismo valor.6 Cuando el personaje tiene emociones positivas, 
los espectadores experimentan emociones positivas. Si el perso-
naje tiene emociones negativas, los espectadores experimentan 
emociones negativas. 

Según Carroll, entonces, la relación que juega un rol central 
en nuestro involucramiento con los personajes de ficción es la 
simpatía. Esta relación emocional se entiende como una acti-
tud de interés no pasajero o una preocupación o una actitud de 
aliento hacia otra persona o personaje. Así, tener simpatía por 
otro implica preocuparse por su bienestar y alentar –de alguna 
manera– para que esto ocurra. Una característica importante de 
la simpatía es su capacidad para generar otro tipo de emociones. 
Por ejemplo, si un espectador tiene simpatía por un protagonis-
ta, entonces, si alguien le hace daño, esto le provocará bronca, 
puesto que siente que se le ha hecho daño a uno de los suyos. De 
la misma manera, si el protagonista sale de una crisis personal, 
debido a la simpatía que le tiene el espectador, es probable que 
sienta alegría por él (mientras que Karras sienta alivio, por ejem-
plo). En este sentido, la relación emocional de simpatía tiene la 
capacidad de producir un conjunto amplio de otras emociones que 
no son las que experimenta el personaje de ficción. Esta capacidad, 

6 Considerando que las emociones tienen valores positivos o negativos, 
eufóricos o disfóricos. 



145Lucas Bucci

que Carroll llama “profundidad”, es una de las dos razones por 
las que el autor considera que la simpatía es la relación principal 
que se establece con los personajes. La segunda razón es su “al-
cance”. Así, el autor sostiene que la simpatía es la emoción más 
ubicua durante el transcurso de la obra de arte. En efecto, en el 
momento en el que idealmente el protagonista se gana la sim-
patía del espectador, esta simpatía persiste en todos los pasajes 
de la aventura y no se cancela ante casi nada. Del mismo modo, 
un sentimiento de antipatía puede recorrer la obra de arte. Un 
personaje que resulte odioso puede ser capaz de provocar las más 
variadas emociones: eufóricas cuando a este personaje le va mal 
o disfóricas cuando le va bien. 

La simpatía y la antipatía son dos caras de una misma mone-
da. La simpatía puede generar antipatía en aquellos personajes 
que se oponen al personaje por el cual tenemos simpatía y vice-
versa, una antipatía profunda por un personaje puede generar 
cierta simpatía por alguien que se le oponga. En este sentido, 
el autor de la obra tiene distintas armas para convencer al es-
pectador de la simpatía por el protagonista, por un lado puede 
hacer al protagonista querible o por el otro lado puede hacer el 
antagonista detestable. Usualmente, el autor se vale de ambos 
recursos aunque, a veces, si se busca una mayor profundidad, el 
autor puede intentar trabajar sobre esto y no hacer tan bueno 
al bueno o tan malo al malo. Existen combinaciones de estos 
casos que pueden ser interesantes: estamos del lado de Hannibal 
Lecter en El silencio de los inocentes porque es el único que puede 
ayudar a detener a Buffalo Bill, aquel que se opone a los intereses 
de Clarice Starling (la protagonista de la película y depositaria 
de nuestra simpatía). 

Dados estos argumentos, Carroll sostiene que la simpatía es 
el candidato ideal para comprender qué relación se establece en-
tre el espectador y los personajes de ficción. La identificación, 
por su lado, requiere que estemos en un mismo estado emocio-
nal que los personajes de la ficción y que, además, los estados 
estén conectados de algún modo. Y, como vimos, muchas veces 
el espectador no está en el mismo estado que los personajes de 
ficción, sin contar el hecho de que, cuando lo está, no lo hace por 



146 La atribución psicológica a personajes de ficción

una conexión particular con el estado emocional del personaje 
sino porque aprecia una situación dada de la misma manera en 
que lo hace el personaje. La simpatía, en cambio, explica por qué 
hay estados no coincidentes pero sí similares en sus valencias. 
Existe una conexión entre aquello que le pasa al protagonista y 
aquello que le pasa al espectador y eso tiene que ver con una ac-
titud pro-personaje que el espectador adopta. Este hecho incluso 
es capaz de explicar por qué a veces ni siquiera tenemos un esta-
do emocional con la misma valencia que los personajes. 

Imaginemos al protagonista de una película acerca del cual 
guardamos la relación de simpatía. El personaje se enamora per-
didamente de una chica que nosotros sabemos que tiene dobles 
intenciones. El estado emocional del personaje es de amor y, qui-
zá también, alegría. La valencia de estos estados es positiva. Sin 
embargo, nosotros sabemos que la chica no es buena para él y 
nos disgustamos o nos frustramos, emociones con valencia ne-
gativa. Este hecho, en vez de ser misterioso o desconcertante, se 
explica perfectamente por medio de la simpatía. Queremos lo 
mejor para el personaje, queremos su bienestar, y sabemos que la 
chica no le conviene, que le va a hacer daño; por eso, nos disgus-
tamos. Así, la simpatía es capaz de explicar estados emocionales 
coincidentes y no coincidentes. 

Es interesante la posición de Carroll sobre cómo se logra la 
simpatía. La idea es que los personajes deben estar diseñados de 
determinada manera para provocar simpatía en el espectador. 
El problema consiste en que no todos los espectadores tienen 
los mismos intereses, trasfondo cultural o incluso creencias. La 
idea de Carroll es que aquello que busca el autor es encontrar 
un apoyo moral por parte del público. Así, los protagonistas se 
presentan con ciertos valores: una inclinación pro-familia o pro-
social, una inclinación por la justicia, lealtad, honor, honestidad, 
etc. Valores morales de amplio espectro que resonarán en la au-
diencia como valores positivos sobre los que se debe alentar. Esto 
no quiere decir que todos los protagonistas sean buenos en to-
dos los aspectos, un personaje puede tener aspectos oscuros o no 
simpáticos, sin embargo, el espectador debe intuir que detrás de 
esos aspectos oscuros se encuentra un individuo que personifica 



147Lucas Bucci

de alguna manera uno o varios de los valores morales de los que 
hablamos. Incluso cuando los personajes no demuestran esa rec-
titud moral, existe un trasfondo o un elenco de personajes aún 
peores. Es el caso de Dexter, el asesino serial que asesina gente 
que es culpable de crímenes horrendos. O el caso de El Padrino, 
que es jefe de la mafia pero que tiene valores familiares mucho 
más altos que los valores del resto de los personajes, incluso que 
los policías o senadores que deberían dar el ejemplo moral en la 
ficción, pero que siempre terminan siendo corruptos o deprava-
dos. La idea detrás de esto es mostrar que si nadie es virtuoso, 
elegiremos al menos malo. O, mejor, que dentro de un ambiente 
sin virtud, elegiremos al que se destaque por tener alguna virtud 
perdida. En este sentido, el autor destaca que no es una casuali-
dad que los protagonistas sean “los buenos” puesto que el am-
plio abanico de emociones que se experimentan es en base a la 
relación emocional que se construye con ellos. 

IV

En este capítulo intenté presentar dos posiciones con respec-
to a la adscripción de estados mentales a personajes de ficción. 
La primera posición, de Gregory Currie, sostiene que la contem-
plación de una ficción narrativa involucra un tipo de simulación 
específica que garantiza que los espectadores se emocionen con 
algo que saben positivamente que no es el caso. Además, el autor 
afirma que la adscripción de estados mentales a personajes de 
ficción se hace también a través de una simulación parasitaria de 
la simulación que ocurre cuando adscribimos estados mentales 
en nuestro contexto cotidiano. En este sentido, la posición de 
Currie parece tener la ventaja de apelar a los mismos mecanis-
mos tanto en la adscripción a personas como a personajes. Sin 
embargo, Currie parece tomar, sin que medie ninguna argumen-
tación, a la teoría de la simulación como la teoría correcta de 
adscripción de estados mentales sin importarle que la discusión 
acerca de cuál es la teoría correcta siga abierta en la literatura 
actual.



148 La atribución psicológica a personajes de ficción

Por otro lado, Carroll sostiene que la adscripción de estados 
mentales a personajes de ficción se establece por medio de la re-
lación de simpatía entre estos y los espectadores. Así, parecie-
ra que los espectadores sostienen ciertos pensamientos que la 
obra propone y a medida que los recrean forman una relación 
de simpatía con los personajes propuestos. Tal simpatía permite 
adscribir de manera correcta los estados mentales que el autor 
de la obra pone de manifiesto de una forma transparente. Esto 
contrasta con la dificultad que tenemos como humanos de ads-
cribir estados mentales en contextos cotidianos en donde pare-
ciera que las mentes nos son más bien opacas. Así, esta postura 
parece un poco en desventaja teóricamente con respecto a la an-
terior, puesto que debe apelar a una nueva explicación para la 
adscripción a personajes de ficción. Por otra parte, la postura 
no termina de explicitar cómo es que se desarrolla esta simpatía 
entre espectador y personaje y en consecuencia cuáles son los 
mecanismos psicológicos involucrados en ella. 

Es interesante notar, entonces, que si bien el fenómeno de 
adscripción psicológica en contextos de contemplación de fic-
ción es algo bastante extendido, su discusión parece bastante 
poco desarrollada. Así, mientras existe un consenso claro sobre 
la existencia del fenómeno, no existe un acuerdo acerca de si el 
tipo de adscripción en contextos de ficción es análoga a su con-
trapartida en la interacción social. Y este parece ser un punto de 
partida básico sobre el cual debería montarse una discusión so-
bre los mecanismos psicológicos involucrados en la adscripción 
de estados mentales a personajes de ficción. 



149Lucas Bucci

Bibliografía

Carroll, N. (1987), “The nature of horror”, The Journal of Aesthetics and Art 
Criticism, 46(1), pp. 51-59.
—. (1990/2005), Filosofía del terror o paradojas del corazón, A. Machado 
Libros.
—. (1991), “On Kendall Walton’s Mimesis as Make-Believe”, Philosophy 
and Phenomenological Research, pp. 383-387.
—. (2008), The philosophy of motion pictures, Blackwell Pub.

Currie, G. (1991), “Visual fictions”, The Philosophical Quarterly, pp. 129-143.
—. (1995a), Image and mind: Film, philosophy and cognitive science, 
Cambridge University Press.
—. (1995b), “Imagination and simulation: Aesthetics meets cognitive 
science”, en: Davies, M. y T. Stone (eds.), (1995), pp. 151-169. 
—. (1997), “The paradox of caring: Fiction and the philosophy of 
mind”, en: Hjort, M. y S. Laver S. (eds.), (1997), pp. 63-77. 

Davies, M. y T. Stone (eds.). (1995), Mental simulation: Evaluations and 
applications - Reading in Mind and Language, Wiley Blackwell.

Gaut, B. (1993), “The paradox of horror”, The British Journal of Aesthetics, 
33(4), pp. 333-345.

Gomila, A. (2011), “Emociones en el teatro: ¿por qué nos involucramos 
emocionalmente con una representación?”, Ponencia en el congreso: La 
representación de las pasiones, Madrid. 

Hjort, M. y S. Laver (eds.) (1997), Emotion and the Arts, Oxford University Press.

Lamarque, P. (1981), “How Can We Fear and Pity Fictions?”, British (The) 
Journal of Aesthetics London, 21(4), pp. 291-304.
—. (1983), “Fiction and reality”, en: Lamarque; P. (ed.), Philosophy and 
Fiction: essays in Literary Aesthetics, Aberdeen: Aberdeen University Press.

Moran, R. (1994), “The expression of feeling in imagination”, The 
Philosophical Review, pp. 75-106. 

Radford, C. (1975), “How can we be moved by the fate of Anna Karenina?”, 
Proceedings of the Aristotelian Society, Supplementary Volumes, 49, pp. 67-80. 
—. (1977), “Tears and fiction”, Philosophy, 52(200), pp. 208-213.
—. (1982), “Philosophers and Their Monstrous Thoughts”, The British 
Journal of Aesthetics, 22(3), pp. 261-263.

Walton, K. (1978), “Fearing fictions”, en: The Journal of Philosophy, 75(1), pp. 5-27.




