
205

La atribución psicológica 
y la normatividad de lo mental

Karina Pedace

Introducción: el encuentro de la normatividad y lo mental

La idea de que la normatividad guarda alguna relación con la 
naturaleza de lo mental surgió explícitamente hacia la mitad del 
siglo XX, especialmente con las contribuciones de Ludwig Witt-
genstein (1953), Donald Davidson (1980) y Saul Kripke (1982). 
Y, probablemente, puede retrotraerse hasta la obra de Immanuel 
Kant. 

En efecto, en la medida en que Kant entiende los conceptos 
como reglas, un aspecto central de su legado reside en el trata-
miento de la intencionalidad como una actividad estructurada 
conceptualmente, que se distingue por su carácter normativo. De 
este modo, lo que distingue al juzgar y al hacer intencional no 
es que involucren algún tipo especial de procesos mentales, sino 
que son cosas de las que los sujetos cognoscentes y los agentes 
somos, de un modo característico, responsables. 

Desde esta perspectiva, Kant ofreció una caracterización de 
lo mental según la cual estar en un estado intencional tiene una 
significación normativa, en virtud de que cuenta como asumir 
una obligación o compromiso. El contenido del compromiso 
está determinado por las reglas que son los conceptos en térmi-
nos de los cuales está articulado el estado. Así, una de las pre-
guntas más urgentes (e inquietantes) de Kant es cómo entender 
la autoridad de los conceptos.

El intento de comprender la fuente, naturaleza y significa-
ción de las normas ínsitas en nuestros conceptos, tanto las que 
gobiernan su empleo teórico en la investigación y el conocimien-
to, como las que gobiernan su empleo práctico en la deliberación 



206 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

y la acción parecen estar, pues, en el centro de la empresa filosó-
fica kantiana.

 Hundiendo sus raíces en este legado, hacia la mitad del siglo 
XX surgió explícitamente la idea de que la normatividad tiene 
algo que ver con la naturaleza de lo mental, especialmente, con 
las contribuciones de Wittgenstein (1953), Davidson (1980) y 
Kripke (1982).

Me interesa subrayar que, pese a sus contundentes (e impres-
cindibles) antecedentes modernos y decimonónicos (en especial 
a partir de la querella metodológica que se suscitó con la irrup-
ción de las “Ciencias del Espíritu”) es durante el siglo XX que 
tuvo lugar un giro en la concepción de lo mental, que denomi-
naré “giro interpretativo”, a partir del cual la normatividad aso-
ma explícitamente como un rasgo de la atribución psicológica. 
En efecto, una vez que lo mental deja de concebirse como un 
espectáculo privado que se vislumbra desde un ojo interior y se 
lo inscribe en la esfera pública a la que ha de acceder el intérpre-
te, la normatividad entra decisivamente en escena como una de 
las restricciones fundamentales del juego de la atribución psi-
cológica.

El giro de la mirada hacia la interpretación, hacia la compren-
sión mutua, nos invitará entonces a que pensemos la normativi-
dad más allá de la esfera deóntica (propia de las reglas), hacia el 
horizonte evaluativo (i.e. inherente a valores) y desde un diálogo 
necesario de la subjetividad con la intersubjetividad.

 En efecto, a partir de su raíz común en el legado kantiano, las 
derivas contemporáneas de la normatividad de lo mental suponen 
su encuentro con las nociones de intencionalidad y racionalidad. 
De este modo, desde la normatividad propia de la comprensión, 
i.e de la atribución mutua que nos hacemos de estados menta-
les intencionales a los efectos de explicar, predecir y compren-
der nuestra conducta, se concibe la racionalidad como un rasgo 
que nos hace “especiales”. Se ha sostenido así que la racionalidad 
guarda una íntima conexión con la agencia y se ha consolida-
do una singular concepción relacional de la intencionalidad y 
el lenguaje, según la cual ser quienes somos es algo que viene en 
compañía de otros. 



207Karina Pedace

Entre los filósofos contemporáneos que han abordado la nor-
matividad de lo mental desde su encuentro con la racionalidad 
y la intencionalidad me interesa subrayar que desde los aportes 
canónicos de Donald Davidson (1980), hay varios que han “re-
cogido el guante” y mantienen la discusión sumamente vigente. 
Tales son los casos paradigmáticos, inter alia, de Daniel Dennett 
(1987) y Robert Brandom (1994), en cuyos interesantes aportes 
no me voy a detener aquí. 

Simplemente me interesa exaltar que, por ejemplo, para 
Brandom somos los únicos seres que estamos sujetos a la pe-
culiar fuerza de la “mejor razón”. Esta fuerza es, a su juicio, 
un tipo peculiar de fuerza normativa: un “deber” racional. Ser 
racional es estar constreñido por esta norma, esto es, estar su-
jeto a la autoridad de las razones. Decir “nosotros” es, en este 
sentido, ubicarnos a nosotros mismos y a los demás en el es-
pacio de las razones, dando y pidiendo razones para nuestras 
actitudes y actuaciones. Según Brandom (1994) hacernos ex-
plícito a nosotros mismos quiénes somos requiere una explica-
ción teórica de qué es en la práctica tratar a otro como a uno 
de nosotros. Esto abre, en mi opinión, una remisión expresa 
hacia la empresa de Davidson, en el sentido de que su teoría de 
la interpretación radical podría leerse como su explicitación 
de lo que hacemos al atribuir intencionalidad a otro, a saber: 
tratarlo como persona. 

En efecto, desde la perspectiva fundacional de Davidson lo 
que nos hace singulares es ser racionales. Ser racional es, a su jui-
cio, tener actitudes proposicionales; esto supone participar del 
juego de la interpretación gobernado por principios constituti-
vos entre los cuales la racionalidad resulta esencial en tanto abre 
la ruta a la normatividad de lo mental. 

Dado, pues, el modo en que el aporte de Davidson sentó un 
precedente canónico en torno a dicho rasgo, voy a centrarme en 
su obra como vertebradora de este capítulo, sin que ello impli-
que que no sea consciente de su impacto en la de otros autores, 
para quienes la normatividad de la atribución psicológica resulta 
también de tratamiento acuciante, toda vez que nos disponemos 
a pensar en nosotros mismos como “animales racionales”. 



208 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

Sin embargo, creo que es importante destacar que a pesar de 
la profusa cantidad de trabajos publicados recientemente sobre 
este tópico, no hay un acuerdo razonable entre los autores acerca 
de cómo entender la normatividad. Es por ello que uno de los 
objetivos de este capítulo es clarificar de qué hablamos cuando 
hablamos de “normas de lo mental”, sus variedades y alcance, así 
como mostrar algunos puentes entre la filosofía de la mente y 
la filosofía práctica, que son posibilitados –según argumentaré– 
por la normatividad propia de la atribución psicológica. 

1. El giro “interpretativo” en filosofía de la mente 
y la normatividad de lo mental

Como es sabido, con el surgimiento de las así llamadas ‘Cien-
cias del Espíritu’ en el siglo XIX el tópico de la interpretación 
pasó a ocupar un lugar central en la “querella metodológica”. 
En efecto, la interpretación se constituyó en una de las claves 
para defender la peculiaridad epistemológica de dichas ciencias. 
Se trataba de hacer lugar al “dualismo metodológico“ frente a las 
pretensiones monistas de quienes consideraban que todo saber 
(a los efectos de considerarse “científico”) debía emular al méto-
do propio de las ciencias naturales.1 

No obstante, fue recién en el siglo XX cuando asistimos a un 
profundo desplazamiento en torno a la interpretación. En efec-
to, se produce el tránsito desde su consideración estrictamente 
epistemológica, esto es, como un mero método de acceso a la 
mutua comprensión, hacia el tratamiento de su dimensión an-
tropológica, es decir: como un rasgo constitutivo del existente 
humano. 

Ahora bien, la manera en que este “giro interpretativo” im-
pactó en la filosofía de la mente es, en mi opinión, un paso con-
ceptualmente indispensable para comprender de modo cabal el 
derrotero que lleva al íntimo encuentro de la normatividad con 
lo mental. En este sentido, cabe recordar que la inflexión en cues-

1 En este sentido resulta muy iluminador el capítulo 1 de Von Wright (1971).



209Karina Pedace

tión está enraizada en la elección de la perspectiva del intérprete 
como aquella desde la cual se ha de investigar el pensamiento, el 
lenguaje y su relación. Esta adopción estuvo motivada por la idea 
de que el pensamiento y el lenguaje son, esencialmente, fenóme-
nos sociales que deben ser indagados desde una dimensión públi-
ca. Aquello que, en mi opinión, liga a la empresa interpretativa 
con la filosofía de la mente es la convicción de que el pensamien-
to y el lenguaje son inescindibles y puesto que este último es, por 
su naturaleza, un instrumento para la comunicación, entonces, 
el significado y la creencia deben ser accesibles desde un punto 
de vista público. Los datos relevantes se restringen, pues, a lo dis-
ponible para un intérprete radical, quien debe construir su teoría 
acerca de los pensamientos y palabras de los demás y su conexión 
con la realidad a partir de los recursos públicos disponibles para 
cualquier sujeto cognoscente.

Con esta suerte de “giro copernicano” en filosofía de la men-
te, se deja de lado la clásica concepción cartesiana de la mente 
como un espectáculo privado y accesible sólo al “ojo interior” de 
cada sujeto.2 Como veremos, esa concepción de lo mental resulta 
desacreditada por el análisis de los supuestos necesarios de la 
interpretación y la comunicación intersubjetiva, entre los cuales 
la normatividad juega un papel central. Asistimos, pues, desde 
mediados del siglo XX a un movimiento que posa la mirada en 
la figura del intérprete y conduce a una transformación profun-
da de los supuestos en que se ha movido la reflexión filosófica 
desde los tiempos de Descartes. Las importantes consecuencias 
que se desprenden de este giro dependen, pues, crucialmente de 
la peculiar concepción de la mente humana desde la perspectiva 
de la interpretación del lenguaje y de la conducta, es decir, desde la 
perspectiva del proceso por el que un sujeto trata de hallar senti-
do en la conducta y las emisiones lingüísticas de otro.

A la luz de este giro, la mente deviene un producto de la in-
terpretación y de la comunicación intersubjetiva. Como señala 
Carlos Moya (1992), la mente resulta aquello que atribuimos 

2 Para una profundización de esta concepción de la mente pueden verse, 
especialmente, los capítulos de Burdman y Zárate en esta compilación. 



210 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

a los demás para hacernos inteligible su conducta (lingüística 
y no lingüística). La mente se revela, pues, como interactiva y 
social. Esta renovada investigación de la comunicación y de la 
interpretación lingüística que, según veremos, es heredera del 
aporte fundamental de Wittgenstein y del análisis de Quine de 
la traducción radical, se consolida en el proyecto de Davidson 
(1973/1984) de la interpretación radical. 

No se trata de un mero cambio terminológico respecto de la 
contribución de Quine (1960): en principio, podemos saber que 
una oración traduce a otra, sin saber qué significa ninguna de 
las dos; en cambio, la interpretación de una oración tiene que 
darnos su significado. El intérprete radical pretende construir 
una teoría del significado de las emisiones (presuntamente lin-
güísticas) de un sujeto cuyo lenguaje le es completamente desco-
nocido. 

Como veremos, situar el punto de partida del análisis de la 
interpretación en esta situación radical, extrema, es un artificio 
metodológico destinado a poner de manifiesto los aspectos im-
plicados en la comunicación cotidiana entre los seres humanos. 
Como en “La carta robada” de Edgar Allan Poe, a veces de tan 
familiar que nos resulta, dejamos de ver lo que tenemos ante no-
sotros. Así, la ventaja que reviste es que nos permite evitar que 
pasen inadvertidos presupuestos importantes de la comunica-
ción, cosa que puede suceder fácilmente si analizamos la comu-
nicación en el caso de sujetos que comparten un lenguaje y una 
cultura. 

Ahora bien, cabe advertir que es posible discernir al menos 
dos aspectos en la teoría de la interpretación radical. Por un lado, 
(i) encontramos el intento de construir una teoría composicio-
nal del significado para un lenguaje natural, que ha de tener la 
forma de una teoría tarskiana de la verdad para demostrar cómo 
podemos comprender expresiones semánticamente complejas 
sobre la base de que comprendemos las semánticamente primi-
tivas y sus combinaciones. Por otro lado, (ii) encontramos el rol 
que tiene la adopción de la perspectiva del intérprete respecto al 
hablante; un intérprete cuya evidencia disponible excluye toda 
información acerca del significado de las expresiones lingüísti-



211Karina Pedace

cas del hablante y todo conocimiento acerca de los contenidos 
de sus creencias, deseos y demás actitudes proposicionales (cf. 
Moretti, 2008). 

No obstante, a los efectos de echar luz sobre el encuentro de la 
normatividad y lo mental, no voy a detenerme en su inscripción 
en el programa semántico que hace del concepto de condicio-
nes veritativas de una oración la clave para desarrollar las ideas 
de significado y comprensión, sino en una de las restricciones 
surgidas a la luz de la consideración de la situación del intérprete 
radical: el rol del principio de caridad.

Lo que Davidson denomina “interpretación radical” es la 
interpretación de las emisiones de un hablante de un lenguaje 
totalmente desconocido para nosotros. El intérprete radical su-
pone, entonces, que está frente a una actividad lingüística que 
le es imposible, por mera observación, entender (cf. Davidson, 
1973). En tal instancia, su único elemento de juicio van a ser 
grupos de emisiones, prima facie oracionales, que sean sosteni-
das como verdaderas [hold true] por los presuntos hablantes. Ini-
cialmente, entonces, el intérprete debe descubrir la actitud del 
hablante hacia sus propias emisiones, esto es, si sostiene como 
verdadera una oración –o no– en circunstancias particulares. De 
este modo, si no asumimos al menos provisionalmente que al 
emitir un sonido el sujeto está profiriendo una oración y que al 
hacerlo pretende enunciar algo que sostiene como verdadero en 
las circunstancias en las que realiza dicha emisión, no podemos 
siquiera intentar una tarea de interpretación. 

Ahora bien, tal como señalan Amoretti y Vassallo (2008), sos-
tener como verdadera una oración es ya una actitud semántica, 
pero de acuerdo con Davidson se trata de una actitud que puede 
preceder a la interpretación. Por ejemplo, el intérprete puede sa-
ber que un sujeto sostiene como verdadera la oración “Sta pio-
vendo” sin haber reconocido qué verdad específica entraña. Así, 
aún cuando el intérprete sabe que el hablante sostiene una ora-
ción como verdadera, todavía no es capaz de determinar lo que el 
hablante cree ni lo que significa su emisión efectiva. Imaginemos 
que durante una tormenta el hablante profiere: “Sta piovendo”. 
A los efectos de interpretar esta emisión y averiguar que signifi-



212 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

ca “Está lloviendo”, el intérprete debe ser capaz de adscribirle al 
hablante la creencia de que está lloviendo; sin embargo, para atri-
buirle dicha creencia, el intérprete debe conocer el significado de 
sus palabras. En otros términos: supongamos que el intérprete 
sabe que el hablante sostiene una cierta oración como verdadera; 
si supiera el significado de la oración, podría establecer lo que el 
hablante cree y, conversamente, si supiera lo que el hablante cree, 
podría determinar el significado de la oración proferida. De esta 
suerte, la interdependencia de creencia y significado es inextri-
cable. En consecuencia, resulta crucial encontrar una manera de 
romper el círculo que los liga. 

Según Davidson, podemos lograrlo definiendo una teoría ge-
neral de la interpretación que pueda ofrecernos “simultáneamen-
te una teoría de la creencia y una teoría del significado” (1974: 
144) y que nos suministre “un método para mantener constante 
un factor mientras estudiamos el otro” (1975: 167). La teoría en 
cuestión es, precisamente, la de la interpretación radical, en tan-
to que el método aludido es suministrado por un principio que 
Davidson toma de Quine: el principio de caridad.

Davidson introduce, entonces, el principio de caridad para di-
sipar el problema que suscita la interdependencia de la creencia y 
el significado. Dado que la tarea de despejar ambas incógnitas es 
excesiva a la luz de la magra evidencia provista por la actitud de 
sostener una oración como verdadera, sugiere que el intérprete 
mantenga fijo un factor mientras se estudia el otro. La caridad, 
precisamente, proporciona un método para mantener constante 
el factor creencia mientras se resuelve el factor significado. En virtud 
de este principio el intérprete presupone que la oración que el ha-
blante sostiene como verdadera generalmente expresa una creen-
cia que es de hecho verdadera, y que el hablante no tiene creencias 
distintas de las que él mismo tendría si estuviera en su lugar. 

Si suponemos que las creencias del hablante están de acuerdo 
con las nuestras y son de hecho verdaderas –al menos en los ca-
sos más simples y básicos– podemos emplear nuestras creencias 
acerca del mundo como guía hacia las creencias del hablante.

Ahora bien, el principio de caridad comprende tesis muy dis-
tintas y ha sido formulado de maneras muy diversas. En la con-



213Karina Pedace

tribución específica de Davidson lo encontramos caracterizado, 
recientemente, a partir de dos vertientes que denominó: el princi-
pio de coherencia y el principio de correspondencia (cf. 1991). 

El principio de coherencia lleva al intérprete a descubrir un 
cierto grado de consistencia lógica en el pensamiento del hablan-
te, mientras que el principio de correspondencia lleva al intérpre-
te a considerar que el hablante está respondiendo a los mismos 
rasgos del mundo a los que el intérprete respondería en circuns-
tancias similares. De este modo, “un principio dota al hablante 
de una módica cantidad de lógica y el otro lo dota en un cierto 
grado con lo que el intérprete considera que son creencias verda-
deras acerca del mundo” (1991: 211). 

En otras palabras, según el principio de coherencia la caridad 
es entendida como racionalidad: desde esta perspectiva, el intér-
prete está obligado a presuponer que el hablante es –más o me-
nos– racional de acuerdo con sus propios estándares de racionalidad. 
Adoptar la caridad no es, pues, una opción.

En consecuencia, el intérprete no puede evitar proyectar su pro-
pia lógica sobre el discurso, el pensamiento y la acción ajenos; la 
consistencia entre las creencias y entre estas y la acción resulta 
un requisito esencial de la interpretación.

A su vez, según el principio de correspondencia, la caridad es 
asociada con la verdad: el intérprete está obligado a presuponer, 
asimismo, que la mayor parte de las creencias del hablante son 
verdaderas de acuerdo con sus propios estándares. 

En suma, dada esta doble vertiente, el principio de caridad 
implica presuponer que las creencias son comunes a hablantes 
e intérpretes y que la mayor parte de esas creencias compartidas 
son verdaderas. 

De este modo, si el supuesto hablante no es inteligible y 
mayoritariamente correcto, no es interpretable, es decir: no es 
realmente un hablante para el intérprete. En efecto, Davidson 
sostiene que en nuestra necesidad de hallar comprensible lo que 
alguien dice, trataremos de “construir una teoría que la haga 
consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno” (1970: 
222). De acuerdo con esto, las diferencias de tipo y grado entre 
los sistemas de creencias del hablante y el intérprete sólo pueden 



214 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

ser comprendidas a partir del acuerdo general. De ello se sigue a 
juicio de Davidson que: “en la medida en que no logramos des-
cubrir un patrón coherente y plausible en las actitudes y acciones 
de los otros, simplemente renunciamos a la posibilidad de tratar-
los como personas” (1970: 221-222; mis itálicas). 

A la vera de esta transformación, vamos a asistir a una filo-
sofía de la mente post-ontológica en la que estados de la mente 
como creencias, deseos e intenciones no son entidades, sino mo-
dificaciones de una persona. Describimos estas modificaciones 
relacionando a la persona con una oración, pero no se trata de 
que haya objetos abstractos que estén “ante la mente” de la per-
sona a la que se le atribuye el pensamiento (Davidson, 1989). Los 
supuestos de la interpretación obligan a concebir el contenido 
de nuestras creencias básicas como un evento u objeto público 
(y no como una entidad intermedia entre el sujeto y el mundo). 
Los contenidos de nuestras creencias básicas son, pues, parte del 
mundo público e intersubjetivo, y no objetos entre este y noso-
tros. En suma, la concepción representacionalista de la mente 
como un espectáculo privado y accesible sólo al “ojo interior” 
de cada sujeto resulta, entonces, socavada por el análisis de los 
supuestos necesarios de la interpretación y la comunicación in-
tersubjetiva. Asistimos, de este modo, a un movimiento que con-
duce a una transformación profunda de los supuestos en que se 
ha movido la reflexión filosófica desde los tiempos de Descartes. 

En suma: las importantes consecuencias que se desprenden 
del “giro interpretativo” en cuestión dependen de una peculiar 
concepción de la mente humana desde la perspectiva de la inter-
pretación del lenguaje y de la conducta, es decir, desde la perspec-
tiva del proceso por el que un sujeto trata de hallar sentido en la 
conducta y las emisiones de otro. De ello, según vimos, resulta la 
concepción de la mente bajo el principio constitutivo de la racio-
nalidad y bajo el supuesto de la veracidad de las creencias: las dos 
caras del célebre “principio de caridad”. 

La normatividad, en clave del principio de caridad, se exhibe 
entonces como un rasgo constitutivo de nuestras prácticas coti-
dianas de atribución psicológica.



215Karina Pedace

2. ¿De qué hablamos cuando hablamos de “normas” 
de lo mental?

A la luz de la lectura que propuse del “giro interpretativo”, la 
caridad asoma, pues, como el rostro clave de la normatividad de 
lo mental. Ahora bien, es importante insistir en que a pesar de la 
cantidad de trabajos publicados recientemente sobre este tópico, 
no hay un consenso razonable entre los autores acerca de cómo 
entenderlo. Es por ello que una cuestión crucial que pretendo 
indagar aquí es: en qué sentido la normatividad es un rasgo cons-
titutivo de nuestra práctica cotidiana de hacernos atribuciones 
psicológicas y en qué medida responder a esta pregunta involu-
cra responder a la cuestión respecto de qué nos hace ser quienes 
somos. 

Antes de seguir avanzando sobre estas cuestiones se impone, 
entonces, distinguir tipos y sentidos de normatividad. A tal efecto, 
a continuación describo algunas elucidaciones que hice previa-
mente al respecto (Pedace, 2012). Tradicionalmente, se considera 
que la esfera de la normatividad puede descomponerse en las dos 
siguientes dimensiones: la deóntica (recogida por nociones tales 
como “correcto”, “incorrecto”, “deber”, “obligación”, “permiso”, 
etc.) y la evaluativa (recogida por nociones tales como “bueno”, 
“malo”, etc.)3. De este modo, se considera que la normatividad 
“es un rasgo común a ambos lados de la distinción deóntico/
evaluativo” (Dancy, 2000: vii). 

Comienzo, entonces, por la dimensión deóntica de la norma-
tividad; para ello voy a valerme del ya célebre trabajo de Georg 
H. von Wright (1963). En Norm and Action, él distingue entre tres 
tipos de normas, a saber: las prescripciones, las directivas y las 
reglas. 

En primera instancia, Von Wright caracteriza las prescripciones 
del modo siguiente. Tienen su fuente en una autoridad que de-
manda que los sujetos adopten una cierta conducta; a los efectos 
de que su voluntad sea conocida, la autoridad promulga la nor-

3 Esta presentación clásica puede encontrarse, entre otros, en Dancy (2000) y 
Engel (2001).



216 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

ma y añade, en vistas de que sea efectiva, una sanción o amenaza 
de castigo. En términos generales, entonces, las prescripciones 
son órdenes o permisos dados por alguien en posición de autori-
dad a alguien en posición de sujeto (Von Wright alude a las leyes 
del estado como ejemplo paradigmático de prescripciones). 

 En segundo lugar, encontramos las directivas o normas técnicas. 
Este tipo de norma concierne a los medios que han de emplear-
se para la consecución de un fin determinado. De este modo, 
resultan ilustraciones típicas de las directivas las así llamadas 
“instrucciones de uso”, en las que se presupone que la persona 
que las sigue apunta a la obtención de un fin o resultado. Su 
formulación estándar se da mediante oraciones condicionales 
en cuyo antecedente se menciona algo que se quiere y en cuyo 
consecuente figura algo que debe (o no debe) hacerse a tal efecto. 

Finalmente, encontramos el tercer tipo de norma: las reglas. 
El ejemplo prototípico que nos da Von Wright son las reglas de 
un juego. Jugar un juego es una actividad humana que se lleva 
a cabo bajo patrones estandarizados que podemos llamar “mo-
vidas” del juego. La idea es que las reglas del juego determinan 
estas movidas y, mediante ellas, el juego mismo y la actividad de 
jugarlo. Desde la perspectiva del juego mismo, las reglas deter-
minan cuáles son las movidas correctas y, desde la perspectiva 
de la actividad, cuáles son las movidas permitidas (de este modo, 
las movidas que no son correctas están prohibidas para los juga-
dores del juego y aquella movida que es la única correcta en una 
cierta situación, es la obligada cuando se está jugando el juego). 

 Ahora bien, dado este marco general ¿bajo qué sentido de 
normatividad resulta adecuado elucidar el tipo de normatividad 
que nos hace especiales, que resulta distintiva de la atribución 
psicológica? 

Comencemos por el primer tipo de normas: las prescripcio-
nes. Estos candidatos no parecen ofrecer una clave apropiada 
para comprender la normatividad de lo mental al interior de la 
propuesta de Davidson. Como es sabido, él rechaza de manera 
explícita aquellos abordajes de la comunicación que reposan 
en la idea de que para nuestra comprensión mutua debemos 
seguir prescripciones o convenciones particulares ligadas a las 



217Karina Pedace

palabras o a los conceptos que determinen su uso correcto.4 Así, 
por ejemplo, en “Communication and Convention”, Davidson 
intenta hacernos ver –contra la idea de David Lewis– que no es, 
en absoluto, una trivialidad o un lugar común que haya (o deba 
haber) convenciones en el lenguaje, sino que se trata de una tesis 
filosófica cargada de contenido teórico. Él aborda esta cuestión 
argumentando que “la convención no ayuda a explicar qué es 
básico para la comunicación” (Davidson, 1984/1984: 280). 

Examinemos, entonces, si el segundo tipo de norma, las di-
rectivas, permite echar luz sobre la peculiar normatividad de lo 
mental que Davidson propone. Como se advierte en Von Wright 
(1963: 9 y ss.), las directivas deben su validez, su carácter de guías 
para acción, a relaciones previas e independientes de cualesquie-
ra de los imperativos hipotéticos derivados de ellas, esto es: de-
ben su validez a las leyes naturales. Ahora bien, Davidson nos 
recuerda la lección de Wittgenstein respecto de que debe haber 
un modo de interpretar que no es cuestión de seguir directivas o 
instrucciones, en el sentido de que el tipo de conocimiento que 
describe una teoría de la creencia/significado no es irrelevante, 
pero nunca puede instruirnos acerca de cuándo aplicarla. No 
hay ninguna directiva en sentido estricto, como opuesta a meras 
máximas y generalidades metodológicas. De este modo, tampo-
co obtenemos una clarificación de la normatividad de lo mental 
por esta vía. 

Pasemos, entonces, a considerar a nuestro tercer candidato: 
veamos si puede resultarnos de ayuda concebir la normatividad 
de lo mental en términos de reglas. Como ya señalé, los juegos 
son los casos paradigmáticos de actividades esencialmente cons-
tituidas por reglas. Sus reglas no dependen, como en el caso de 

4 Soy consciente de que la asimilación que estoy haciendo entre prescripciones 
y convenciones amerita, por lo menos, el siguiente par de aclaraciones. 
Las convenciones o hábitos, nos dice Von Wright, se comportan como 
prescripciones en tanto influyen en la conducta ejerciendo “presión 
normativa” sobre los miembros de la comunidad. No obstante, en el caso 
de las convenciones sólo podemos hablar de “autoridad” en tanto nos 
referimos a la comunidad misma y, de esta suerte, las convenciones pueden 
caracterizarse como prescripciones “anónimas” (cf. 1963: 9). 



218 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

las directivas, de leyes naturales previas e independientes; por 
el contrario, las reglas de los juegos son claramente “creaciones 
humanas, hechas, no encontradas” (Baker y Hacker, 1985: 63). 
En este sentido, son arbitrarias. No hay algo tal como el juego 
correcto o el conjunto correcto de reglas; podemos crear incon-
tables conjuntos de reglas, incontables juegos. La segunda carac-
terística central de las actividades gobernadas por reglas, como 
jugar vóley, es que no sólo es imposible jugar al vóley sin reglas, 
sino que es imposible jugar vóley sin las reglas del vóley. Tales ac-
tividades están definidas o constituidas por sus reglas: si cambia-
mos las reglas, automáticamente cambiamos la actividad.5 Aho-
ra bien, consideradas conjuntamente estas dos características, la 
arbitrariedad y la constitutividad, tornan complejo considerar la 
normatividad de lo mental en términos del principio de racio-
nalidad entendido como regla de juego de la práctica de nuestra 
atribución psicológica. 

En efecto, la analogía entre las reglas de los juegos y las rela-
ciones básicas constitutivas de nuestros conceptos parece colap-
sar en un aspecto decisivo: la arbitrariedad. Recordemos que, a 
juicio de Davidson: “la caridad no es una opción” (1974/1984: 
197). Hay diferentes juegos que podemos jugar, pero hay un úni-
co sistema de conceptos. Tener conceptos es básicamente tener 
nuestros conceptos. Son estos mismos conceptos los que son 
una condición para tener creencias, deseos, intenciones y los me-
dios para expresarlos a través del lenguaje. 

Puesto en términos de “juegos”, aquí ya no parece tener sen-
tido decir que podríamos jugar un juego distinto al intencional; 
este es el único “juego” que no podemos dejar de jugar, no im-
porta qué hagamos. Su validez es condición para la posibilidad 

5 En este punto, cabe recordar la clásica distinción trazada en Speech Acts. Allí 
Searle intenta clarificar la distinción entre las reglas regulativas y las reglas 
constitutivas. Su idea es que las primeras regulan formas de conducta 
previamente existentes (ejemplo de ellas son las reglas de etiqueta que 
gobiernan relaciones interpersonales que existen independientemente de 
tales reglas), en tanto que las segundas no regulan meramente, sino que 
constituyen o definen nuevas formas de conducta (en este sentido, las reglas 
del fútbol, por ejemplo, crean la posibilidad misma de jugar ese juego). 



219Karina Pedace

de la intencionalidad y el significado y, como tal, es sui generis. En 
consecuencia, si se la piensa en términos de la analogía con los 
juegos, parece haber dificultades a los efectos de considerar la 
normatividad de lo mental como las reglas del juego de nuestra 
mutua comprensión.6 No obstante, si acotamos nuestro trata-
miento sólo a la dimensión constitutiva del principio de raciona-
lidad (con prescindencia de su carácter no opcional, no arbitra-
rio), quizás podamos arrojar algo de luz sobre su normatividad. 
Tal vez aquello que Davidson está subrayando es que se trata de 
una regla constitutiva de un tipo especial, en el sentido de que su 
peculiaridad consiste en que sea esta regla. Veamos más deteni-
damente si podemos esclarecer este punto. 

Cabe señalar que es el holismo de lo mental el rasgo que con-
duce al reconocimiento de su normatividad. En mi opinión, para 
apreciar la relevancia de esta observación, debemos reparar en 
que “holismo” se dice de distintas maneras en la teoría propues-
ta por Davidson. A mi juicio, es posible deslindar los dos tipos 
siguientes: por un lado, un holismo metodológico, que constri-
ñe la teoría y, por otro, un holismo constitutivo, que constriñe 
aquello acerca de lo cual versa la teoría. Lo que, en mi opinión, 
amerita que concibamos a Davidson como comprometido con 
un holismo metodológico es que, a los efectos de la aceptabili-
dad de la teoría, lo que debe buscarse no son interpretaciones 
correctas de muestras, sino la corrección material de la teoría 
como totalidad. 

No obstante, creo que es en el holismo constitutivo donde se 
exhibe la peculiaridad de su aporte, y a partir de donde podemos 
comenzar a elucidar el tipo especial de normatividad que tiene lo 
mental. En efecto, en respuesta a las objeciones de Fodor y Lepore 
(1992), Davidson distingue, a su vez, este último tipo de holismo 
en dos variedades, igualmente importantes para su concepción 
de lo mental: el holismo intra-actitud y el holismo inter-actitud 

6 En un espíritu similar, pero a propósito de la normatividad semántica, Kathrin 
Gluër (2001), emplea la analogía wittgensteiniana con los juegos para sugerir 
que el uso significativo de las expresiones lingüísticas carece de los rasgos 
característicos requeridos por las actividades esencialmente gobernadas por 
reglas. 



220 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

(variedades que prefiero denominar, como holismo semántico o 
del contenido (lingüístico/mental) y holismo psicológico o de las 
actitudes proposicionales, respectivamente). Según su tesis holis-
ta del contenido, la identidad de un pensamiento dado depende, 
en parte, de sus relaciones con otros pensamientos. En virtud de 
que esta variedad de holismo concierne a las relaciones entre va-
rias creencias dentro de la categoría de creencia, Davidson la de-
nomina “holismo intra-actitud”. La idea es que la individuación 
de lo creído depende de otras cosas creídas, esto es, no podemos 
tener un pensamiento aislado porque cada pensamiento supone 
un contenido y ese contenido está determinado por su relación 
con los contenidos de otras creencias atribuidas. A su vez, dichos 
contenidos poseen condiciones de corrección que se juegan en su 
dirección de ajuste al mundo. Así, para considerar un ejemplo que 
Davidson (1982) proporciona en “Rational Animals”: si creo que 
hay una moneda en mi bolsillo, el contenido de mi creencia puede 
ser verdadero o falso, según se ajuste o no al mundo y, de manera 
correlativa, mi creencia será correcta o incorrecta. 

Por su parte, el holismo inter-actitud (u holismo psicológico 
o de las actitudes proposicionales) concierne a las relaciones en-
tre una categoría de pensamiento o juicio y otra (de allí, que sea 
“interactitud”): esto es, concierne, por ejemplo, a las relaciones 
entre los actos de creencia, deseo e intención. 

Tras este rodeo en torno al compromiso davidsoniano con el 
holismo de lo mental, creo que es posible comenzar a avizorar en 
qué sentido el principio de racionalidad es una regla constitutiva 
de tipo especial. La normatividad es un rasgo esencial de la atri-
bución psicológica porque lo mental –a diferencia de lo físico– se 
constituye en un marco de actitudes que tienen contenidos pro-
posicionales que guardan entre sí relaciones lógicas. 

En este sentido, no podemos tener cualquier colección arbi-
traria de pensamientos: nos restringe la lógica. Esto es, nuestros 
pensamientos están constreñidos por las relaciones que impo-
nen la consistencia y la coherencia lógica propias del principio 
de racionalidad, que resulta una regla de tipo especial en tanto 
no tiene eco en la teoría física. 

Ahora bien, aún bajo la presunción (optimista) de que hemos 



221Karina Pedace

logrado clarificar el tipo peculiar de normatividad de lo mental 
a partir de su sentido deóntica, cabe preguntarnos si ello es sufi-
ciente para capturar la profundidad que la torna aquel rasgo que 
nos hace ser, distintivamente, quienes somos. En otros términos: 
¿es posible escindir esta acepción de la normatividad de aquella 
otra que completa su tratamiento tradicional, esto es, su acep-
ción evaluativa? 

Davidson (2005) nos dice cuál es su objeción central a la idea 
de concebir la normatividad en términos de meras reglas: aquellas 
que gobiernan nuestra práctica comunicativa son dependientes 
de “valores ulteriores” (further values). ¿Tenemos que internarnos, 
entonces, en la dimensión evaluativa de la normatividad para 
terminar de explicitar la dimensión deóntica peculiar de las re-
glas que constituyen la práctica de nuestra mutua comprensión?7 
¿Cuáles son, entonces, esos valores ulteriores de los que depen-
de la normatividad que advertimos en la “superficie” de dicha 
práctica? Según acabamos de ver, las condiciones de coherencia 
y consistencia racional parecen crear la posibilidad misma de la 
interpretación. No podemos atribuir inteligiblemente creencias 
y deseos, o describir movimientos como conducta, “a menos que 
estemos comprometidos a encontrar, en el patrón de conducta, 
creencia y deseo un amplio grado de racionalidad y consistencia, 
y si fallamos en descubrir un patrón coherente en las actitudes y 
acciones de los demás perdemos la oportunidad de tratarlos como 
personas” (Davidson 1970/80: 222, mis itálicas). 

En este punto, mi invitación es a que consideremos la posibi-
lidad de interpretar la noción de “persona” desde una connota-

7 Además de las razones que encuentro al interior del planteo de Davidson, creo 
que es posible argumentar a favor de una “imbricación” entre la dimensión 
deóntica y la dimensión evaluativa a partir de razones externas a él. En este 
sentido, puede resultar iluminador el debate en torno a normas y valores 
que han mantenido Putnam y Habermas (2008). Si bien está precedido por 
un acercamiento progresivo entre las filosofías de ambos autores desde 
mediados de los años ochenta, el debate se abre propiamente cuando Putnam 
pronuncia en 1999 la conferencia “Valores y normas”. Allí expone su rechazo 
de la dicotomía que, a su juicio, Habermas postula entre los valores y las 
normas, para defender, en cambio, una tesis de “imbricación” (entanglement) 
entre ambos. 



222 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

ción evaluativa: la normatividad de las atribuciones psicológicas 
que se exhibe en la interpretación resulta especial en la medida 
en que depende del siguiente “valor ulterior”: el de tratarnos mu-
tuamente como personas.8 

 
Así, leemos en Davidson: 
 

[N]o podemos empezar a descifrar lo que dice una persona si 
no comprendemos sus actitudes en torno a sus oraciones, ta-
les como sostener, desear o querer que sean verdaderas. Empe-
zando por estas actitudes, debemos construir una teoría de lo 
que la persona quiere decir, dando así, simultáneamente, con-
tenido a sus actitudes y a sus palabras. En nuestra necesidad de 
hallarla comprensible, trataremos de construir una teoría que 
la haga consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno 
(1970/1980: 222). 

Es, precisamente, esta noción de persona que el propio David-
son pone en juego en el corazón de su filosofía de la mente aque-
lla que, en mi opinión, opera como un gozne, como una bisagra, 
para tender puentes hacia la filosofía práctica.

 

3. La normatividad de la atribución psicológica: 
un puente entre la filosofía de la mente y la filosofía práctica

En un espíritu consonante con el que propongo aquí, B. Ram-
berg nos ayuda a ver que Davidson está tratando de quebrar la 

8 Parece razonable preguntarnos en qué sentido la noción de persona entrañaría 
un “valor”. Como argumenté en Pedace (2012), a los efectos de elaborar mi 
sugerencia, creo que puede resultarnos de ayuda la reflexión que Korsgaard 
(1996) hace en torno a la filosofía kantiana. Ella distingue entre el valor de 
los fines y el valor de la agencia: a su juicio, Kant advierte que consideramos 
cosas como importantes (value of ends) porque son importantes para 
nosotros y concluye, por tanto, que debemos tomarnos a nosotros mismos 
como importantes (value of agency). En esta línea, recordemos la segunda 
formulación del imperativo categórico, en la que se pone en juego el 
reconocimiento de la humanidad en la propia persona y en la de los otros 
como fin en sí mismo. 



223Karina Pedace

distinción entre la mente como espectadora y como participan-
te responsable en las prácticas sociales.9 En efecto, al combinar 
una teoría del significado con una teoría de la acción, Davidson 
entreteje la distinción mente-cuerpo con la distinción persona-
cosa. Mientras que la noción de mente se vincula con una noción 
de racionalidad teórica, entendida como posesión de creencias y 
deseos, la noción de persona se vincula con una noción de racio-
nalidad práctica, que involucra la idea de ser uno de nosotros, 
esto es, ser un miembro de nuestra comunidad, en la que esta-
mos ligados por nuestras responsabilidades recíprocas. En este 
sentido, Davidson afirma que “cada mente se revela como parte 
de una comunidad de yoes libres” (Davidson, 2001: 9). 

Recordemos que la empresa de más largo aliento que per-
sigue Davidson es la de proporcionar una teoría unificada del 
pensamiento, el significado y la acción (cf. “A Unified Theory of 
Thought, Meaning and Action”, 1980/2004). Cabe subrayar que 
la teoría de la interpretación radical no es una mera teoría de 
condiciones de verdad, sino que a los efectos de su aplicabilidad 
empírica hay que complementarla con elementos ajenos a ella, a 
saber: las restricciones que surgen de la adopción de la perspec-
tiva del intérprete radical. Su teoría unificada nos invita, a su 
vez, a precisar dichas restricciones mediante los aportes de los 
teóricos de la decisión. En este sentido, Lepore y Ludwig (2006: 
257) sostienen que la teoría unificada, lejos de reemplazar el pro-
cedimiento de la interpretación radical presentado inicialmente 
en (1973), constituye un refinamiento del mismo. Lo que me in-
teresa enfatizar aquí es que el carácter unificado de su teoría del 
pensamiento/significado y de la acción parece apuntar en direc-
ción a un entrelazamiento de la racionalidad teórica (tener una 
mente/ser interpretable) y la racionalidad práctica (ser persona). 

En su respuesta a Bill Martin (1999), el propio Davidson sos-
tiene que hay cuatro áreas en las cuales considera haber tocado 
cuestiones relevantes para la ética, a saber: la naturaleza del razo-

9 Cf. Ramberg (2000). Allí afirma que en lugar de leer a Davidson bajo el signo 
de Brentano, esto es, en términos de la irreducibilidad de la intencionalidad, 
deberíamos pasar a leerlo en la clave hegeliana de nuestro mutuo 
reconocimiento (Anerkennung) como personas. 



224 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

namiento práctico, la cuestión de la objetividad de los juicios de 
valor, la autonomía de lo intencional y los aspectos normativos 
de la interpretación. En el presente capítulo, he propuesto una 
elucidación de estos aspectos a partir del tratamiento tradicional 
de la normatividad, esto es: su dimensión deóntica y su dimen-
sión evaluativa. La idea que intenté presentar y sostener es que 
la normatividad propia de la atribución psicológica, aquel rasgo 
que a juicio de Davidson porta la clave de lo humano, debe com-
prenderse en términos del principio de racionalidad como regla 
constitutiva de la práctica atributiva especial por la que nos tra-
tamos mutuamente como personas. 

Ahora bien, un punto controvertido en el que me interesa de-
tenerme en esta intersección entre la filosofía de la mente y la 
filosofía práctica es si la atribución psicológica, tal como ha sido 
caracterizada desde la interpretación radical, nos compromete 
con una posición etnocéntrica.

 En efecto, tal como ha señalado Pablo Quintanilla (2001), 
podría afirmarse que al abrazar el principio de caridad no se está 
dejando resquicio alguno para aceptar una diferencia radical, en 
virtud de que dicho principio, ropaje clave de la normatividad, 
no permitiría que el otro al que ha de interpretarse pueda ser 
radicalmente diferente de uno. Así leemos:

[a]l proyectar nuestros estados mentales en el otro, podría decir-
se, lo estamos convirtiendo en un alter ego de nosotros mismos 
y, entonces, no estamos capturando lo que él realmente es sino 
sólo una fabricación de nuestra propia imaginación. Así, la intér-
prete se estaría engañando a sí misma, pensando estar compren-
diendo al agente cuando en realidad sólo estaría imponiendo sus 
propias creencias en él. Mientras que en la interpretación indi-
vidual esto es una forma de ego-centrismo, en la interpretación 
intercultural es una forma de etnocentrismo; en ambos casos no 
es comprensión sino imposición. Si estos cargos están justifica-
dos, ciertamente constituirían argumentos devastadores contra 
la teoría de la interpretación basada en el principio de caridad 
(2001: 7).

En lo que resta, deseo explorar si la normatividad de la atribu-
ción psicológica aquí considerada conduce, en el plano práctico, 



225Karina Pedace

a la imposición etnocéntrica mentada. A tal efecto, mi estrategia 
será examinar si la noción de una alteridad “radical” introduce 
(o no) un dilema genuino para quien quiera abrazar la teoría de 
la interpretación radical. Cabe, entonces, preguntarnos qué con-
cepción de la alteridad subyace a la noción de subjetividad pen-
sada al interior de la teoría de la interpretación radical. 

En otros términos: la invitación es a que pensemos cuán otro 
puede ser el otro con el que interactúa el intérprete radical, es 
decir, cuán radical ha de ser esta alteridad que se cierne frente al 
intérprete radical. ¿Hay un genuino lugar conceptual para esta 
noción? 

El principio de caridad parece comprometernos con un espa-
cio conceptual en el que el otro debe ser suficientemente pareci-
do a nosotros, so pena de no poder interpretarlo. En este sentido, 
prima facie parece quedar atrapado por el paradigma asimilacio-
nista en que el otro es concebido como un mero alter ego. En 
efecto, sin el supuesto de un conjunto crítico de creencias verda-
deras compartidas y de valores conjuntamente asumidos, no hay 
comunicación posible desde el marco de la teoría en cuestión. 

El principio de caridad pareciera, en principio, ponernos 
pues ante el siguiente dilema: (i) o se interpreta al otro y, en con-
secuencia, se lo reconoce como persona, a expensas de “fagoci-
tarlo”, esto es, de asimilarlo a la mismidad del intérprete o (ii) 
se retiene su radical alteridad, a costa de no poder reconocerlo 
siquiera como otro, si es que vamos a tomarnos en serio la idea 
de su incomprensión profunda, su carácter inapresable. En una 
formulación más condensada, las opciones desesperadas parecie-
ran ser: fagocitación (antropofagia) o incomprensión (antropoe-
mia), y transpuestas en una clave política, pues las alternativas 
oscilarían entre: el etnocentrismo radical (que se fagocitaría al 
otro) o el relativismo cultural extremo (que no permitiría siquie-
ra avizorarlo como otro). 

Ahora bien, la pregunta que creo que cabe formularnos es si, 
en efecto, estamos ante un dilema genuino que podría conducir-
nos al eventual abandono de la teoría de la interpretación radical 
por sus consecuencias prácticas. En sintonía con esta inquietud, 
el corazón de lo que me interesa advertir a modo de mero esbozo 



226 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

es que: la formulabilidad misma del dilema en cuestión depende, 
a mi juicio, de cuán dispuestos estemos a abrazar la idea de una 
alteridad radical. 

Desde dicha noción, se alude –entre otras versiones– a que la 
apertura incondicionada a una otredad resulta, por definición, 
opaca a todo intento de asirla. La idea es que “el otro no puede 
ser introyectado: he allí su singularidad irrenunciable, su imposi-
bilidad de ser sometido a una lógica identificatoria” (Cragnolini, 
2007: 55). El espacio entre nosotros y los otros se cifraría así en 
un “entre” que no asumiría ninguna dialectización posible, sino 
un ámbito de incertidumbre que no podría ser saldado por nin-
guna síntesis. 

En la idea misma de alteridad radical parece anidar, pues, la 
siguiente tensión. Por un lado, (1) si se trata de una alteridad 
radical, no puedo reconocer siquiera al otro como otro y, por tan-
to, resta explicar por qué en ese contexto me sentiría interpelada 
éticamente hacia él/ella. Parece, pues, estallar la pretensión de 
estar frente a una “alteridad”. Por otro lado, (2) si trata de una 
alteridad radical: i.e. de un otro al que puedo reconocer como otro 
y comprenderlo/a como persona, entonces estalla la pretensión de 
su profunda e inapresable “radicalidad”. 

A la luz de esta elucidación sostengo, pues, que la carga de la 
prueba de que la teoría de la interpretación radical nos sitúe ante 
un genuino dilema de opciones prácticas desesperadas reposa en 
quien abrace la noción de una “alteridad radical”. En efecto, a mi 
juicio la formulación misma de las opciones en pugna depende 
de la posibilidad de dotar de inteligibilidad al supuesto de una 
alteridad radical. 

En suma, a la luz del puente que tracé desde la filosofía de la 
mente a la filosofía práctica, tomando como via regia la noción 
de persona como rasgo central de la normatividad de nuestras 
prácticas de atribución psicológica, he intentado argumentar lo 
siguiente. No tenemos por qué vernos conducidos al abandono 
inexorable de la teoría de la interpretación radical por las presun-
tas consecuencias prácticas del principio de caridad. El corazón 
de la normatividad de la atribución psicológica sólo nos dejaría 
en esa posición en la medida en que se conceda, según argumen-



227Karina Pedace

té, una problemática noción de alteridad radical. Transfiero, en-
tonces, la carga de la prueba. 

No obstante, soy plenamente consciente de que el desafío de 
pensar el “giro interpretativo” en filosofía de la mente a la luz de 
las consecuencias prácticas que conlleva la normatividad, sin du-
das, todavía persiste. Aunque su profundización será tarea para 
otra ocasión. 



228 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

Bibliografía

Amoretti, M. C. y N. Vassallo (2008), Knowledge, Language, and Interpretation. 
On the Philosophy of Donald Davidson, Frankfurt: Ontos Verlag.

Baker G. P. y P. M. S. Hacker (1985), Wittgenstein, Rules, Grammar, and 
Necessity, Vol. 2 de An Analytical Commentary on the “Philosophical 
Investigations”, Oxford: Basil Blackwell.

Brandom, R. (1994), Making it explicit: reasoning, representing and discursive 
commitment, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Brandom, R. (ed.) (2000), Rorty and His Critics, Oxford: Blackwell 
Publishers.

Cragnolini, M. (2007), Derrida, un pensador del resto, Buenos Aires: La Cebra.

Dancy, J. (2000), Normativity, Oxford: Blackwell Publishers.

Davidson, D. (1970/1980), “Mental Events”, en: Davidson (1980), pp. 207-
228.
—. (1973/1984), “Radical Interpretation”, en: Davidson (1984), pp. 125-
140.
—. (1974/1984), “On the very idea of a conceptual scheme”, en: 
Davidson (1984), pp. 183-198.
—. (1975/1984), “Thought and Talk”, en: Davidson (1984), pp. 155-170.
—. (1980), Essays on Actions and Events, Oxford: Oxford University Press. 
Trad. esp.: Ensayos sobre acciones y sucesos, Barcelona: Ed. Crítica, 1995.
—. (1980/2004), “A Unified Theory of Thought, Meaning and Action”, 
en: Davidson (2004), pp. 151-166.
—. (1982/2001), “Rational Animals”, en: Davidson (2001), pp. 95-106. 
—. (1984), Inquiries into truth and interpretation, Oxford: Oxford 
University Press.
—. (1984/1984), “Communication and Convention”, en: Davidson 
(1984), pp. 265-280.
—. (1989/2001) ,“What is present to the mind?”, en: Davidson (2001), 
pp. 53-68.
—. (1991/2001), “Three varieties of knowledge”, en: Davidson (2001), 
pp. 205-220.
—. (1992), Mente, mundo y acción, Barcelona: Paidós.
—. (2001), Subjective, Intersubjective, Objective, Oxford: Oxford University 
Press. 



229Karina Pedace

—. (2001b), “Comments on Karlovy Papers”, en: Kotatko, P., P. Pagin y 
G. Segal (eds.), Interpreting Davidson, Stanford: CSLI, pp. 285-308.
—. (2004), Problems of Rationality, Oxford: Oxford University Press.
—. (2005) Truth, Language and History, Oxford: Oxford University Press.

Dennett, D. (1987), The intentional Stance, Cambridge MA: MIT Press.

Engel, P. (2001), “Is Truth a Norm?”, en: Kotatko, P, P. Pagin y G. Segal 
(eds.) (2001), Interpreting Davidson, Stanford: CSLI, pp. 37-52.

Fodor, J. y E. Lepore (1992), Holism: a shopper´s guide, Cambridge, Mass.: 
Basil Blackwell.

Glüer, K. (2001), “Dreams and Nightmares: Conventions, Norms and 
Meaning in Davidson’s Philosophy of Language”, en: Kotatko, P., P. 
Pagin y G. Segal (2001) (eds.), pp. 53-74.

Habermas, J. y H. Putnam (2008), Normas y valores, Madrid: Trotta.

Hahn, L. E. (1999) (ed.), The Philosophy of Donald Davidson, Library of Living 
Philosophers, vol. 27, Chicago: Open Court.

Korsgaard, Ch. (1996), Creating the Kingdom of Ends, New York: Cambridge 
University Press.

Kripke, S. (1982), Wittgenstein on Rules and Private Language, Cambridge: 
Harvard University Press.

Lepore E. y K. Ludwig (eds.) (2006), The Essential Davidson/Donald Davidson; 
with an introduction by Ernie Lepore and Kirk Ludwig, Oxford: Oxford 
University Press.

Martin, B. (1999), “Interpretation and Responsability: Excavating 
Davidson’s Ethical Theory”, en: Hahn, L. E. (ed.) (1999), pp. 345-356.

Moretti, A. (2008), Interpretar y referir (Ejercicios de análisis filosófico), Buenos 
Aires: Grama.

Moya, C. (1992), “Introducción a la filosofía de Davidson: mente, mundo y 
acción”, en: Davidson (1992), pp. 9-45.

Pedace, K. (2012), “La normatividad de lo mental y el rol de la segunda 
persona”, en: Areté, Revista de Filosofía, Ponticifia Universidad Católica 
del Perú, Vol. XXIV, Nº 1, 2012, pp. 109-152.

Quine, W. V. O. (1960), Word and Object, Cambridge: MIT Press.

Quintanilla, P. (2001), “El lugar de la racionalidad en la comprensión del 
otro”, en: López Maguiña, S. et al. (eds.), Estudios Culturales. Discursos, 



230 La atribución psicológica y la normatividad de lo mental

poderes, pulsiones, Lima: Red Para el Desarrollo de las Ciencias Sociales 
en el Perú.

Ramberg, B. (2000), “Post-Ontological Philosophy of Mind: Rorty 
versus Davidson”, en: Brandom, R. (ed.), Rorty and His Critics, Oxford: 
Blackwell Publishers.

Von Wright, G. (1963), Norm and action, A logical Enquiry, London: 
Routledge & Kegan Paul.
—. (1971), Explanation and understanding, Cornell University Press. 

Wittgenstein, L. (1953), Philosophical Investigations, Oxford: Basil Blackwell.


