La atribucién psicolégica
y lanormatividad de lo mental

Karina Pedace

Introduccién: el encuentro dela normatividad y lo mental

La idea de que la normatividad guarda alguna relacién con la
naturaleza de lo mental surgié explicitamente hacia la mitad del
siglo XX, especialmente con las contribuciones de Ludwig Witt-
genstein (1953), Donald Davidson (1980) y Saul Kripke (1982).
Y, probablemente, puede retrotraerse hasta la obra de Immanuel
Kant.

En efecto, en la medida en que Kant entiende los conceptos
como reglas, un aspecto central de su legado reside en el trata-
miento de la intencionalidad como una actividad estructurada
conceptualmente, que se distingue por su caracter normativo. De
este modo, lo que distingue al juzgar y al hacer intencional no
es que involucren algtn tipo especial de procesos mentales, sino
que son cosas de las que los sujetos cognoscentes y los agentes
somos, de un modo caracteristico, responsables.

Desde esta perspectiva, Kant ofrecié una caracterizacién de
lo mental segtin la cual estar en un estado intencional tiene una
significacién normativa, en virtud de que cuenta como asumir
una obligacién o compromiso. El contenido del compromiso
estd determinado por las reglas que son los conceptos en térmi-
nos de los cuales esta articulado el estado. Asi, una de las pre-
guntas mds urgentes (e inquietantes) de Kant es cémo entender
la autoridad de los conceptos.

El intento de comprender la fuente, naturaleza y significa-
cién de las normas insitas en nuestros conceptos, tanto las que
gobiernan su empleo teérico en la investigacién y el conocimien-
to, como las que gobiernan su empleo practico en la deliberacién

205



206

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

y la accién parecen estar, pues, en el centro de la empresa filosé-
fica kantiana.

Hundiendo sus raices en este legado, hacia la mitad del siglo
XX surgié explicitamente la idea de que la normatividad tiene
algo que ver con la naturaleza de lo mental, especialmente, con
las contribuciones de Wittgenstein (1953), Davidson (1980) y
Kripke (1982).

Me interesa subrayar que, pese a sus contundentes (e impres-
cindibles) antecedentes modernos y decimondnicos (en especial
a partir de la querella metodolégica que se suscité con la irrup-
cién de las “Ciencias del Espiritu”) es durante el siglo XX que
tuvo lugar un giro en la concepcién de lo mental, que denomi-
naré “giro interpretativo”, a partir del cual la normatividad aso-
ma explicitamente como un rasgo de la atribucién psicolégica.
En efecto, una vez que lo mental deja de concebirse como un
especticulo privado que se vislumbra desde un ojo interior y se
lo inscribe en la esfera publica a la que ha de acceder el intérpre-
te, la normatividad entra decisivamente en escena como una de
las restricciones fundamentales del juego de la atribucién psi-
coldgica.

El giro de la mirada hacia la interpretacién, hacia la compren-
sién mutua, nos invitard entonces a que pensemos la normativi-
dad mds alld de la esfera dedntica (propia de las reglas), hacia el
horizonte evaluativo (i.e. inherente a valores) y desde un didlogo
necesario de la subjetividad con la intersubjetividad.

En efecto, a partir de su raiz comun en el legado kantiano, las
derivas contemporaneas de la normatividad de lo mental suponen
su encuentro con las nociones de intencionalidad y racionalidad.
De este modo, desde la normatividad propia de la comprensioén,
i.e de la atribucién mutua que nos hacemos de estados menta-
les intencionales a los efectos de explicar, predecir y compren-
der nuestra conducta, se concibe la racionalidad como un rasgo
que nos hace “especiales”. Se ha sostenido asi que la racionalidad
guarda una intima conexién con la agencia y se ha consolida-
do una singular concepcién relacional de la intencionalidad y
el lenguaje, segtin la cual ser quienes somos es algo que viene en
compania de otros.



Karina Pedace

Entre los filésofos contemporineos que han abordado la nor-
matividad de lo mental desde su encuentro con la racionalidad
y la intencionalidad me interesa subrayar que desde los aportes
canénicos de Donald Davidson (1980), hay varios que han “re-
cogido el guante” y mantienen la discusién sumamente vigente.
Tales son los casos paradigmaticos, inter alia, de Daniel Dennett
(1987) y Robert Brandom (1994), en cuyos interesantes aportes
no me voy a detener aqui.

Simplemente me interesa exaltar que, por ejemplo, para
Brandom somos los tinicos seres que estamos sujetos a la pe-
culiar fuerza de la “mejor razén”. Esta fuerza es, a su juicio,
un tipo peculiar de fuerza normativa: un “deber” racional. Ser
racional es estar constrefiido por esta norma, esto es, estar su-
jeto a la autoridad de las razones. Decir “nosotros” es, en este
sentido, ubicarnos a nosotros mismos y a los demas en el es-
pacio de las razones, dando y pidiendo razones para nuestras
actitudes y actuaciones. Segin Brandom (1994) hacernos ex-
plicito a nosotros mismos quiénes somos requiere una explica-
cién tedrica de qué es en la prictica tratar a otro como a uno
de nosotros. Esto abre, en mi opinién, una remisién expresa
hacia la empresa de Davidson, en el sentido de que su teoria de
la interpretacién radical podria leerse como su explicitaciéon
de lo que hacemos al atribuir intencionalidad a otro, a saber:
tratarlo como persona.

En efecto, desde la perspectiva fundacional de Davidson lo
que nos hace singulares es ser racionales. Ser racional es, a su jui-
cio, tener actitudes proposicionales; esto supone participar del
juego de la interpretacién gobernado por principios constituti-
vos entre los cuales la racionalidad resulta esencial en tanto abre
la ruta a la normatividad de lo mental.

Dado, pues, el modo en que el aporte de Davidson sentd un
precedente canénico en torno a dicho rasgo, voy a centrarme en
su obra como vertebradora de este capitulo, sin que ello impli-
que que no sea consciente de su impacto en la de otros autores,
para quienes la normatividad de la atribucién psicolégica resulta
también de tratamiento acuciante, toda vez que nos disponemos
a pensar en nosotros mismos como “animales racionales”.

207



208

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

Sin embargo, creo que es importante destacar que a pesar de
la profusa cantidad de trabajos publicados recientemente sobre
este topico, no hay un acuerdo razonable entre los autores acerca
de cémo entender la normatividad. Es por ello que uno de los
objetivos de este capitulo es clarificar de qué hablamos cuando
hablamos de “normas de lo mental”, sus variedades y alcance, asi
como mostrar algunos puentes entre la filosofia de la mente y
la filosofia practica, que son posibilitados -segiin argumentaré-
por la normatividad propia de la atribucién psicoldgica.

1. El giro “interpretativo” en filosofia de la mente
y la normatividad de lo mental

Como es sabido, con el surgimiento de las asi llamadas ‘Cien-
cias del Espiritu’ en el siglo XIX el topico de la interpretacion
pasé a ocupar un lugar central en la “querella metodolégica”.
En efecto, la interpretacién se constituyd en una de las claves
para defender la peculiaridad epistemolédgica de dichas ciencias.
Se trataba de hacer lugar al “dualismo metodolégico frente a las
pretensiones monistas de quienes consideraban que todo saber
(alos efectos de considerarse “cientifico”) debia emular al méto-
do propio de las ciencias naturales.!

No obstante, fue recién en el siglo XX cuando asistimos a un
profundo desplazamiento en torno a la interpretacién. En efec-
to, se produce el trinsito desde su consideracién estrictamente
epistemoldgica, esto es, como un mero método de acceso a la
mutua comprensién, hacia el tratamiento de su dimensién an-
tropoldgica, es decir: como un rasgo constitutivo del existente
humano.

Ahora bien, la manera en que este “giro interpretativo” im-
pacté en la filosofia de la mente es, en mi opinién, un paso con-
ceptualmente indispensable para comprender de modo cabal el
derrotero que lleva al intimo encuentro de la normatividad con
lo mental. En este sentido, cabe recordar que la inflexién en cues-

1 En este sentido resulta muy iluminador el capitulo 1 de Von Wright (1971).



Karina Pedace

tién estd enraizada en la eleccién de la perspectiva del intérprete
como aquella desde la cual se ha de investigar el pensamiento, el
lenguaje y su relacién. Esta adopcién estuvo motivada por la idea
de que el pensamiento y el lenguaje son, esencialmente, fendéme-
nos sociales que deben ser indagados desde una dimensién puibli-
ca. Aquello que, en mi opinidn, liga a la empresa interpretativa
con la filosofia de la mente es la conviccién de que el pensamien-
to y el lenguaje son inescindibles y puesto que este tltimo es, por
su naturaleza, un instrumento para la comunicacién, entonces,
el significado y la creencia deben ser accesibles desde un punto
de vista publico. Los datos relevantes se restringen, pues, a lo dis-
ponible para un intérprete radical, quien debe construir su teoria
acerca de los pensamientos y palabras de los demds y su conexién
con la realidad a partir de los recursos publicos disponibles para
cualquier sujeto cognoscente.

Con esta suerte de “giro copernicano” en filosofia de la men-
te, se deja de lado la clasica concepcidn cartesiana de la mente
como un espectaculo privado y accesible s6lo al “ojo interior” de
cada sujeto.” Como veremos, esa concepcién de lo mental resulta
desacreditada por el andlisis de los supuestos necesarios de la
interpretacion y la comunicacién intersubjetiva, entre los cuales
la normatividad juega un papel central. Asistimos, pues, desde
mediados del siglo XX a un movimiento que posa la mirada en
la figura del intérprete y conduce a una transformacién profun-
da de los supuestos en que se ha movido la reflexién filoséfica
desde los tiempos de Descartes. Las importantes consecuencias
que se desprenden de este giro dependen, pues, crucialmente de
la peculiar concepcién de la mente humana desde la perspectiva
de la interpretacion del lenguaje y de la conducta, es decir, desde la
perspectiva del proceso por el que un sujeto trata de hallar senti-
do en la conducta y las emisiones lingiiisticas de otro.

A la luz de este giro, la mente deviene un producto de la in-
terpretacion y de la comunicacién intersubjetiva. Como sefiala
Carlos Moya (1992), la mente resulta aquello que atribuimos

2 Para una profundizacién de esta concepcién de la mente pueden verse,
especialmente, los capitulos de Burdman y Zarate en esta compilacion.

209



210

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

a los demds para hacernos inteligible su conducta (lingtistica
y no lingtistica). La mente se revela, pues, como interactiva y
social. Esta renovada investigacién de la comunicacién y de la
interpretacién lingtiistica que, segin veremos, es heredera del
aporte fundamental de Wittgenstein y del andlisis de Quine de
la traduccién radical, se consolida en el proyecto de Davidson
(1973/1984) de la interpretacion radical.

No se trata de un mero cambio terminoldgico respecto de la
contribucién de Quine (1960): en principio, podemos saber que
una oracién traduce a otra, sin saber qué significa ninguna de
las dos; en cambio, la interpretacion de una oracién tiene que
darnos su significado. El intérprete radical pretende construir
una teoria del significado de las emisiones (presuntamente lin-
giiisticas) de un sujeto cuyo lenguaje le es completamente desco-
nocido.

Como veremos, situar el punto de partida del analisis de la
interpretacién en esta situacién radical, extrema, es un artificio
metodolégico destinado a poner de manifiesto los aspectos im-
plicados en la comunicacion cotidiana entre los seres humanos.
Como en “La carta robada” de Edgar Allan Poe, a veces de tan
familiar que nos resulta, dejamos de ver lo que tenemos ante no-
sotros. Asi, la ventaja que reviste es que nos permite evitar que
pasen inadvertidos presupuestos importantes de la comunica-
cién, cosa que puede suceder ficilmente si analizamos la comu-
nicacién en el caso de sujetos que comparten un lenguaje y una
cultura.

Ahora bien, cabe advertir que es posible discernir al menos
dos aspectos en la teoria de la interpretacién radical. Por un lado,
(1) encontramos el intento de construir una teoria composicio-
nal del significado para un lenguaje natural, que ha de tener la
forma de una teoria tarskiana de la verdad para demostrar cémo
podemos comprender expresiones semdanticamente complejas
sobre la base de que comprendemos las semdnticamente primi-
tivas y sus combinaciones. Por otro lado, (ii) encontramos el rol
que tiene la adopcién de la perspectiva del intérprete respecto al
hablante; un intérprete cuya evidencia disponible excluye toda
informacién acerca del significado de las expresiones lingtiisti-



Karina Pedace

cas del hablante y todo conocimiento acerca de los contenidos
de sus creencias, deseos y demds actitudes proposicionales (cf.
Moretti, 2008).

No obstante, a los efectos de echar luz sobre el encuentro de la
normatividad y lo mental, no voy a detenerme en su inscripcion
en el programa semdntico que hace del concepto de condicio-
nes veritativas de una oracidn la clave para desarrollar las ideas
de significado y comprensién, sino en una de las restricciones
surgidas a la luz de la consideracién de la situacién del intérprete
radical: el rol del principio de caridad.

Lo que Davidson denomina “interpretacién radical” es la
interpretaciéon de las emisiones de un hablante de un lenguaje
totalmente desconocido para nosotros. El intérprete radical su-
pone, entonces, que estd frente a una actividad lingtiistica que
le es imposible, por mera observacién, entender (cf. Davidson,
1973). En tal instancia, su Gnico elemento de juicio van a ser
grupos de emisiones, prima facie oracionales, que sean sosteni-
das como verdaderas [hold true] por los presuntos hablantes. Ini-
cialmente, entonces, el intérprete debe descubrir la actitud del
hablante hacia sus propias emisiones, esto es, si sostiene como
verdadera una oracién -o no- en circunstancias particulares. De
este modo, si no asumimos al menos provisionalmente que al
emitir un sonido el sujeto estd profiriendo una oracién y que al
hacerlo pretende enunciar algo que sostiene como verdadero en
las circunstancias en las que realiza dicha emisién, no podemos
siquiera intentar una tarea de interpretacion.

Ahora bien, tal como sefialan Amoretti y Vassallo (2008), sos-
tener como verdadera una oracién es ya una actitud semdantica,
pero de acuerdo con Davidson se trata de una actitud que puede
preceder a la interpretacién. Por ejemplo, el intérprete puede sa-
ber que un sujeto sostiene como verdadera la oracién “Sta pio-
vendo” sin haber reconocido qué verdad especifica entrafia. Asi,
aun cuando el intérprete sabe que el hablante sostiene una ora-
cién como verdadera, todavia no es capaz de determinar lo que el
hablante cree ni lo que significa su emisién efectiva. Imaginemos
que durante una tormenta el hablante profiere: “Sta piovendo”.
A los efectos de interpretar esta emisién y averiguar que signifi-

211



212

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

ca “Estd lloviendo”, el intérprete debe ser capaz de adscribirle al
hablante la creencia de que esta lloviendo; sin embargo, para atri-
buirle dicha creencia, el intérprete debe conocer el significado de
sus palabras. En otros términos: supongamos que el intérprete
sabe que el hablante sostiene una cierta oracién como verdadera;
si supiera el significado de la oracién, podria establecer lo que el
hablante cree y, conversamente, si supiera lo que el hablante cree,
podria determinar el significado de la oracién proferida. De esta
suerte, la interdependencia de creencia y significado es inextri-
cable. En consecuencia, resulta crucial encontrar una manera de
romper el circulo que los liga.

Segtin Davidson, podemos lograrlo definiendo una teoria ge-
neral de lainterpretacién que pueda ofrecernos “simultineamen-
te una teoria de la creencia y una teorfa del significado” (1974:
144) y que nos suministre “un método para mantener constante
un factor mientras estudiamos el otro” (1975: 167). La teoria en
cuestién es, precisamente, la de la interpretacién radical, en tan-
to que el método aludido es suministrado por un principio que
Davidson toma de Quine: el principio de caridad.

Davidson introduce, entonces, el principio de caridad para di-
sipar el problema que suscita la interdependencia de la creencia y
el significado. Dado que la tarea de despejar ambas incégnitas es
excesiva a la luz de la magra evidencia provista por la actitud de
sostener una oracién como verdadera, sugiere que el intérprete
mantenga fijo un factor mientras se estudia el otro. La caridad,
precisamente, proporciona un método para mantener constante
el factor creencia mientras se resuelve el factor significado. En virtud
de este principio el intérprete presupone que la oracién que el ha-
blante sostiene como verdadera generalmente expresa una creen-
cia que es de hecho verdadera, y que el hablante no tiene creencias
distintas de las que él mismo tendria si estuviera en su lugar.

Si suponemos que las creencias del hablante estin de acuerdo
con las nuestras y son de hecho verdaderas -al menos en los ca-
sos mas simples y basicos- podemos emplear nuestras creencias
acerca del mundo como guia hacia las creencias del hablante.

Ahora bien, el principio de caridad comprende tesis muy dis-
tintas y ha sido formulado de maneras muy diversas. En la con-



Karina Pedace

tribucién especifica de Davidson lo encontramos caracterizado,
recientemente, a partir de dos vertientes que denomin®: el princi-
pio de coberencia y el principio de correspondencia (cf. 1991).

El principio de coberencia lleva al intérprete a descubrir un
cierto grado de consistencia l6gica en el pensamiento del hablan-
te, mientras que el principio de correspondencia lleva al intérpre-
te a considerar que el hablante esta respondiendo a los mismos
rasgos del mundo a los que el intérprete responderia en circuns-
tancias similares. De este modo, “un principio dota al hablante
de una modica cantidad de légica y el otro lo dota en un cierto
grado con lo que el intérprete considera que son creencias verda-
deras acerca del mundo” (1991: 211).

En otras palabras, segtin el principio de coherencia la caridad
es entendida como racionalidad: desde esta perspectiva, el intér-
prete estd obligado a presuponer que el hablante es -mds o me-
nos- racional de acuerdo con sus propios estandares de racionalidad.
Adoptar la caridad no es, pues, una opcién.

En consecuencia, el intérprete no puede evitar proyectar su pro-
pia logica sobre el discurso, el pensamiento y la accién ajenos; la
consistencia entre las creencias y entre estas y la accién resulta
un requisito esencial de la interpretacion.

A su vez, segtin el principio de correspondencia, la caridad es
asociada con la verdad: el intérprete esta obligado a presuponer,
asimismo, que la mayor parte de las creencias del hablante son
verdaderas de acuerdo con sus propios estandares.

En suma, dada esta doble vertiente, el principio de caridad
implica presuponer que las creencias son comunes a hablantes
e intérpretes y que la mayor parte de esas creencias compartidas
son verdaderas.

De este modo, si el supuesto hablante no es inteligible y
mayoritariamente correcto, no es interpretable, es decir: no es
realmente un hablante para el intérprete. En efecto, Davidson
sostiene que en nuestra necesidad de hallar comprensible lo que
alguien dice, trataremos de “construir una teoria que la haga
consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno” (1970:
222). De acuerdo con esto, las diferencias de tipo y grado entre
los sistemas de creencias del hablante y el intérprete sélo pueden

213



214

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

ser comprendidas a partir del acuerdo general. De ello se sigue a
juicio de Davidson que: “en la medida en que no logramos des-
cubrir un patrén coherente y plausible en las actitudes y acciones
de los otros, simplemente renunciamos a la posibilidad de tratar-
los como personas” (1970: 221-222; mis italicas).

A la vera de esta transformacién, vamos a asistir a una filo-
sofia de la mente post-ontoldgica en la que estados de la mente
como creencias, deseos e intenciones no son entidades, sino mo-
dificaciones de una persona. Describimos estas modificaciones
relacionando a la persona con una oracién, pero no se trata de
que haya objetos abstractos que estén “ante la mente” de la per-
sona a la que se le atribuye el pensamiento (Davidson, 1989). Los
supuestos de la interpretacién obligan a concebir el contenido
de nuestras creencias bésicas como un evento u objeto publico
(y no como una entidad intermedia entre el sujeto y el mundo).
Los contenidos de nuestras creencias bdsicas son, pues, parte del
mundo publico e intersubjetivo, y no objetos entre este y noso-
tros. En suma, la concepcién representacionalista de la mente
como un espectaculo privado y accesible sélo al “ojo interior”
de cada sujeto resulta, entonces, socavada por el analisis de los
supuestos necesarios de la interpretacién y la comunicacién in-
tersubjetiva. Asistimos, de este modo, a un movimiento que con-
duce a una transformacién profunda de los supuestos en que se
ha movido la reflexién filoséfica desde los tiempos de Descartes.

En suma: las importantes consecuencias que se desprenden
del “giro interpretativo” en cuestién dependen de una peculiar
concepcién de la mente humana desde la perspectiva de la inter-
pretacién del lenguaje y de la conducta, es decir, desde la perspec-
tiva del proceso por el que un sujeto trata de hallar sentido en la
conductay las emisiones de otro. De ello, segtin vimos, resulta la
concepcién de la mente bajo el principio constitutivo de la racio-
nalidad y bajo el supuesto de la veracidad de las creencias: las dos
caras del célebre “principio de caridad”.

La normatividad, en clave del principio de caridad, se exhibe
entonces como un rasgo constitutivo de nuestras practicas coti-
dianas de atribucién psicolégica.



Karina Pedace

2. ¢De qué hablamos cuando hablamos de “normas”
delo mental?

Alaluz de la lectura que propuse del “giro interpretativo”, la
caridad asoma, pues, como el rostro clave de la normatividad de
lo mental. Ahora bien, es importante insistir en que a pesar de la
cantidad de trabajos publicados recientemente sobre este topico,
no hay un consenso razonable entre los autores acerca de cémo
entenderlo. Es por ello que una cuestién crucial que pretendo
indagar aqui es: en qué sentido la normatividad es un rasgo cons-
titutivo de nuestra practica cotidiana de hacernos atribuciones
psicolégicas y en qué medida responder a esta pregunta involu-
cra responder a la cuestién respecto de qué nos hace ser quienes
SOmMos.

Antes de seguir avanzando sobre estas cuestiones se impone,
entonces, distinguir tipos y sentidos de normatividad. A tal efecto,
a continuacién describo algunas elucidaciones que hice previa-
mente al respecto (Pedace, 2012). Tradicionalmente, se considera
que la esfera de la normatividad puede descomponerse en las dos
siguientes dimensiones: la dedntica (recogida por nociones tales
como “correcto”, “incorrecto”, “deber”, “obligacién”, “permiso”,
etc.) y la evaluativa (recogida por nociones tales como “bueno”,
“malo”, etc.)’. De este modo, se considera que la normatividad
“es un rasgo comun a ambos lados de la distincién dedntico/
evaluativo” (Dancy, 2000: vii).

Comienzo, entonces, por la dimensién dedntica de la norma-
tividad; para ello voy a valerme del ya célebre trabajo de Georg
H. von Wright (1963). En Norm and Action, él distingue entre tres
tipos de normas, a saber: las prescripciones, las directivas y las
reglas.

En primera instancia, Von Wright caracteriza las prescripciones
del modo siguiente. Tienen su fuente en una autoridad que de-
manda que los sujetos adopten una cierta conducta; a los efectos
de que su voluntad sea conocida, la autoridad promulga la nor-

3 Esta presentacion cldsica puede encontrarse, entre otros, en Dancy (2000) y
Engel (2001).

218



216

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

may afiade, en vistas de que sea efectiva, una sancién o amenaza
de castigo. En términos generales, entonces, las prescripciones
son 6rdenes o permisos dados por alguien en posicién de autori-
dad a alguien en posicién de sujeto (Von Wright alude a las leyes
del estado como ejemplo paradigmatico de prescripciones).

En segundo lugar, encontramos las directivas o normas técnicas.
Este tipo de norma concierne a los medios que han de emplear-
se para la consecucién de un fin determinado. De este modo,
resultan ilustraciones tipicas de las directivas las asi llamadas
“instrucciones de uso”, en las que se presupone que la persona
que las sigue apunta a la obtencién de un fin o resultado. Su
formulacién estandar se da mediante oraciones condicionales
en cuyo antecedente se menciona algo que se quiere y en cuyo
consecuente figura algo que debe (o0 no debe) hacerse a tal efecto.

Finalmente, encontramos el tercer tipo de norma: las reglas.
El ejemplo prototipico que nos da Von Wright son las reglas de
un juego. Jugar un juego es una actividad humana que se lleva
a cabo bajo patrones estandarizados que podemos llamar “mo-
vidas” del juego. La idea es que las reglas del juego determinan
estas movidas y, mediante ellas, el juego mismo y la actividad de
jugarlo. Desde la perspectiva del juego mismo, las reglas deter-
minan cudles son las movidas correctas y, desde la perspectiva
de la actividad, cudles son las movidas permitidas (de este modo,
las movidas que no son correctas estan prohibidas para los juga-
dores del juego y aquella movida que es la Ginica correcta en una
cierta situacién, es la obligada cuando se esta jugando el juego).

Ahora bien, dado este marco general ¢bajo qué sentido de
normatividad resulta adecuado elucidar el tipo de normatividad
que nos hace especiales, que resulta distintiva de la atribucién
psicolégica?

Comencemos por el primer tipo de normas: las prescripcio-
nes. Estos candidatos no parecen ofrecer una clave apropiada
para comprender la normatividad de lo mental al interior de la
propuesta de Davidson. Como es sabido, él rechaza de manera
explicita aquellos abordajes de la comunicacién que reposan
en la idea de que para nuestra comprensién mutua debemos
seguir prescripciones o convenciones particulares ligadas a las



Karina Pedace

palabras o a los conceptos que determinen su uso correcto.* Asi,
por ejemplo, en “Communication and Convention”, Davidson
intenta hacernos ver —contra la idea de David Lewis- que no es,
en absoluto, una trivialidad o un lugar coman que haya (o deba
haber) convenciones en el lenguaje, sino que se trata de una tesis
filoséfica cargada de contenido teérico. El aborda esta cuestiéon
argumentando que “la convencién no ayuda a explicar qué es
bésico para la comunicacién” (Davidson, 1984/1984: 280).

Examinemos, entonces, si el segundo tipo de norma, las di-
rectivas, permite echar luz sobre la peculiar normatividad de lo
mental que Davidson propone. Como se advierte en Von Wright
(1963: 9y ss.), las directivas deben su validez, su caracter de guias
para accién, a relaciones previas e independientes de cualesquie-
ra de los imperativos hipotéticos derivados de ellas, esto es: de-
ben su validez a las leyes naturales. Ahora bien, Davidson nos
recuerda la leccién de Wittgenstein respecto de que debe haber
un modo de interpretar que no es cuestion de seguir directivas o
instrucciones, en el sentido de que el tipo de conocimiento que
describe una teoria de la creencia/significado no es irrelevante,
pero nunca puede instruirnos acerca de cudndo aplicarla. No
hay ninguna directiva en sentido estricto, como opuesta a meras
maximas y generalidades metodoldgicas. De este modo, tampo-
co obtenemos una clarificacién de la normatividad de lo mental
por esta via.

Pasemos, entonces, a considerar a nuestro tercer candidato:
veamos si puede resultarnos de ayuda concebir la normatividad
de lo mental en términos de reglas. Como ya sefialé, los juegos
son los casos paradigmaticos de actividades esencialmente cons-
tituidas por reglas. Sus reglas no dependen, como en el caso de

4 Soy consciente de que la asimilacién que estoy haciendo entre prescripciones
y convenciones amerita, por lo menos, el siguiente par de aclaraciones.
Las convenciones o hébitos, nos dice Von Wright, se comportan como
prescripciones en tanto influyen en la conducta ejerciendo “presion
normativa” sobre los miembros de la comunidad. No obstante, en el caso
de las convenciones sélo podemos hablar de “autoridad” en tanto nos
referimos a la comunidad misma y, de esta suerte, las convenciones pueden
caracterizarse como prescripciones “anénimas” (cf. 1963: 9).

217



218

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

las directivas, de leyes naturales previas e independientes; por
el contrario, las reglas de los juegos son claramente “creaciones
humanas, hechas, no encontradas” (Baker y Hacker, 1985: 63).
En este sentido, son arbitrarias. No hay algo tal como el juego
correcto o el conjunto correcto de reglas; podemos crear incon-
tables conjuntos de reglas, incontables juegos. La segunda carac-
teristica central de las actividades gobernadas por reglas, como
jugar véley, es que no sélo es imposible jugar al véley sin reglas,
sino que es imposible jugar véley sin las reglas del voley. Tales ac-
tividades estan definidas o constituidas por sus reglas: si cambia-
mos las reglas, automdticamente cambiamos la actividad.® Aho-
ra bien, consideradas conjuntamente estas dos caracteristicas, la
arbitrariedad y la constitutividad, tornan complejo considerar la
normatividad de lo mental en términos del principio de racio-
nalidad entendido como regla de juego de la prictica de nuestra
atribucién psicoldgica.

En efecto, la analogia entre las reglas de los juegos y las rela-
ciones bdsicas constitutivas de nuestros conceptos parece colap-
sar en un aspecto decisivo: la arbitrariedad. Recordemos que, a
juicio de Davidson: “la caridad no es una opcién” (1974/1984:
197). Hay diferentes juegos que podemos jugar, pero hay un tni-
co sistema de conceptos. Tener conceptos es basicamente tener
nuestros conceptos. Son estos mismos conceptos los que son
una condicién para tener creencias, deseos, intenciones y los me-
dios para expresarlos a través del lenguaje.

Puesto en términos de “juegos”, aqui ya no parece tener sen-
tido decir que podriamos jugar un juego distinto al intencional;
este es el tnico “juego” que no podemos dejar de jugar, no im-
porta qué hagamos. Su validez es condicién para la posibilidad

5 En este punto, cabe recordar la clasica distincién trazada en Speech Acts. Alli
Searle intenta clarificar la distincién entre las reglas regulativas y las reglas
constitutivas. Su idea es que las primeras regulan formas de conducta
previamente existentes (ejemplo de ellas son las reglas de etiqueta que
gobiernan relaciones interpersonales que existen independientemente de
tales reglas), en tanto que las segundas no regulan meramente, sino que
constituyen o definen nuevas formas de conducta (en este sentido, las reglas
del fatbol, por ejemplo, crean la posibilidad misma de jugar ese juego).



Karina Pedace

de la intencionalidad y el significado y, como tal, es sui generis. En
consecuencia, si se la piensa en términos de la analogia con los
juegos, parece haber dificultades a los efectos de considerar la
normatividad de lo mental como las reglas del juego de nuestra
mutua comprensién.® No obstante, si acotamos nuestro trata-
miento s6lo a la dimensién constitutiva del principio de raciona-
lidad (con prescindencia de su cardcter no opcional, no arbitra-
rio), quizas podamos arrojar algo de luz sobre su normatividad.
Tal vez aquello que Davidson esta subrayando es que se trata de
una regla constitutiva de un tipo especial, en el sentido de que su
peculiaridad consiste en que sea esta regla. Veamos mds deteni-
damente si podemos esclarecer este punto.

Cabe sefialar que es el holismo de lo mental el rasgo que con-
duce al reconocimiento de su normatividad. En mi opinién, para
apreciar la relevancia de esta observacidn, debemos reparar en
que “holismo” se dice de distintas maneras en la teoria propues-
ta por Davidson. A mi juicio, es posible deslindar los dos tipos
siguientes: por un lado, un holismo metodolégico, que constri-
fie la teoria y, por otro, un holismo constitutivo, que constrifie
aquello acerca de lo cual versa la teorfa. Lo que, en mi opinidn,
amerita que concibamos a Davidson como comprometido con
un holismo metodolégico es que, a los efectos de la aceptabili-
dad de la teoria, lo que debe buscarse no son interpretaciones
correctas de muestras, sino la correccién material de la teoria
como totalidad.

No obstante, creo que es en el holismo constitutivo donde se
exhibe la peculiaridad de su aporte, y a partir de donde podemos
comenzar a elucidar el tipo especial de normatividad que tiene lo
mental. En efecto, en respuesta a las objeciones de Fodor y Lepore
(1992), Davidson distingue, a su vez, este tltimo tipo de holismo
en dos variedades, igualmente importantes para su concepcion
de lo mental: el holismo intra-actitud y el holismo inter-actitud

6 En un espiritu similar, pero a propésito de la normatividad semantica, Kathrin
Gluér (2001), emplea la analogia wittgensteiniana con los juegos para sugerir
que el uso significativo de las expresiones lingiiisticas carece de los rasgos
caracteristicos requeridos por las actividades esencialmente gobernadas por
reglas.

219



220

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

(variedades que prefiero denominar, como holismo semdntico o
del contenido (lingtiistico/mental) y holismo psicolégico o de las
actitudes proposicionales, respectivamente). Segtn su tesis holis-
ta del contenido, la identidad de un pensamiento dado depende,
en parte, de sus relaciones con otros pensamientos. En virtud de
que esta variedad de holismo concierne a las relaciones entre va-
rias creencias dentro de la categoria de creencia, Davidson la de-
nomina “holismo intra-actitud”. La idea es que la individuacién
de lo creido depende de otras cosas creidas, esto es, no podemos
tener un pensamiento aislado porque cada pensamiento supone
un contenido y ese contenido estd determinado por su relacién
con los contenidos de otras creencias atribuidas. A su vez, dichos
contenidos poseen condiciones de correccion que se juegan en su
direccién de ajuste al mundo. Asi, para considerar un ejemplo que
Davidson (1982) proporciona en “Rational Animals”: si creo que
hay una moneda en mi bolsillo, el contenido de mi creencia puede
ser verdadero o falso, segiin se ajuste o no al mundo y, de manera
correlativa, mi creencia serd correcta o incorrecta.

Por su parte, el holismo inter-actitud (u holismo psicoldgico
o de las actitudes proposicionales) concierne a las relaciones en-
tre una categoria de pensamiento o juicio y otra (de alli, que sea
“interactitud”): esto es, concierne, por ejemplo, a las relaciones
entre los actos de creencia, deseo e intencion.

Tras este rodeo en torno al compromiso davidsoniano con el
holismo de lo mental, creo que es posible comenzar a avizorar en
qué sentido el principio de racionalidad es una regla constitutiva
de tipo especial. La normatividad es un rasgo esencial de la atri-
bucién psicoldgica porque lo mental -a diferencia de lo fisico- se
constituye en un marco de actitudes que tienen contenidos pro-
posicionales que guardan entre si relaciones logicas.

En este sentido, no podemos tener cualquier coleccién arbi-
traria de pensamientos: nos restringe la légica. Esto es, nuestros
pensamientos estan constrefiidos por las relaciones que impo-
nen la consistencia y la coherencia 1égica propias del principio
de racionalidad, que resulta una regla de tipo especial en tanto
no tiene eco en la teorfa fisica.

Ahora bien, atin bajo la presuncién (optimista) de que hemos



Karina Pedace

logrado clarificar el tipo peculiar de normatividad de lo mental
a partir de su sentido dedntica, cabe preguntarnos si ello es sufi-
ciente para capturar la profundidad que la torna aquel rasgo que
nos hace ser, distintivamente, quienes somos. En otros términos:
¢es posible escindir esta acepcién de la normatividad de aquella
otra que completa su tratamiento tradicional, esto es, su acep-
cién evaluativa?

Davidson (2005) nos dice cudl es su objecién central a la idea
de concebirla normatividad en términos de meras reglas: aquellas
que gobiernan nuestra practica comunicativa son dependientes
de “valores ulteriores” (further values). ;Tenemos que internarnos,
entonces, en la dimensién evaluativa de la normatividad para
terminar de explicitar la dimensién dedntica peculiar de las re-
glas que constituyen la prictica de nuestra mutua comprension?’
¢Cudles son, entonces, esos valores ulteriores de los que depen-
de la normatividad que advertimos en la “superficie” de dicha
practica? Segin acabamos de ver, las condiciones de coherencia
y consistencia racional parecen crear la posibilidad misma de la
interpretaciéon. No podemos atribuir inteligiblemente creencias
y deseos, o describir movimientos como conducta, “a menos que
estemos comprometidos a encontrar, en el patrén de conducta,
creencia y deseo un amplio grado de racionalidad y consistencia,
y si fallamos en descubrir un patrén coherente en las actitudes y
acciones de los demds perdemos la oportunidad de tratarlos como
personas” (Davidson 1970/80: 222, mis itdlicas).

En este punto, mi invitacién es a que consideremos la posibi-
lidad de interpretar la nocién de “persona” desde una connota-

7 Ademas de las razones que encuentro al interior del planteo de Davidson, creo
que es posible argumentar a favor de una “imbricacién” entre la dimensién
dedntica y la dimensidn evaluativa a partir de razones externas a él. En este
sentido, puede resultar iluminador el debate en torno a normas y valores
que han mantenido Putnam y Habermas (2008). Si bien esta precedido por
un acercamiento progresivo entre las filosofias de ambos autores desde
mediados de los afios ochenta, el debate se abre propiamente cuando Putnam
pronuncia en 1999 la conferencia “Valores y normas”. Alli expone su rechazo
de la dicotomia que, a su juicio, Habermas postula entre los valores y las
normas, para defender, en cambio, una tesis de “imbricacién” (entanglement)
entre ambos.

221



222

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

cién evaluativa: la normatividad de las atribuciones psicolégicas
que se exhibe en la interpretacion resulta especial en la medida
en que depende del siguiente “valor ulterior”: el de tratarnos mu-
tuamente como personas.®

Asi, leemos en Davidson:

[N]o podemos empezar a descifrar lo que dice una persona si
no comprendemos sus actitudes en torno a sus oraciones, ta-
les como sostener, desear o querer que sean verdaderas. Empe-
zando por estas actitudes, debemos construir una teoria de lo
que la persona quiere decir, dando asi, simultdneamente, con-
tenido a sus actitudes y a sus palabras. En nuestra necesidad de
hallarla comprensible, trataremos de construir una teoria que
la haga consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno
(1970/1980: 222).

Es, precisamente, esta nocién de persona que el propio David-
son pone en juego en el corazén de su filosofia de la mente aque-
lla que, en mi opinién, opera como un gozne, como una bisagra,
para tender puentes hacia la filosofia practica.

3. Lanormatividad de la atribucién psicolégica:
un puente entre la filosofia de la mente y la filosofia practica

En un espiritu consonante con el que propongo aqui, B. Ram-
berg nos ayuda a ver que Davidson estd tratando de quebrar la

8 Parece razonable preguntarnos en qué sentido la nociéon de persona entrafiaria
un “valor”. Como argumenté en Pedace (2012), a los efectos de elaborar mi
sugerencia, creo que puede resultarnos de ayuda la reflexién que Korsgaard
(1996) hace en torno a la filosofia kantiana. Ella distingue entre el valor de
los fines y el valor de la agencia: a su juicio, Kant advierte que consideramos
cosas como importantes (value of ends) porque son importantes para
nosotros y concluye, por tanto, que debemos tomarnos a nosotros mismos
como importantes (value of agency). En esta linea, recordemos la segunda
formulacién del imperativo categérico, en la que se pone en juego el
reconocimiento de la humanidad en la propia persona y en la de los otros
como fin en si mismo.



Karina Pedace

distincién entre la mente como espectadora y como participan-
te responsable en las practicas sociales.” En efecto, al combinar
una teoria del significado con una teoria de la accién, Davidson
entreteje la distincién mente-cuerpo con la distincién persona-
cosa. Mientras que la nocién de mente se vincula con una nocién
de racionalidad tedrica, entendida como posesién de creencias y
deseos, la nocién de persona se vincula con una nocién de racio-
nalidad préctica, que involucra la idea de ser uno de nosotros,
esto es, ser un miembro de nuestra comunidad, en la que esta-
mos ligados por nuestras responsabilidades reciprocas. En este
sentido, Davidson afirma que “cada mente se revela como parte
de una comunidad de yoes libres” (Davidson, 2001: 9).
Recordemos que la empresa de mds largo aliento que per-
sigue Davidson es la de proporcionar una teoria unificada del
pensamiento, el significado y la accién (cf. “A Unified Theory of
Thought, Meaning and Action”, 1980/2004). Cabe subrayar que
la teoria de la interpretacién radical no es una mera teoria de
condiciones de verdad, sino que a los efectos de su aplicabilidad
empirica hay que complementarla con elementos ajenos a ella, a
saber: las restricciones que surgen de la adopcién de la perspec-
tiva del intérprete radical. Su teorfa unificada nos invita, a su
vez, a precisar dichas restricciones mediante los aportes de los
teéricos de la decisioén. En este sentido, Lepore y Ludwig (2006:
257) sostienen que la teoria unificada, lejos de reemplazar el pro-
cedimiento de la interpretacién radical presentado inicialmente
en (1973), constituye un refinamiento del mismo. Lo que me in-
teresa enfatizar aqui es que el cardcter unificado de su teoria del
pensamiento/significado y de la accién parece apuntar en direc-
cién a un entrelazamiento de la racionalidad teérica (tener una
mente/ser interpretable) y la racionalidad practica (ser persona).
En su respuesta a Bill Martin (1999), el propio Davidson sos-
tiene que hay cuatro dreas en las cuales considera haber tocado
cuestiones relevantes para la ética, a saber: la naturaleza del razo-

9 Cf. Ramberg (2000). Alli afirma que en lugar de leer a Davidson bajo el signo
de Brentano, esto es, en términos de la irreducibilidad de la intencionalidad,
deberiamos pasar a leerlo en la clave hegeliana de nuestro mutuo
reconocimiento (Anerkennung) como personas.

223



224  La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

namiento préctico, la cuestion de la objetividad de los juicios de
valor, la autonomia de lo intencional y los aspectos normativos
de la interpretacién. En el presente capitulo, he propuesto una
elucidacién de estos aspectos a partir del tratamiento tradicional
de la normatividad, esto es: su dimensién dedntica y su dimen-
sién evaluativa. La idea que intenté presentar y sostener es que
la normatividad propia de la atribucién psicolégica, aquel rasgo
que a juicio de Davidson porta la clave de lo humano, debe com-
prenderse en términos del principio de racionalidad como regla
constitutiva de la practica atributiva especial por la que nos tra-
tamos mutuamente cOmo personds.

Ahora bien, un punto controvertido en el que me interesa de-
tenerme en esta interseccion entre la filosofia de la mente y la
filosofia prictica es si la atribucién psicolégica, tal como ha sido
caracterizada desde la interpretaciéon radical, nos compromete
con una posicién etnocéntrica.

En efecto, tal como ha sefialado Pablo Quintanilla (2001),
podria afirmarse que al abrazar el principio de caridad no se estd
dejando resquicio alguno para aceptar una diferencia radical, en
virtud de que dicho principio, ropaje clave de la normatividad,
no permitiria que el otro al que ha de interpretarse pueda ser
radicalmente diferente de uno. Asi leemos:

[a]l proyectar nuestros estados mentales en el otro, podria decir-
se, lo estamos convirtiendo en un alter ego de nosotros mismos
y, entonces, no estamos capturando lo que él realmente es sino
s6lo una fabricacién de nuestra propia imaginacion. Asi, la intér-
prete se estaria engafiando a si misma, pensando estar compren-
diendo al agente cuando en realidad sélo estaria imponiendo sus
propias creencias en él. Mientras que en la interpretacion indi-
vidual esto es una forma de ego-centrismo, en la interpretacién
intercultural es una forma de etnocentrismo; en ambos casos no
es comprension sino imposicién. Si estos cargos estan justifica-
dos, ciertamente constituirian argumentos devastadores contra
la teoria de la interpretacién basada en el principio de caridad
(2001: 7).

Enlo que resta, deseo explorar sila normatividad de la atribu-
cién psicoldgica aqui considerada conduce, en el plano practico,



Karina Pedace

a la imposicién etnocéntrica mentada. A tal efecto, mi estrategia
serd examinar si la nocién de una alteridad “radical” introduce
(o no) un dilema genuino para quien quiera abrazar la teoria de
la interpretacién radical. Cabe, entonces, preguntarnos qué con-
cepcion de la alteridad subyace a la nocién de subjetividad pen-
sada al interior de la teoria de la interpretacion radical.

En otros términos: la invitacién es a que pensemos cuin otro
puede ser el otro con el que interactia el intérprete radical, es
decir, cuan radical ha de ser esta alteridad que se cierne frente al
intérprete radical. ;JHay un genuino lugar conceptual para esta
nocién?

El principio de caridad parece comprometernos con un espa-
cio conceptual en el que el otro debe ser suficientemente pareci-
do a nosotros, so pena de no poder interpretarlo. En este sentido,
prima facie parece quedar atrapado por el paradigma asimilacio-
nista en que el otro es concebido como un mero alter ego. En
efecto, sin el supuesto de un conjunto critico de creencias verda-
deras compartidas y de valores conjuntamente asumidos, no hay
comunicacién posible desde el marco de la teoria en cuestién.

El principio de caridad pareciera, en principio, ponernos
pues ante el siguiente dilema: (i) o se interpreta al otro y, en con-
secuencia, se lo reconoce como persona, a expensas de “fagoci-
tarlo”, esto es, de asimilarlo a la mismidad del intérprete o (ii)
se retiene su radical alteridad, a costa de no poder reconocerlo
siquiera como otro, si es que vamos a tomarnos en serio la idea
de su incomprensién profunda, su caricter inapresable. En una
formulacién mas condensada, las opciones desesperadas parecie-
ran ser: fagocitacién (antropofagia) o incomprensién (antropoe-
mia), y transpuestas en una clave politica, pues las alternativas
oscilarfan entre: el etnocentrismo radical (que se fagocitaria al
otro) o el relativismo cultural extremo (que no permitiria siquie-
ra avizorarlo como otro).

Ahora bien, la pregunta que creo que cabe formularnos es si,
en efecto, estamos ante un dilema genuino que podria conducir-
nos al eventual abandono de la teorfa de la interpretacion radical
por sus consecuencias practicas. En sintonia con esta inquietud,
el corazén de lo que me interesa advertir a modo de mero esbozo

225



226

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

es que: la formulabilidad misma del dilema en cuestiéon depende,
a mi juicio, de cudn dispuestos estemos a abrazar la idea de una
alteridad radical.

Desde dicha nocién, se alude —entre otras versiones- a que la
apertura incondicionada a una otredad resulta, por definicién,
opaca a todo intento de asirla. La idea es que “el otro no puede
ser introyectado: he alli su singularidad irrenunciable, su imposi-
bilidad de ser sometido a una légica identificatoria” (Cragnolini,
2007: 55). El espacio entre nosotros y los otros se cifraria asi en
un “entre” que no asumiria ninguna dialectizacién posible, sino
un dmbito de incertidumbre que no podria ser saldado por nin-
guna sintesis.

En la idea misma de alteridad radical parece anidar, pues, la
siguiente tensiéon. Por un lado, (1) si se trata de una alteridad
radical, no puedo reconocer siquiera al otro como otro y, por tan-
to, resta explicar por qué en ese contexto me sentiria interpelada
éticamente hacia él/ella. Parece, pues, estallar la pretensién de
estar frente a una “alteridad”. Por otro lado, (2) si trata de una
alteridad radical: i.e. de un otro al que puedo reconocer como otro
y comprenderlo/a como persona, entonces estalla la pretension de
su profunda e inapresable “radicalidad”.

Alaluz de esta elucidacién sostengo, pues, que la carga de la
prueba de que la teoria de la interpretacion radical nos sitie ante
un genuino dilema de opciones pricticas desesperadas reposa en
quien abrace la nocién de una “alteridad radical”. En efecto, a mi
juicio la formulacién misma de las opciones en pugna depende
de la posibilidad de dotar de inteligibilidad al supuesto de una
alteridad radical.

En suma, a la luz del puente que tracé desde la filosofia de la
mente a la filosofia practica, tomando como via regia la nocién
de persona como rasgo central de la normatividad de nuestras
précticas de atribucién psicoldgica, he intentado argumentar lo
siguiente. No tenemos por qué vernos conducidos al abandono
inexorable de la teoria de la interpretacion radical por las presun-
tas consecuencias practicas del principio de caridad. El corazén
de la normatividad de la atribucién psicoldgica sélo nos dejaria
en esa posicion en la medida en que se conceda, segtin argumen-



Karina Pedace

té, una problemadtica nocién de alteridad radical. Transfiero, en-
tonces, la carga de la prueba.

No obstante, soy plenamente consciente de que el desafio de
pensar el “giro interpretativo” en filosofia de la mente a la luz de
las consecuencias practicas que conlleva la normatividad, sin du-
das, todavia persiste. Aunque su profundizacién serd tarea para
otra ocasion.

227



228

La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

Bibliografia

Amoretti, M. C. y N. Vassallo (2008), Knowledge, Language, and Interpretation.
On the Philosophy of Donald Davidson, Frankfurt: Ontos Verlag.

Baker G. P.y P. M. S. Hacker (1985), Wittgenstein, Rules, Grammar, and
Necessity, Vol. 2 de An Analytical Commentary on the “Philosophical
Investigations”, Oxford: Basil Blackwell.

Brandom, R. (1994), Making it explicit: reasoning, representing and discursive
commitment, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Brandom, R. (ed.) (2000), Rorty and His Critics, Oxford: Blackwell
Publishers.

Cragnolini, M. (2007), Derrida, un pensador del resto, Buenos Aires: La Cebra.
Dancy, J. (2000), Normativity, Oxford: Blackwell Publishers.

Davidson, D. (1970/1980), “Mental Events”, en: Davidson (1980), pp. 207-
228.
—. (1973/1984), “Radical Interpretation”, en: Davidson (1984), pp. 125-
140.
—. (1974/1984), “On the very idea of a conceptual scheme”, en:
Davidson (1984), pp. 183-198.
—. (1975/1984), “Thought and Talk”, en: Davidson (1984), pp. 155-170.
—. (1980), Essays on Actions and Events, Oxford: Oxford University Press.
Trad. esp.: Ensayos sobre acciones y sucesos, Barcelona: Ed. Critica, 1995.
—. (1980/2004), “A Unified Theory of Thought, Meaning and Action”,
en: Davidson (2004), pp. 151-166.
—. (1982/2001), “Rational Animals”, en: Davidson (2001), pp. 95-106.
—. (1984), Inquiries into truth and interpretation, Oxford: Oxford
University Press.
—. (1984/1984), “Communication and Convention”, en: Davidson
(1984), pp. 265-280.
—. (1989/2001) ,“What is present to the mind?”, en: Davidson (2001),
pp- 53-68.
—.(1991/2001), “Three varieties of knowledge”, en: Davidson (2001),
pp. 205-220.
—. (1992), Mente, mundo y accion, Barcelona: Paidés.
—. (2001), Subjective, Intersubjective, Objective, Oxford: Oxford University
Press.



Karina Pedace

—. (2001b), “Comments on Karlovy Papers”, en: Kotatko, P., P. Pagin y
G. Segal (eds.), Interpreting Davidson, Stanford: CSLI, pp. 285-308.
—. (2004), Problems of Rationality, Oxford: Oxford University Press.
—. (2005) Truth, Language and History, Oxford: Oxford University Press.

Dennett, D. (1987), The intentional Stance, Cambridge MA: MIT Press.

Engel, P. (2001), “Is Truth a Norm?”, en: Kotatko, P, P. Pagin y G. Segal
(eds.) (2001), Interpreting Davidson, Stanford: CSLI, pp. 37-52.

Fodor, J. y E. Lepore (1992), Holism: a shopper “s guide, Cambridge, Mass.:
Basil Blackwell.

Glter, K. (2001), “Dreams and Nightmares: Conventions, Norms and
Meaning in Davidson’s Philosophy of Language”, en: Kotatko, P., P.
Pagin y G. Segal (2001) (eds.), pp. 53-74.

Habermas, J. y H. Putnam (2008), Normas y valores, Madrid: Trotta.

Hahn, L. E. (1999) (ed.), The Philosophy of Donald Davidson, Library of Living
Philosophers, vol. 27, Chicago: Open Court.

Korsgaard, Ch. (1996), Creating the Kingdom of Ends, New York: Cambridge
University Press.

Kripke, S. (1982), Wittgenstein on Rules and Private Language, Cambridge:
Harvard University Press.

Lepore E. y K. Ludwig (eds.) (2006), The Essential Davidson/Donald Davidson;
with an introduction by Ernie Lepore and Kirk Ludwig, Oxford: Oxford
University Press.

Martin, B. (1999), “Interpretation and Responsability: Excavating
Davidson’s Ethical Theory”, en: Hahn, L. E. (ed.) (1999), pp. 345-356.

Moretti, A. (2008), Interpretar y referir (Ejercicios de andlisis filosofico), Buenos
Aires: Grama.

Moya, C. (1992), “Introduccién a la filosoffa de Davidson: mente, mundo y
accién”, en: Davidson (1992), pp. 9-43.

Pedace, K. (2012), “La normatividad de lo mental y el rol de la segunda
persona”, en: Areté, Revista de Filosofia, Ponticifia Universidad Catélica
del Pert, Vol. XXIV, Ne 1, 2012, pp. 109-152.

Quine, W. V. O. (1960), Word and Object, Cambridge: MIT Press.

Quintanilla, P. (2001), “El lugar de la racionalidad en la comprensién del
otro”, en: Lépez Maguifia, S. et al. (eds.), Estudios Culturales. Discursos,

229



230 La atribucién psicoldgica y la normatividad de lo mental

poderes, pulsiones, Lima: Red Para el Desarrollo de las Ciencias Sociales
en el Perd.

Ramberg, B. (2000), “Post-Ontological Philosophy of Mind: Rorty
versus Davidson”, en: Brandom, R. (ed.), Rorty and His Critics, Oxford:
Blackwell Publishers.

Von Wright, G. (1963), Norm and action, A logical Enquiry, London:
Routledge & Kegan Paul.
—. (1971), Explanation and understanding, Cornell University Press.

Wittgenstein, L. (1953), Philosophical Investigations, Oxford: Basil Blackwell.



