EL AUTOENGANO.
ANATOMIA DE UNA PASION HUMANA

Gustavo Fernandez Acevedo

Si fuésemos a dibujar un retrato del hombre en el cual se resaltara
aquello que es mas humano, ya sea noble o innoble, seguramente
deberfamos emplazar en primer plano la enorme capacidad del
hombre para el autoengafio (Herbert Fingarette, Seff-deception, 1969).



A mi hijo Javier



Indice

PrefAcioccuueeeiniieeeiiiiectiecncrecc e e aa e s s aa e s s s aaese s naas 4
Capitulo I: c¢qué es el AULOENZATIO? ....ueiiieiiiiiiiiiiiiitiiiiireeeeere et esssasasseeee 6
1. Algunos ejemplos Para COMENZAL .......ccuiiiuiiiiiiiiiiiiie ettt s 6
2. Una caracterizacion inicial de trabajo ....oooviiiiiiiiiiiiiiiiii 7
3. El autoengafo y otras formas de irracionalidad motivada..........ccoecueevciiiniiiinnnnnn. 10
4. El problema en distintas diSCIPLNas ......c.ecoviriiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiici e, 18
5. Un esquema general de los principales problemas acerca del autoengafio.................. 21
Capitulo II. Intenciones no conscientes, creencias contradictorias, mentes
divididas: el autoengafio en la Filosofia contemporanea.......c.coevueeeeeiiiiiinnnneieeiiiiiiinnnnnnnes 28
1. ¢Es posible el autoengafio? Las respuestas eSCEPLiCAS . ...uvvvvuuiiiiiiiiiiiiiiiiiiie e, 32
2. El modelo filosOfico “ClaSiCO™ ...uiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii e 40
3. El deflacionismo respecto del autoengafio........c.covviiiiiiiiiiiiiiiiiiie i, 53
4. ¢Cual explicacién filosofica del autoengafio debe preferirser ......oovvvevviiiniiiiiiiennnen. 58
Capitulo III. Psicologia, psicopatologia, neurociencias.
Perspectivas cientificas sobre €l aUtOENZATIO .....uuueieieiiiiiiiiniiiiiiiiiiiiiiieceenereeee e eeaanes 62
1. El autoengafo en la Psicologia actual...........coovvuiiiiiiiiiiiiniiiiiiiiiiie, 62
2. Estudios empiricos tendientes a probar la existencia del autoengafio ...........cccceeuneee. 63
3. La funcién defensiva del autoengafio ........oceeiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiii 70
4. Autoengafio y psicOPAtOlOia. . ...oiuuiiuiiiiiiiiiiiiiiiii 80
4.1.  Delirio, anosognosia, confabulacion...................cccerevcervnivervnienineniereinissisesesseseseessaens 80
420 AULOCNGATIO Y AAIECION ..ottt 91
Capitulo IV. :Hemos sido disefiados por la evolucién para autoengafiarnos? ................ 104
1. El autoengafio como adaptaciOn......cceeiivuiiiiiiiiiiiniiiiiiiie e 107
2. El autoengafo como subproducto.........ccceiviiiiiiiiiiiiiiiiiiii 111
3. La autopercepcion y el “efecto ganador”........covviiviiiiiiiiiiiiiiin i 115
4. ¢Qué es el autoengafio, entonces, en términos evolutivos? ....cccueviviiiiiiiiiiiniiiinn, 119
Capitulo V. Mentiras vitales. Las consecuencias practicas del autoengafio .........cceueeeee 125
1. Las implicaciones morales del autoengafo ........c.cccuviiiiiiiiiiiiiiciiicicic 125
2. Autoengafio, salud mental y felicidad .........ccceiiviiiiiiiiiii 137
3. Autoengafio y creencias religiosas ........ovvuiiiiiiiiiiiiiiiiiiii i 154
4. GAUtOENZANIO COLECHIVO? ..uviiiiiiiiiiiiiiiiii it 165
El porvenir de un problema........ccouuiiiiiiiiiiiiiiiiiieiieeiiee s ssessssssnes 184
Referencias biblio@rafiCas .......cceiiivviuiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiiieeeinieeee e essssssanes 188



Prefacio

Somos seres capaces de pensar y comportarnos de modo racional, pero nuestra
racionalidad dista de ser perfecta. Esta sujeta a multiples sesgos, a la presencia de atajos
cognitivos, al empleo de procedimientos veloces y poco seguros. Nuestro sistema cognitivo
no funciona de manera aislada; nuestras emociones suelen interactuar fuertemente con los
procesos por los cuales llegamos a formarnos creencias sobre algin tema particular. Sin
embargo, el autoengafio es mas que el mero sesgo, el atajo cognitivo o el procedimiento
rapido e inseguro y, también, mas que la mera influencia de las emociones sobre la
racionalidad. El autoengafio se encuentra en el limite entre las formas “normales” de
irracionalidad y las formas patolégicas. Nos mentimos a nosotros mismos con conviccion,
con entusiasmo, incluso con pasién. Somos capaces de defender frente a otros, con una
obcecacion sorprendente, creencias que no resisten la mas minima confrontacién con
pruebas claras e indisputables. Esto no es casual; el autoengafio tiene lugar en areas de
nuestro mayor interés: las relaciones con otros significativos, nuestro estado de salud,
nuestra autovaloracion; dificilmente existira autoengaflo en 4areas que no representen
intereses vitales para el agente.

El origen de este libro también obedece a intereses vitales, asi como a interrogantes
tedricos y experiencias practicas. La vertiente tedrica de estos intereses y expetiencias se
relaciona con mi trabajo docente y de investigacién en Filosofia y Psicologfa, y en las
interacciones entre ambas. La vertiente practica se relaciona con mi practica profesional en
la asistencia de personas que consultan por trastornos debidos al uso de sustancias
psicoactivas. En este contexto me he encontrado con casos que, no por comunes en la
experiencia clinica, resultan menos refractarios a la intuicién: el padre que, luego de varios
problemas de drogas con su hijo a causa del consumo de drogas de éste, acepta sus
inverosimiles explicaciones cuando lo sorprende con grandes cantidades de esas sustancias;
la alcoholica que luego de reconocer aparentemente multiples problemas fisicos, laborales y
sociales generados por el uso de alcohol, expresa profundas dudas respecto de la
posibilidad de padecer ese trastorno. El origen del libro también reconoce un antecedente
en el interés de muchas personas a las que les comenté de mi trabajo sobre el tema. En
muchos casos esta curiosidad parecia exceder claramente la inquietud intelectual; sospecho
que muchos nos sentimos identificados cuando se habla de autoengafio, de un modo que

no siempre nos resulta claro.



Mi proposito al escribir este libro fue el de presentar una visién abarcativa, que no
se limitara a los aportes de una unica disciplina. Hasta donde sé, no existen exposiciones
sistematicas en castellano acerca del conocimiento que tenemos sobre este fenémeno.
Requiere del lector la apertura suficiente para aceptar no sélo que se esta ante un problema
cuya pertenencia parece oscilar entre distintas disciplinas, sino también, y mas importante,
que muchas preguntas permanecen aun sin respuesta. Con el fin de llegar a un publico mas
amplio, he tratado de omitir el tratamiento de los aspectos mas técnicos y complejos de los
problemas examinados y las respuestas a estos problemas, aunque no espero haberlo
logrado en todos los casos; la complejidad de algunos debates torna imposible un grado de
simplificacién tal que no redunde en una tergiversacion de las posiciones y argumentos.

Varias personas han colaborado de una u otra manera en la preparacién de este
libro, y a ellas mi agradecimiento. A Manuel Comesana, lector invariablemente agudo. A
mis amigos y colegas Carlos Diaz-Lazaro, Mariana Cremonte, Fernando Pod, Roberto
Sanchez, Silvana Montes y Teresa Bunge, quienes leyeron partes del texto y formularon
muchas sugerencias utiles. A Alfredo Cosimi, quien me proporcioné una util orientacién
respecto de diversos conceptos psicoanaliticos vinculados con el autoengafio. A mis
colaboradores Valeria Nasarov, Boris Kogan, Mauro Mclntyre y Agostina Vorano, con
quienes comparti muchas jornadas de trabajo estimulantes a lo largo de los diversos
proyectos de investigacién que dieron origen a este libro. Por dltimo, pero no menos
importante, a mi familia y a mis amigos, quienes me acompafiaron en los buenos
momentos y en los que no lo fueron tanto. Sin pretensién alguna de originalidad, no puedo
sino reiterar aqui que cualquier error contenido en el libro es de mi exclusiva
responsabilidad.

Por dltimo, al lector, una amable advertencia. Nadie esté exento del riesgo de
autoengafiarse. No s6lo me apoyo al decir esto en mis intentos de lograr una perspectiva
sistematica del fendmeno, o en mi experiencia como terapeuta; me baso también en mi
propia trayectoria vital. Como veremos a lo largo del libro, no existe una forma de lograr
inmunidad contra el autoengafio. Ni la inteligencia, ni el conocimiento y la cultura, ni la
comprensién de los procesos que le dan origen constituyen recursos infalibles para evitar
caer en él; por el contrario, a veces hasta pueden facilitarlo. Quizas, como sefiala Fingarette
en la cita que da inicio al libro, debamos aceptar que la capacidad para el autoengafo es el
rasgo mas caracteristicamente humano. Incluso, como veremos en algunos pasajes del
libro, no deberfamos desestimar la posibilidad de que, en ciertos casos, constituya una
contribucién a nuestro bienestar. Sin embargo, serfa imprudente subestimar los riesgos que
implica. Una vida en la cual el autoengafio ocupe un lugar central sélo puede ser una

existencia no auténtica, basada en la falsedad y en la distorsién de nuestra propia naturaleza.

5



1.

Capitulo I: ;:qué es el autoengaiio?

1. Alounos ejemplos para comenzar

Suponga que el hijo de un amigo suyo tiene un mal rendimiento escolar, escasa
capacidad de lectura y no capta bromas que la mayoria de los chicos de su edad si
comprenden. Suponga también que su amigo insiste en que su hijo es muy inteligente,
y de hecho es mas inteligente que la mayorfa de los chicos de su edad. Usted sabe que
su amigo nunca miente y ciertamente nunca le mentiria, y también sabe que es por lo
general sensato, por lo cual concluye que se estd engafando a si mismo (Van Leeuwen,
2007, p. 419).

Mitchell es un hombre vano, susceptible respecto de su raleado cabello. Ha adoptado
el habito de combar su cabello hacia un lado de un modo bastante exagerado y
desagradable. Si bien adopta pasos tan obvios para ocultar su calvicie, no admite que es
calvo. Sus amigos encuentran embarazoso el hecho de que a menudo formula
observaciones burlonas en referencia a la calvicie de otros hombres, mientras no
reconoce que €l también lo es. Las instrucciones de Mitchell a su peluquero son muy
precisas, ¢ invariablemente posa en cierto angulo cuando es fotografiado o cuando se
observa en el espejo. Ni siquiera permite que su esposa despeine su cabello
(Funkhouser, 2005, p. 290).

Joey es un hombre celoso. Observadores objetivos estin convencidos de que es
sumamente improbable que su esposa Marcia esté teniendo un affaire. Sin embargo,
Joey piensa algo diferente, y se refiere a su esposa con expresiones que resultan
chocantes a sus amigos. Le seflalan que no tiene razones para pensar que ella se
escabulle para encontrarse con otro hombre cuando visita a sus amigas. Comentan que
el deseo sexual recientemente incrementado de ella probablemente no sea un acto para
encubrir su culpa, pero Joey protesta de modo vehemente. De modo no sorprendente,
a Joey no le agrada que le muestren que esta equivocado y rechaza las afirmaciones de
las amigas de Marcia que confirman la versiéon de los hechos que ella ofrece
(Funkhouser, 2005, p. 297).

Ike es un olvidadizo bromista, habil en la imitacién de la escritura de otros, que ha
engafiado intencionalmente a sus amigos escribiendo entradas falsas en sus diarios. En
una oportunidad decide engafiarse a si mismo escribiendo una falsa entrada en su

propio diario. Consciente de su mala memoria, escribe bajo la fecha del dia “estuve



particularmente brillante en clase hoy”, contando con el hecho de que eventualmente
olvidara que lo que escribi6 es falso. Semanas mas tarde, cuando revisa su diario, lee
esta afirmaciéon y adquiere la creencia de que estuvo brillante en clase en esa fecha

(Mele, 2001, p. 16).

Las descripciones precedentes ilustran, de acuerdo con los autores que las
presentan, casos tipicos de autoengafo. En todos ellos sus protagonistas parecen mantener
creencias falsas que ademas, al menos en varios, estan refiidas por la evidencia. Ahora bien,
sin pretender ingresar de forma inmediata en los debates relativos a las caracteristicas y
variantes que este fenémeno puede adoptar, es posible sefialar también algunas diferencias
importantes entre ellos. El caso 1. y el caso 2. parecen ser claros ejemplos de estados en los
cuales el pensamiento esta afectado por el deseo: sus protagonistas parecen creer en que los
hechos son diferentes a como en realidad son: sus creencias se ajustan mas a lo que desean
que lo que la evidencia a su disposicién permite aceptar. El caso 3., a diferencia de los
anteriores, resulta mas dificil de interpretar. Si bien en este caso el pensamiento parece
igualmente contrario a las pruebas de que la persona dispone, no patrece, prima facie, que se
encuentre influenciado directamente por el deseo. Por el contrario, sin duda muchos
observadores externos estarfan de acuerdo en que el sujeto autoengafiado #o desea que su
esposa le sea infiel; no obstante, sostiene esa creencia contra las pruebas disponibles. El
caso 4. difiere de los tres anteriores en su caracter directa y llanamente intencional. Mientras
que en los tres primeros la intencién de inducir en si mismos la creencia falsa, si es que la
hay (especialmente en el tercero), parece inconsciente o implicita, en el caso en cuestion tal
intencién aparece como algo claramente consciente. Podria pensarse, sobre la base de esas
diferencias, que existen diferentes clases de autoengafio, suposicion que parece plausible;
sin embargo, también podria afirmarse que no todos esos casos ejemplifican
adecuadamente el fenémeno del autoengafio. La existencia de estas interpretaciones

alternativas conduce inevitablemente a examinar conceptualmente el autoengafio.

2. Una caracterizacion inicial de trabajo

Los ejemplos precedentes pueden resultar utiles para un primer acercamiento a lo
que, hemos adelantado, es un fenémeno en alguna medida familiar para todos nosotros.
Ahora bien, pese a la utilidad inicial de los ejemplos, resulta esperable que un libro que trata
sobre el autoengafio comience con una caracterizaciéon al menos preliminar del fenémeno

que se va a examinar, y no nos apartaremos de esta expectativa. Tal caracterizacion puede



hacerse de distintos modos. Es posible comenzar con una o més definiciones tedricas y
examinar luego sus puntos en comuin y discrepancias, en un intento de encontrar un patrén
descriptivo; también se puede partir de una caracterizacion pretedrica del concepto, para
luego pasar a un examen mas detallado de sus notas definitorias; puede también iniciarse
con el analisis de un conjunto de casos que presuntamente ejemplifiquen los rasgos
fundamentales del fenémeno a explicar. Dado que, como veremos reiteradamente a lo
largo del libro, la proliferacién de estudios sobre el autoengafio no ha conducido a un
acuerdo respecto de sus caracterfsticas fundamentales, y el recurrir a los ejemplos es una
opciéon admisible, pero, como vimos, resbalosa, optaré por la segunda alternativa y
comenzaré con algunas intuiciones sobre el fendmeno que parecen prima facie aceptables.

¢Cémo definir de la forma mas pretedrica posible al autoengafio? Podriamos decir
lo siguiente. En ocasiones observamos ciertas conductas (verbales y no verbales) que nos
hacen concluir que las personas que las ejecutan poseen una determinada representacién
falsa acerca de algin aspecto de si mismas o del mundo externo; esto es, cuando afirman
creer algo no estan simulando o mintiendo para engafiar a otros, sino que parecen actuar de
buena fe al manifestar que sostienen una determinada afirmacién. En segundo lugar, la
posesion de la representacion que es objeto de creencia no esta apoyada por los elementos
de juicio disponibles para la persona, sino que, por el contrario, parece haber pruebas que
sustentan la representacion opuesta de la que la persona dice poseer; ademas, pareceria que
tales elementos de juicio contrarios o bien son poseidos por la persona o bien estin
facilmente disponibles para ella. Por ultimo, tenemos razones para pensar que la adopcién
de tal representacion falsa es motivada; nos parece que la adopcién de la creencia por parte
de la persona no es causada por un mero error intelectual generado por factores como la
ignorancia, el cansancio o el error de célculo, sino que se debe a la presencia de estados o
procesos no cognitivos que poseen una valencia afectiva (como deseos y temores) que la
conducen a aceptar la creencia en cuestién y no su opuesta.

Notemos, por otra parte, que existe un conjunto de expresiones en los lenguajes
naturales que transmiten la idea de que, en ocasiones, distorsionamos o manipulamos
nuestras representaciones de la realidad, tanto interna como externa: en nuestro idioma,
afirmaciones como “se miente a s{ mismo”, “vio sélo lo que queria ver”, “esta negando la
realidad” atestiguan esta idea. El empleo de algunas de estas expresiones no implica
meramente que la persona posee una representacion distorsionada de la realidad, sino que
implica claramente que tal distorsion es motivada, esto es, la persona posee un motivo para
adoptar esa representaciéon. Ejemplos tipicos de tales procesos son el de la esposa

convencida de la fidelidad de su esposo, pese a las visibles sefiales de que éste tiene un



amortio, o el del padre que niega contra todas las pruebas disponibles que su hijo esté
sufriendo de un trastorno debido al uso de drogas.

Sobre la base de las intuiciones anteriores propondremos algunos rasgos que
parecen caracterizar al autoengafio; tal caracterizacién puede ser presentada como la
conjuncioén de tres condiciones, a saber:

a. adquisicién y/o mantenimiento de una creencia falsa,

b. frente a elementos de juicio contrarios a tal creencia,

c. motivados por procesos mentales no cognitivos (por ejemplo, deseos o emociones)
que favorecen la adquisicién y/o retencién de esa creencia.

Ahora bien, todas y cada una de las notas de esta caracterizacién intuitiva pueden
ser cuestionadas. Este cuestionamiento puede darse por varias razones. Por una parte, cada
condicién requiere de especificaciones importantes que son fuente de controversias
posteriores. En segundo lugar, podria sefialarse que las condiciones no son suficientes para
una caracterizacién apropiada del autoengafio; se ha alegado, por ejemplo, que la zntencidn de
poseer una creencia es un componente fundamental del autoengafio (Pears, 1984;
Davidson, 1986). Por ultimo, también podria sostenerse que algunas de las condiciones o
partes de ellas no son necesarias para atribuir tal estado a un agente; segiin algunos autores,
por ejemplo, podria existir autoengafio sin que la creencia en cuestion fuese falsa.' Con la
unica finalidad de ilustrar las dificultades de esta caracterizacién intuitiva, presentaré
algunos problemas y alternativas teéricas.

El primer punto de la caracterizacion da por sentado que el estado final resultante
del autoengafio es una creencia. Esto es aceptado por una gran mayoria de autores, pero tal
aceptacion no es unanime. Para algunos (Audi, 1982; Rey, 1988) el producto del
autoengafio no es una creencia, sino una manifestacién [avowal]. Para estos autores una
manifestacion es, en términos llanos, una disposicién a afirmar una proposiciéon con
“sinceridad”, pero que carece de conexiones profundas con la accidén, rasgo que si
caracteriza a las creencias. Asimismo, se ha sugerido que en algunos subtipos de
autoengafio el estado resultante es un estado intermedio entre la creencia y un estado no
cognitivo, como el deseo (Egan, 2008), y no una creencia sizpliciter. L.as motivaciones para
proponer alternativas a la creencia son variadas, pero en general se proponen con el fin de
evitar algunos de los enigmas conceptuales que el autoengafio genera. Si bien hay consenso
en que el producto del autoengafio es una creencia, las posiciones minoritarias elevan
objeciones y proponen alternativas de no menor importancia.

La segunda condicion, relativa al requisito de elementos de juicio, también da lugar

a controversias. Una de ellas es la referente a si, para que exista autoengafio, el agente debe

1 Véase al respecto el andlisis de Lynch (2010) en el §3 del capitulo V.
9



poseet efectivamente los elementos de juicio contrarios a la creencia a la que favorece, o bien
es suficiente con que tales elementos sean facilmente asequibles para él. Quienes sostienen
la primera alternativa consideran que, para que exista autoengafio, el agente debe llevar a
cabo un procesamiento sesgado de los elementos de juicio que posee, de un modo
inconsistente con sus estandares epistémicos usuales (Davidson, 1986; McLaughlin, 1988).
Por el contrario, otros han sostenido que, para atribuir autoengafio, basta con que el agente
proceda a seleccionar de modo sesgado los elementos de juicio a su disposicién, con lo que
no llegara a poseer pruebas contrarias a la creencia a la que favorece (Mele, 2012).> Por
supuesto, el grado de fortaleza que deben poseer las pruebas a disposicion del agente o
poseidas efectivamente por €l es también un tema susceptible de debate.

Por ultimo, existe una controversia importante acerca de los estados no cognitivos
que motivan el autoengafio. Si bien parece claro que el autoengafio no es meramente un
error cognitivo o sesgo intelectual, no hay acuerdo acerca de cudles son los estados no
cognitivos que lo generan. Entre los principales candidatos se encuentran el deseo (Pears,
1984; Davidson, 19806), la ansiedad (Barnes, 1999), y las emociones (Lazar, 1999). También
hay modelos tedricos que no recurren a un solo factor motivacional, sino a varios de ellos
(Mele, 2001). Este debate no sélo es importante por si mismo, sino también porque la
respuesta eclegida tiene consecuencias respecto de la posibilidad de lograr una teoria
unificada sobre el fenémeno (Mele, 2001).

Como se adelantd, estas y otras objeciones pueden ser clevadas contra la
caracterizaciéon de trabajo que hemos propuesto. No obstante, ninguna especificacion,
agregado o supresion de las condiciones propuestas esta libre a su vez de criticas de diversa
importancia, por lo que sera conveniente mantener la caracterizacion intuitiva al menos

hasta que hayamos avanzado un poco mas en la comprensién del fenémeno.

3. L/ autoengasio y otras formas de irracionalidad motivada

Suele sefialarse que el autoengafio no es un fendmeno sui generis, sino que pertenece
a una familia de fenémenos a la que suele hacerse referencia en el ambito filoséfico con la
expresion “irracionalidad motivada”. Esta familia de fenémenos incluye miembros bien
conocidos, como la debilidad de la voluntad y el pensamiento desiderativo, y otros menos
examinados y quizds aceptados, como la ceguera intelectual y el pensamiento sesgado

(Bach, 1981), el engafio autoinducido (Audi, 1997) y las creencias obstinadas (Lynch,

2 Examino esta cuestién en Fernandez Acevedo (2011).

10



2012).> * El término “motivada” para caracterizar a esta familia es clave: el autoengafio y
sus parientes cercanos no son meros sesgos implicitos y/o automaticos en el
procesamiento de la informacién, ni errores causados por factores como el cansancio, la
ignorancia o los estados alterados de conciencia (por ejemplo, estados debidos a una
intoxicacién). Debido al caracter motivado de la distorsién de la creencia, la categoria
excluye algunos fenémenos en los que esta presente la irracionalidad en el proceso que
conduce a la adopcién de la creencia y/o en el modo en que es mantenida, pero no los
factores no cognitivos que conducen a ella. No incluye, por ejemplo, los conocidos sesgos
cognitivos (sesgo de confirmacion, falacia de la regresion, falacia de la conjuncion,
etcétera).” Tampoco incluye a los fenémenos patolégicos cuyos estados resultantes parecen
tener relacién con el autoengafio, como las creencias delirantes y la confabulacion, pero en
los cuales el componente motivacional estd ausente o, al menos, su presencia resulta
dudosa. En este apartado nos limitaremos a examinar brevemente la relaciéon del
autoengafio con sus dos “parientes mayores”, esto es, la debilidad de la voluntad y el
pensamiento desiderativo; esto resultara Gt para complementar, esperamos, la
caracterizacion de trabajo que hemos hecho del fenémeno que nos ocupa en el primer
apartado de este capitulo. Comenzaremos con la primera, que, como veremos, resulta

comparativamente mas facil diferenciar del autoengafo.

El analisis de ejemplos basicos permite entender a qué fenémeno se hace referencia

con la expresion “debilidad de la voluntad” (también llamada en ocasiones “akrasia’ o

3 El engafio autoinducido y las creencias obstinadas, en particular, se han propuesto no sélo como formas de
irracionalidad motivada, sino como contraejemplos a ciertos modelos de autoengafio (Mele, 1997, 2001).

4 Si bien las “creencias obstinadas” parecen tener un parentesco directo con el autoengafio, no todo
fenémeno de formacion y/ o mantenimiento irracional de una creencia constituye automaticamente un
miembro de la familia de la irracionalidad motivada. Un posible caso de esto es el constituido por las
“creencias traviesas” [naugthy beliefs] (Huddleston, 2011). Huddleston sostiene lo siguiente: a veces patecetfa
que “creemos” cosas que, a la vez consideramos falsas; esto es, en algunas circunstancias somos capaces de
ser reflexivos y conscientes de la falsedad de nuestras creencias de primer orden, y aun asi tales creencias
pueden persistir. Esas creencias seran las denominadas “creencias traviesas”; ejemplo de ellas son fenémenos
tales como las supersticiones, fobias y paranoias, que son autoconscientes (aunque no los casos tipicos de
paranoia, aclara Huddleston). Su existencia desaffa un principio plausible que establece la siguiente
imposibilidad psicolégica: p, me percato conscientemente de que p, y sin embargo creo que no p. Si bien el
caso del autoengafio pareceria constituir un contraejemplo saliente para tal principio, Huddleston considera
que esto no es el caso; el rasgo clave de los casos de autoengafio es que hay un exgasio involucrado: el agente es
capaz de engafiarse a s{ mismo acerca de que p, o empujar a p temporalmente fuera de la conciencia de modo
de lograr la comodidad de creer en no p. Huddleston intenta mostrar que, aun cuando creer conscientemente
algo contrario a lo que uno cree que es el caso es imposible en la mayorfa de las circunstancias, no es
imposible en #das las circunstancias. Ahora bien, aunque tales creencias son un nototio caso de irracionalidad,
Huddleston no dice nada acerca de su origen; no es posible descartar que se trate de un caso de irracionalidad
debido a pobres estandares epistémicos; en tal caso, el caricter “motivado” no estatia presente.

> Véase Thagard (2011) para un listado de los sesgos que generan creencias erroneas. Cabe mencionar, como
veremos en el capitulo II, que estos sesgos tienen un rol importante en la produccién del autoengafio en
algunos modelos explicativos.

11



“incontinencia”).® Muchas acciones cortientes no generan en nosotros ninguna clase de
perplejidad; las consideramos el resultado de elecciones y preferencias quizas cuestionables,
pero en modo alguno radicalmente irracionales. Este es el caso, por ejemplo, de alguien que
elige adquirir un bien « en vez de un bien 4 con plena conciencia de que  es mas costoso
que b, simplemente porque segun su evaluacion la calidad de 2 sobrepasa a la de 4 y esta
diferencia compensa el mayor costo. Similar es el caso de un agente que elige alimentarse
con el producto x en vez de escoger el producto z, debido a que x es mucho mas apetitoso
que g, pese a que este ultimo resulta ser mas saludable.

Ahora bien, los casos descriptos resultan cualitativamente diferentes a una situacién
en la cual el agente hace fen vez de ¢, aun cuando esta convencido de que ¢ es lo mejor que
puede hacer, considerando todas las circunstancias; esto es, ¢ resulta ser superior a fno sélo
en un aspecto e inferior en otro, como en los ejemplos precedentes, sino que resulta ser
una mejor eleccidn en fodo respecto: no hay ninguna dimensioén evaluativa en la que fno sea
inferior a ¢, y, pese a eso, el agente escoge /- Este caso si resulta genuinamente intrigante; no
es posible asignarle un sentido de modo analogo a como puede hacerse en los casos
previos. Tal intriga es generada por nuestras presunciones acerca de los juicios que
fundamentan las acciones: si tales juicios involucran una evaluaciéon superior en todo
respecto acerca de un curso de acciéon determinado por sobre otros, esperamos que las
acciones libres de un agente reflejen tal evaluacién. Este juicio respecto de la superioridad
absoluta de un curso de accién por sobre otros parece tener un caricter especial; es
denominado en ocasiones el mejor juicio. En consecuencia, la perplejidad que casos como el
descripto generan puede conducir a pensar que, en realidad, el agente no ha evaluado
realmente que ¢ es superior a fen todo respecto, esto es, que la descripcién que se hace de
ellos no es precisa y que, por el contrario, esta eligiendo el curso de accién que le parece
mejor. Pero si, en cambio, el agente evalia efectivamente que un curso de accién es
superior a sus alternativas en todo respecto, y pese a eso no elige tal curso, podemos decir
que el agente ha actuado en contra de su mejor juicio. A este fenémeno es al que se hace
referencia habitualmente con la expresion debilidad de la voluntad.

La descripcion anterior del fendmeno no deja muchas dudas acerca de las
diferencias que tiene con el autoengafio. Es una observacion comun en el ambito filoséfico
que este fenémeno se distingue de la debilidad de la voluntad en que el resultado de ésta
consiste en una intencién o una accién intencional, mientras que el resultado del

autoengafio consiste en una creencia. Si bien ambas constituyen formas de irracionalidad, el

¢ Cfr. Davidson (1970) para un detallado anilisis de esta nocién.

12



autoengafio estarfa incluido en la categoria de irracionalidad tedrica, mientras que la

debilidad de la voluntad constituitia una forma de irracionalidad practica.’

Si bien la debilidad de la voluntad es un miembro destacado de la familia de la
irracionalidad motivada, su importancia para la comprensién del autoengafio es
notoriamente inferior a la del otro de los miembros mayores de esta clase, esto es, el
pensamiento desiderativo. Suele describirse a quien piensa desiderativamente del siguiente
modo: S adquiere la creencia de que p porque quiere creer que es el caso que p.° Se han
hecho varios intentos de caracterizar el autoengafio en términos comparativos con este
fenémeno, como veremos a continuacion.

Un influyente intento en esa linea de pensamiento es debido a B. Szabados (1973).
Szabados considera que la diferencia entre uno y otro radica en que la persona a la que se
atribuye un pensamiento desiderativo no pervierte los procedimientos por medio de los
cuales se establece la verdad o falsedad de una afirmacién. En caso de que esta persona sea
confrontada con evidencia que entre en conflicto con su creencia sera capaz de
reconocerlo, aunque quizas con reticencia. En consecuencia, un aspecto crucial en el que se
diferencian pensamiento desiderativo y autoengafio es que en el segundo la evidencia es
contraria a la creencia sostenida. En caso de que una persona que sostiene un pensamiento
desiderativo se enfrente a tal evidencia y proceda a resistir, por medio de tacticas
ingeniosas, sus implicaciones naturales, sostiene Szabados, se podra afirmar que estd
autoengafiada. Su posicién, en sintesis, sostiene una suerte de continuidad entre
pensamiento desiderativo y autoengafio, pero mantiene la posibilidad de distinguirlos sobre
la base del requisito de existencia de evidencia en contra de la creencia desiderativa.

Otros autores han sostenido posiciones muy similares respecto de la relacién entre
los dos fenémenos, como es el caso de K. Bach (1981). Bach observa que el autoengafio no

es pensamiento desiderativo v, si lo es, se trata de un caso muy especial. La diferencia radica

7 No carece de interés observar que la irracionalidad vinculada con una conducta no necesita ser atribuida a la
conducta en si misma (como es el caso de la debilidad de la voluntad) sino que puede ser posterior a una
conducta que no sea en si misma irracional. Este serfa el caso de la racionalizacién, fenémeno que tiene lugar
cuando una accién es explicada por motivos o razones distintas y mas “aceptables” para el agente que
aquellas por las cuales realmente es ejecutada. Elster (2007) sefiala que si bien el pensamiento desiderativo, el
autoengafio y la racionalizacion se originan en la motivacion del agente para sostener creencias especificas, la
diferencia entre los dos primeros y la dltima radica en que, mientras que en la segunda la creencia ocurre con
posterioridad a la conducta, en los primeros sucede lo opuesto.

8 Se ha sefialado correctamente, a nuestro entender, que el pensamiento desiderativo no opera de un modo
tan simple como su descripcion podria hacer pensar. Correia (s/f) ha observado que si bien en ocasiones este
fenémeno parece reducirse a la inferencia “Deseo p, por lo tanto p”, parece dudoso que el pensador
desiderativo cometa una falacia en estos términos. En la mayorfa de los casos de pensamiento desiderativo,
los agentes no son conscientes de que llegan a la conclusion de que p es verdadero meramente porque desean
que p. En vez de ello, la inferencia guiada por el deseo actia por medio de un tipo mas complejo e indirecto
de falacia, el argumento por las consecuencias: “si p, entonces q. Deseo que suceda q. Por lo tanto, p”. Pero
aun en este caso, sefiala, la premisa que expresa el deseo tiende a permanecer implicita.

13



en que en el pensamiento desiderativo no hay involucrado ningun razonamiento o esbozo
de razonamiento. La persona que piensa desiderativamente imagina algin estado de cosas,
le agrada aquello que imagina, y supone que eso es el caso o lo serd. No trata de justificar
esta suposicién, quizas por contentarse con la ausencia de evidencia en uno u otro sentido.
Ahora bien, en caso que la persona sea consciente de la evidencia contraria a su creencia y
la necesidad de lidiar con ella, estarfamos en presencia de un caso especial de autoengafio.”
La posicién de Bach acerca del pensamiento desiderativo, en consecuencia, se asemeja en
dos aspectos a la de Szabados: la ausencia de evidencia pertinente respecto de la creencia,
en el caso del pensamiento desiderativo, y la existencia de evidencia en contra, en el caso
del autoengano; en segundo lugar, en la posibilidad de que ocurra una “transicién” del
primer estado al segundo, en caso de que el agente enfrente evidencia contraria a su
creencia.

En Davidson (1985) tenemos una descripcion algo mas compleja de las relaciones
entre pensamiento desiderativo y autoengafio. En primer lugar, conviene introducir un
concepto al que Davidson hace referencia, y que aparece en la caracterizaciéon tanto del
pensamiento desiderativo como del autoengafio. Este es el error cognitivo al que denomina
debilidad de la justificacion. Este error solo puede darse cuando una persona que posee
evidencia tanto a favor como en contra de una hipétesis juzga que, en relacién con toda la
evidencia disponible, la hipétesis es mas probable que su negacién y, no obstante, no la
acepta. En este caso, la persona no acata el principio normativo denominado por Hempel y
Carnap requisito de evidencia global en el razonamiento inductivo. Esto es, cuando debemos decidir
entre una serie de hipdtesis mutuamente excluyentes, tal exigencia nos demanda adoptar la
hipétesis que se encuentre mejor apoyada por toda la evidencia pertinente disponible.

Davidson sefiala también que el autoengafio zuzc/uye la debilidad de 1a justificacién, ya
que el sujeto no aceptarfa la proposiciéon con respecto a la cual se autoengafia si fuera
liberado de su error; tiene mejores razones para aceptar la negacién de la proposicion.
Ademas, agrega, como sucede en la debilidad de la justificacion, la victima del autoengafio
sabe que tiene mejores razones para aceptar la negacion de la proposicion que de hecho
acepta. Es en el punto anterior, observa Davidson, en el cual el autoengafio llega mas lejos
que la debilidad de la justificacién, ya que la persona que se autoengafia tiene que tener una
razon para su debilidad de justificacién y, ademas, tiene que haber participado en la

generacion de esta razoén. La debilidad de la justificacion tiene siempre una causa, pero en el

9 Bach agrega en este andlisis otra distincion, que es la distincion entre autoengafio y ceguera intelectual. La
ceguera intelectual consiste en el fracaso en percibir hacia dénde apuntan la evidencia o las razones de que
dispone el agente; por el contrario, quien se autoengafia percibe esto de modo correcto, al menos
inicialmente.

14



caso del autoengafio la debilidad de la justificacién resulta ser autoinducida, esto es, uno
mismo la produjo.

Con respecto a la distincién entre pensamiento desiderativo y autoengafio,
Davidson mantiene de forma matizada la continuidad entre ambos, si bien advierte acerca
de la posibilidad de casos en los que el primero no es parte del segundo. En una
elucidacién inicial, observa, el pensamiento desiderativo consiste en creer algo debido al
deseo de que sea verdad. No considera que esta posibilidad sea irracional en si misma, ya
que en general no somos responsables de las causas de nuestros pensamientos. Sin
embargo, advierte que el pensamiento desiderativo es a menudo irracional, por ejemplo
cuando sabemos por qué tenemos la creencia y sabemos también que, si no fuera por el
deseo, no la poseerfamos. Davidson agrega que no todo pensamiento desiderativo es
autoengafio, ya que éste, a diferencia del primero, requiere de la intervencién del agente;
esto es, el autoengafio surge de la znfencidn del agente de formar una creencia contraria a la
evidencia de que dispone, intencién que lleva a actuar de modo tal que conduzca a la
formacién de la creencia preferida.”’” No obstante, ambos se parecen en que en los dos
tiene que actuar un elemento motivacional o evaluativo. A su vez, en este aspecto ambos
difieren de la debilidad de la justificacién, ya que en ésta el defecto determinante es
cognitivo con independencia de su causa. Esto sugiere, agrega Davidson, que aun cuando el
pensamiento desiderativo pueda ser mas simple que el autoengafio, es siempre un
ingrediente de éste. Sin embargo, aunque sin duda lo es con frecuencia, parece haber
excepciones: en el pensamiento desiderativo la creencia toma la direccion del afecto
positivo, nunca del negativo, mientras que en el autoengafio no sucede lo mismo. El
pensamiento alimentado por el autoengafio puede ser doloroso; este es el caso, por
ejemplo, del hombre erréneamente convencido de la infidelidad de su esposa, pese a la
completa ausencia de pruebas a favor de su creencia.'

Por dltimo, no todos los autores consideran que el pensamiento desiderativo pueda
ser claramente distinguido del autoengafio. Mele (1987) discute brevemente el intento de
Szabados de diferenciar ambos fenémenos. Advierte que, asi como la ignorancia de la
evidencia no es excluyente del autoengafio (esto es, que el agente ignore la evidencia
contraria a su creencia no implica que no pueda estar autoengafiado), tampoco es posible
lograr una diferenciacién nitida entre autoengafio y pensamiento desiderativo sobre la base
de este requisito. Sefiala que, si hay alguna diferencia entre pensamiento desiderativo y

autoengafio, ésta puede radicar simplemente en que el primero constituye un género

10 Este criterio de demarcacion entre pensamiento desiderativo y autoengafio es compattida por otros autores
de la perspectiva intencionalista sobre el segundo (p. ¢j. Bermudez, 2000).
11'Véase el capitulo II, § 2 para un analisis de los “casos negativos” de autoengafio.

15



denotado por el término “autoengafio”. Si Szabados estd en lo correcto en lo referente a la
ausencia de evidencia en el pensamiento desiderativo, esto puede deberse a que este
fenémeno consiste en una clase de autoengafio en la cual, a causa de una conducta
influenciada por el deseo, quien se autoengafia carece de buenas bases para rechazar la
proposicién que sostiene autoengafiosamente. Si bien, agrega Mele, la expresién
“pensamiento desiderativo” tiene un aire inofensivo del que carece el término
“autoengafio”, se trata simplemente de una cuestion terminoldgica, y se pregunta
retéricamente que ocurriria si, en vez de “pensamiento desiderativo”, hablaramos de “falsa
creencia desiderativa”, expresion que le parece correcta si nos basamos en el analisis que
hace Szabados."

Parecerfa que las distinciones entre fenémenos cercanamente relacionados como el
pensamiento desiderativo y el autoengafio son inevitablemente borrosas, y que los intentos
de diferenciarlos nitidamente corren riesgos ciertos de enfrentar contraejemplos de manera
inmediata.” Algunos de estos riesgos pueden disminuirse o eliminarse si se rechazan
determinados supuestos teoéricos respecto del autoengano. Por ejemplo, no es necesario
adherir a las concepciones que sostienen que el autoengafio requiere de una intencién para
producirse; como veremos en el capitulo II, existen teorfas sobre este fenémeno que
prescinden de las intenciones del agente como premisa explicativa. Ahora bien, otros
problemas no pueden ser resueltos de la misma forma. Si bien la eliminacién del
componente intencional podria hacer mas plausible el supuesto de continuidad entre
pensamiento desiderativo y autoengafio, esta posibilidad enfrenta la objecién basada en la
existencia de los casos negativos o retorcidos de autoengafio, que no parecen tener, prima
facie, continuidad alguna con el pensamiento desiderativo. Una posible solucién reside en
plantear la existencia de casos de pensamiento “aprensivo”; esto es, asi como existe el
pensamiento desiderativo, habria casos de posesiéon de creencias sobre sucesos negativos
no fundadas en ninguna clase de evidencia. Tales casos podrian tener, en consecuencia, una
continuidad con el autoengafio negativo o retorcido. Sin embargo, la introduccién de
nuevos fenémenos genera a su vez problemas conceptuales adicionales no menores que los

que presuntamente resuelve.

12 Mele (1997) también critica los intentos de distinguir el pensamiento desiderativo del autoengafio sobre la
base de que el segundo constituye un fenémeno intencional, rasgo que no caracterizaria al primero.

13 Algunos autores han propuesto otros rasgos que diferenciarfan al pensamiento desiderativo del autoengafio,
aunque es dificil saber si tales intentos son mas promisorios que los ya mencionados. Asi, Elster (2007),
sugiere que el autoengafio, a diferencia del pensamiento desiderativo, presupone la existencia de creencias
inconscientes. Van Leeuwen (2013) sefiala que si bien tanto el pensamiento desiderativo como el autoengafio
comparten la caracteristica de estar motivados por deseos o actitudes conativas especificas, en el caso del
pensamiento desiderativo de que p no se produce tipicamente la situacién de que el agente posea pruebas
convincentes de que en realidad no acontece p; debido a esto, el pensamiento desiderativo estd también libre
(o libre en mayor medida) de la tensiéon epistémica que caracteriza al autoengafio.

16



Por ultimo, no podemos dejar de mencionar aqui la relacion del autoengafio con
otro clasico problema filoséfico relativo a la irracionalidad de las creencias: la posibilidad de
creer a voluntad. La doctrina comunmente conocida como “voluntarismo doxastico”
sostiene que podemos ejercer un control voluntario sobre aquello que creemos, esto es, que
podemos decidir adoptar libremente nuestras creencias; asi como algunas de nuestras
acciones (por ejemplo, levantar un brazo) son acciones basicas, que no requieren para su
ejecucion de la realizacion de ninguna accién adicional, algunos casos de adquisicion de
creencias constituirfan acciones basicas: podriamos adoptar ciertas creencias de modo
voluntario y directo, sin vernos forzados a ello por la particular relacién entre las creencias
y la realidad. El defensor del voluntarismo doxastico no necesita sostener que cualguier
proposiciéon sea candidata a la adquisicién directa; sélo necesita sostener que algunas
creencias pueden ser adquiridas de ese modo.

En cualquier caso, ha existido un amplio consenso en que esta doctrina es falsa;
muchos autores han sostenido que es completamente imposible elegir a voluntad y de
modo directo nuestras creencias (Adler, 2002; Elster, 1979; Williams, 1973). Para los
criticos, un rasgo esencial de las creencias es que tienden o apuntan hacia la verdad; se
imponen por el peso de la evidencia en su favor, y no por nuestro deseo de que el estado al
que hacen referencia acontezca; esta tesis se ha denominado, consecuentemente,
involuntarismo doxdstico. Si fuera posible para nosotros creer a voluntad en algo a sabiendas,
serfa posible creer que p es verdadero, sabiendo todo el tiempo que la creencia no estd
justificada por la evidencia, que fue adquirida a voluntad y que las creencias pueden ser
adoptadas sin consideracion a su verdad o falsedad, todo lo cual es considerado imposible.
Esta  imposibilidad =~ puede  ser  concebida =~ como  una  imposibilidad
conceptual /16gica/metafisica o como una imposibilidad psicolégica y, aun cuando fuesen
superables las objeciones relativas al primer tipo de imposibilidad, esto no implicaria que
también lo serfan las criticas referentes al segundo tipo. Se han presentado, no obstante,
diversas objeciones a los argumentos contra el voluntarismo doxastico (Bennet, 1990;
Funkhouser, 2003) e intentos de mostrar como las dificultades de esta posicién pueden ser
superadas (Ryan, 2003; Steup, 2008).

Ahora bien, la relacién del autoengafio con el voluntarismo doxastico proviene de
la distincién entre dos tipos de voluntarismo: el voluntarismo doxastico directo (que coincide
con la nocién arriba descripta) y el voluntarismo doxdstico zndirecto: seria posible, en
principio, inducir en nosotros mismos determinadas creencias de manera indirecta, por
medio de la modificacion planificada de nuestras conductas y situaciones; esta alternativa
suele ser ejemplificada por el consejo de Pascal de actuar como si se fuese creyente, de

modo de inculcar en uno mismo la creencia en Dios. La posibilidad del voluntarismo

17



doxastico indirecto es admitida por los criticos mas firmes del voluntarismo doxastico
directo. Williams (1973), por ejemplo, concede que hay lugar para aplicar la decisiéon de
creer por medio de rodeos. No obstante, considera que esta alternativa es profundamente
irracional y que puede tener éxito s6lo por medio del autoengafio."

Como los casos anteriores atestiguan, el problema de las relaciones del autoengafio
con otros tipos de irracionalidad motivada, como muchos otros problemas relativos al
fenémeno que nos ocupa, no esta resuelto ni mucho menos. No obstante, no creemos que
la ausencia de una respuesta a este problema sea un grave déficit desde el punto de vista
tedrico; si bien su examen resulta util para facilitar la comprensiéon de la naturaleza del
autoengafio, esta cuestiéon de limites tiene una menor importancia comparativa en relacion
con los otros problemas relativos al fenémeno, como veremos en el ultimo apartado de

este capitulo.15

4. El problema en distintas disciplinas

Como ha ocurrido con un gran nimero de los problemas que hoy podemos
encontrar en el campo de la ciencia, el estudio del autoengano fue planteado originalmente
en el ambito de la Filosoffa, y de ¢l se han ocupado distintas ramas de esta disciplina: la
gnoseologia, la filosofia moral, y, posteriormente, la Psicologia filoséfica y la filosofia de la
mente. Posiblemente la referencia mas antigua a este fenémeno es debida a Platon, quien
en el Cratilo afirma que “el autoengafio es la peor de todas las cosas”, y agrega que c6mo
podtia no ser terrible cuando quien engafia no se aparta de uno ni por un instante, sino que

esta siempre presente. Con similar preocupacion se expresé posteriormente Kant, quien

14 Pese al caricter claramente indirecto que patece distinguir al proceso que conduce a un estado de
autoengafio, no siempre se ha dado por sentado a cudl variante del voluntarismo doxastico puede
supuestamente prestar apoyo. Booth (2007) examina la posibilidad de que el autoengafio constituya una via
de justificacion para el defensor del voluntarismo doxastico directo, que permitirfa eludir los argumentos a
favor de la imposibilidad  psicolégica  (suponiendo, claro  estd, que la  imposibilidad
conceptual/légica/metafisica haya sido superada). Esta posibilidad plantea el problema del modo en que el
autoengafio debe ser concebido para lograr ese objetivo. Booth considera que, con ese fin, el fenémeno debe
ser interpretado de modo tal que a) muestre cémo al menos algunos casos de autoengafio son logrados sin la
intervencion de ninguna mediacién, y b) que tales actos sean conducidos deliberadamente y en plena
conciencia. A partir del analisis de uno de los clasicos ejemplos de mala fe presentado por Sartre (1943), el de
la joven que se niega a reconocer ante si misma los intentos de seduccién de su acompafiante, Booth
considera que no es posible satisfacer ambas condiciones simultineamente: no es posible cumplir con la
condicién a) sin violar la condicién b), y a la inversa; consecuentemente, dado que ambas deben ser cumplidas
para que los casos de autoengafio constituyan casos de voluntarismo doxastico directo, parecerfa que ningin
acto de autoengafio podria establecer la posibilidad psicolégica de control doxastico directo. El autoengafio
puede, concluye Booth, involucrar un control doxastico indirecto, pero no un control directo. Por otra parte,
Cook (1987), considera que es posible decidir creer de modo indirecto sin que el autoengafio esté
involucrado.

15 Los lectores que deseen profundizar en la naturaleza del pensamiento desiderativo y en sus diferencias con
el autoengafio podran encontrar interesantes analisis en Elster (1983, 2007, 2010) y Scott-Kakures (1996,
2000, 2002).

18



reflexioné criticamente acerca de los efectos corrosivos del engafio, ya sea que alguien lo
practique en su propia persona o en la de sus semejantes.

El problema del autoengafio también estuvo presente en el pensamiento cristiano.
Asi, encontramos el libro The Mistery of Self Decening: or A Disconrse and Discovery of the
Deceitfulnesse of Mans Heart, escrito por el ministro bautista Daniel Dyke y aparentemente
publicado en 1614. Mas recientes e influyentes que el libro de Dyke son las reflexiones del
obispo Joseph Butler, expuestas en su “Sermon X. Upon Self-Deceit” de 1729. Butler, al
igual que Kant, sefial6 las destructivas consecuencias del autoengafio sobre la condicién
moral y las acciones de quien se autoengafa.

No serfa justo, en esta laxa progresion historica, soslayar la influencia de tres
autores que reflexionaron, desde perspectivas muy diferentes, sobre fenémenos mas o
menos cercanos a lo que contemporaneamente se entiende por autoengafio. Estos autores
son, por orden cronolégico, Karl Marx, Sigmund Freud y Jean-Paul Sartre. Ninguno de
ellos se ocupé del concepto de autoengafio tal como se lo comprende en la actualidad; no
obstante, su influencia se ha hecho sentitr en diversas dimensiones de la teotizacién sobre
este fendmeno. Si bien no nos ocuparemos de analizar las contribuciones de estos autores
para la comprension del autoengafio, en capitulos posteriores examinaremos la influencia
de su pensamiento sobre las distorsiones de las creencias en relacién con distintas
dimensiones del autoengafio. En particular, haremos referencia al concepto de negacion en
Freud al ocuparnos de los estudios contemporaneos sobre el autoengafio en Psicologia, y a
la nocién de ideologia de Marx al examinar los procesos de distorsion colectiva de creencias.

En las ultimas décadas, ademas de los muchos estudios filos6ficos sobre el tema, las
investigaciones empiricas sobre el autoengafio se han multiplicado en distintas ramas de la
Psicologia (psicologia cognitiva, social, de la personalidad y psicopatologia), neurologia y
neuropsicologia, teorfa de la evolucién y ciencias sociales (Sociologia y Antropologia).
Ahora bien, esta multiplicacién de estudios no ha conducido hasta el momento a una
perspectiva unificada que integre los analisis conceptuales y 16gicos mas caracteristicamente
filosoficos con la teorizacion y la informacién empirica provenientes de las disciplinas
cientificas mencionadas. Si bien hay trabajos que ignoran los limites de la disciplina de
origen del autor y avanzan en intentos explicativos mas sistematicos (p. ¢j., Mele, 2001),
muchos analisis del autoengafio se han mantenido centrados dentro de las fronteras de una
disciplina especifica. Ahora bien, aunque no sea en absoluto objetable el examen de un
problema desde la perspectiva de una disciplina especifica, s{ pueden setlo algunas de sus
consecuencias; en particular, al examinar la bibliografia sobre el autoengafio es posible
observar la existencia de enfoques que ignoran contribuciones pertinentes provenientes de

otros campos, con la pérdida consecuente de perspectiva sobre el problema.

19



Una clara ilustracién de esta proliferacién no integrada de enfoques esta dada por
dos textos introductorios al tema: el de Paulhus (2007), quien examina el autoengafio desde
la Psicologia social, y el de Deweese-Boyd (2012), que lo hace desde la Filosofia.

Paulhus define al autoengafio simplemente como el “acto de mentirse a uno
mismo”, y pasa revista a distintas cuestiones tedricas relevantes sobre el fendmeno desde la
perspectiva psicolégica. Estas incluyen las condiciones de posibilidad del autoengafio (la
aceptacion inicial de que explicar casos de autoengafio requiere el reconocimiento de la
existencia de partes inconscientes de la mente); los avances tedricos que facilitan el
comprender como se produce; el posible fundamento evolucionista para el autoengafio; y
las pruebas clinicas y experimentales que avalan la existencia de este fenémeno. En esta
revision, Paulhus toma posicién sobre al menos dos cuestiones que son fundadamente
objeto de debate desde hace tiempo y que merecerian mucho mayor analisis. En primer
lugar, que la explicacién del autoengano debe incluir una divisién de la mente; en segundo
lugar, al hacer referencia a los experimentos tendientes a probar la existencia del
autoengafio, observa que “un experimento convincente tiene que mostrar que una persona
cree algo y descree en el mismo momento”. Ambas tesis son cuestionadas por algunos
autores como mas problematicas que la propia existencia del fenémeno que pretende
explicar.

La presentacion de Deweese-Boyd, por el contrario, adopta un enfoque en el que
enfatiza el caricter problematico del fenémeno, y admite desde el inicio que virtualmente
todos los aspectos filoséficos del autoengafio son materia de controversia, incluyendo su
propia caractetizacién y la identificacién de casos paradigmaticos.'® De este modo, pasa
revista a controversias y problemas filoséficos “clasicos”, tales como los debates que
oponen a quienes defienden que el autoengafio es un fenémeno intencional y a los que
consideran que el autoengafio no puede ser modelado a partir de la intencionalidad
caracteristica del engafio interpersonal; el problema del autoengafio “retorcido”; y las
implicaciones morales del autoengafio, incluyendo el debate acerca de la responsabilidad
moral de quien se autoengana.

La dispersiéon conceptual representada por los dos ejemplos considerados no
constituye una excepcion, sino una regla. Como veremos, no se trata meramente de la
coexistencia de teorfas explicativas sobre la base de un acuerdo acerca del fenémeno a

explicar, sino de perspectivas radicalmente diferentes sobre el problema, a menudo sin

16 Tas propias presentaciones filoséficas sobre el problema pueden presentar importantes variaciones entre si.
Guttenplan (1994), por ejemplo, se centra mas en la discusion de las aparentes paradojas relativas al
autoengaflo y a sus relaciones con la agencia, la racionalidad y la accién, sin pasar revista por las distintas
posiciones como lo hace Deweese-Boyd.

20



contacto entre si. Esta situaciéon constituira el estindar al que deberemos habituarnos al

examinar el problema del autoengafo.

5. Un esquema general de los principales problemas acerca del antoengasio

Hemos iniciado este capitulo sefialando que son muy escasas las tesis sobre el
autoengafio que gocen de acuerdo generalizado entre los estudiosos del tema. Es posible,
incluso, que estas tesis se reduzcan a dos: primero, que el autoengafio es irracional,
segundo, que esta irracionalidad es motivada, esto es, no se trata de un mero error debido a
factores exclusivamente cognitivos. Sin embargo, existen mayores acuerdos acerca de
cuales son las preguntas pertinentes con respecto al autoengafio.

El primer y obvio interrogante que puede plantearse (dando por sentado que el
autoengafio existe, cosa que algunos autores han cuestionado), es ¢qué es el autoengafior?
Esta pregunta esta inevitablemente ligada a otras dos: ¢como es posible el autoengafio? y
épor qué existe? HEstas dos preguntas son basicamente preguntas explicativas, referentes a la
naturaleza del autoengafio y su posible papel en nuestro funcionamiento mental. Pero
ademas de ellas nos vamos a plantear otras cuestiones referentes a este fenémeno, de igual
interés que las anteriores. Entre ellas se cuentan las siguientes: gexiste responsabilidad
moral por el autoengafio?; ;cumple el autoengano alguna funcién de proteccion o defensa?;
¢es posible el autoengafio colectivo?; ¢existe relacion entre el autoengafio y fenémenos
patolégicos, como el delitio y la confabulacién?

Una revision de la bibliogratia sobre el problema posibilita arribar a una
sistematizaciéon provisional de las preguntas que parecen haber concitado el mayor interés
por parte de los especialistas. Presentaremos las preguntas anteriores en un esquema que
reuna tanto esas preguntas como las posiciones principales en respuesta a ellas y algunos de
los autores que las han defendido. El esquema no incluye obviamente fodas las preguntas
que pueden formularse sobre el autoengafio; incluye las que, a nuestro modo de ver, son
aquellas a las que se les ha asignado mas importancia en las ultimas cinco décadas. Todas
ellas, con la posible excepcién de la pregunta por la responsabilidad moral por el
autoengafio, que ha sido de manera mas exclusiva de interés filoséfico, han sido objeto en

mayor o menor medida tanto de estudios filoséficos como empiricos.

21



JEs posible el

autoengario?
1 1 1
No Es disoluble ) Sj
Paluch (1967); Kipp Clegg-Moissinac
(1980); Bandura (2005);
(1991); Borge (2003) Lewis (1996) )
1 1 1
JImplica la /Requiere de ¢ Contribuye con el JImplica
(Es intencional ? coexistencia de una division de JEs adaptativo? bienestar psiquico responsabilidad
creencias la mente? Y/o la felicidad?
contradictorias? ’
Si Si Si Si Si Si
Davidson (1986); Demos (1960); Davidson Davidson (1986); Rorty Trivers (2000); Von Taylor-Brown (1988), Deweese-Boyd (2008);
Rorty (1988); Pears (1986); Gur - Sackheim (1988); Pears (1986), Hippel y Trivers Trivers (2000), Erez et Mele (2001); Baron
(1985); Talbot (1995) (1979); Paulhus (2007), Searle (2001) (2011); Surbey (2011) al (1995) (1988)
Searle (2001)
el (20181;)) s No No No No No
ele , barnes o o o Colvi 11995’
(1997): Trivers (2000); Mele (2091), Barnes Mele (2091), Barnes Van Leebuwefr\lk(ZOQ7), < c?bivrllrsl»geir((ZOOI)); Levy (2004)
Johnston (1988); Lazar (1997); Talbot (1997); Talbot Lz T S Badhwar (2008);
(1999) (1995) (1995) (2007) Van Leeuwen (2009)

22




1. ¢Es posible el autoengano?

Como adelantamos, el debate acerca del autoengafio no se ha limitado a las
preguntas sobre sus caracteristicas fundamentales, sino que su misma existencia ha sido
objeto de controversia. En consecuencia, tenemos aqui una primera division de
perspectivas y autores segun sea su posicion respecto de la existencia del fenémeno.

Es posible distinguir tres posiciones. En primer lugar, tenemos las perspectivas que
podemos llamar “escépticas” respecto del autoengafio. Diversos estudiosos han negado su
existencia: Paluch (1967), Champlin (1977), Bok (1980), Kipp (1980), Bandura (1991),
Borge (2003). Las razones para el escepticismo son diversas, pero un argumento recurrente
se basa en la aparente existencia de paradojas presuntamente insolubles de distintas clases.
Una de las mas estudiadas es la llamada en ocasiones “paradoja doxastica” del autoengafio.
Sintéticamente, esta paradoja puede expresarse de la siguiente forma: scoémo es posible que
alguien crea simultaneamente p y no p? Como veremos, hay formas de enfrentar esta y otras
paradojas pero, en opinién de los escépticos, tales intentos no tienen éxito, por lo que sélo
cabe concluir que el autoengafio no es posible.

Una segunda posicién es la que podria denominarse, “disolucionista” respecto del
autoengafio (Harré, 1988; Lewis, 1996; Clegg y Moissinac, 2005). No se trata de una
posicién analoga a la anterior, que sostiene que el autoengafio es imposible; lo que se afirma
es que el autoengafio es simplemente una cuestiéon de perspectivas diferentes, algo cuya
existencia se debe mas a la mente del observador que a supuestos procesos intrapsiquicos
en el presunto autoengafiado, un fenémeno cultural mas que un proceso mental individual.
Esta posiciéon esta muy estrechamente ligada con perspectivas provenientes del
construccionismo social y del posmodernismo.

Por ultimo, tenemos una abrumadora mayoria de autores que aceptan la existencia
del autoengafio como un fenémeno genuino a explicar: Demos (1960); Fingarette (1969);
Pears (1984); Davidson (1986); Mele (1987, 1997, 2001); Johnston (1988); McLaughlin
(1988); Oksenberg-Rorty (1988); Barnes (1997); Talbot (1995); Lazar (1999); Trivers (2000,
2011); Funkhouser (2005); Van Leeuwen (2007a, 2007b, 2008, 2009); Scott (2000, 2001,
2009) y muchos otros. Para estos autores el problema del autoengafio no consiste en un
seudoproblema originado o bien en un uso descuidado del lenguaje, que nos induce al error
de suponer la existencia de un fenémeno donde sélo hay un término, o bien en una

concepcidn tradicional y errdnea acerca de la mente.



Sélo una vez que se admite la existencia del autoengafio es posible plantear los
interrogantes que presentaremos a continuaciéon. Hstos seis interrogantes no son, como
dijimos, las tnicas preguntas pertinentes que pueden plantearse una vez que se ha aceptado
la existencia del autoengafio, pero su importancia relativa dentro de la Filosoffa y las

ciencias que se ocupan del fenémeno justifica su inclusion.

i.  ¢Esintencional el autoengafio?

En primer lugar tenemos quienes consideran que el autoengafio es intencional
(Davidson, 1986; Oksenberg-Rorty, 1988; Pears, 1991). Segin los modelos intencionalistas,
lo que ocurre cuando alguien se engafia a s{ mismo es estructuralmente similar a lo que
ocurre cuando una persona engafa intencionalmente a otra, con la obvia diferencia de que
en el primer caso la persona se engafia zntencionalmente a si misma. En segundo lugar estan
aquellos que sostienen que es una clase de fenémeno no intencional (Mele, 1987, 2001;
Barnes, 1997; Lazar, 1999). De acuerdo con las concepciones no intencionalistas, la
formacién de creencias autoengafiosas puede ser explicada sin recurrir a la accién
intencional. El autoengafio se explicarfa por una combinacién de sesgos cognitivos y
factores motivacionales y afectivos; no hace falta postular una intencién de autoengafiarse
por parte del agente. Cabe aclarar que los modelos intencionalistas no suponen una
intencién clara y consciente por parte del agente de cambiar una creencia verdadera por
una falsa; esto ultimo supondria que podemos decidir cambiar nuestras creencias a
voluntad de modo directo, lo cual, como hemos visto en el apartado 2, es algo
habitualmente reconocido como imposible. El componente intencional del autoengafio, en
caso de existir, debe ser indirecto u oblicuo. El enfoque intencionalista, en consecuencia,
concibe al sujeto autoengafiado como alguien que actia con la intencidén de que esa accidén
cause la formacion de la creencia deseada; tal accién puede consistir en un
direccionamiento intencional de la atencién lejos de las pruebas que apoyan a p (la creencia
que rechaza aceptar), o puede consistir en una busqueda activa de elementos de juicio

contra p.

iii.  ¢Implica la coexistencia de creencias contradictorias?

Este problema esta intimamente relacionado con las concepciones intencionalistas,

que han constituido durante muchos afios la posicién standard respecto del autoengafio. Si

24



el autoengafio puede comprenderse a partir del modelo proporcionado por el engafio
interpersonal, entonces pareceria que debemos admitir que, como ocurre en aquel, el
agente que se autoengafia posee tanto la creencia verdadera, que rechaza, como la creencia
falsa, que es la que adquiere y/o mantiene (Demos, 1960; Davidson, 1986; Gur y Sackheim,
1979). Esto, como es dable imaginar, conduciria a una situaciéon cognitiva imposible: la
coexistencia en la conciencia de una contradiccion visible llevarfa inevitablemente a la
eliminacién de una de las creencias. Una de las alternativas de solucién es proponer, como
se vera en el capitulo 3, una divisién de la mente. La otra es negar que las creencias
contradictorias deban coexistir (Mele, 2001; Barnes, 1997; Talbot, 1995). Esto es, para que
exista el autoengano el agente sélo debe poseer la creencia falsa, en presencia de pruebas
favorables a la creencia verdadera. Se han considerado al menos dos alternativas para
defender esta perspectiva: o bien el agente sostuvo inicialmente y luego deseché la creencia
verdadera en favor de la creencia falsa (con lo cual las creencias contradictorias no llegarian
a coexistir), o bien no hace falta que el agente haya desestimado, y ni siquiera poseido
inicialmente, la creencia verdadera, sino que adopta inicialmente la creencia falsa. Sean o no
admisibles estas alternativas, la posible existencia de creencias contradictorias ha

constituido un tema de debate recurrente en torno del autoengano.

iv.  ¢Requiere de una divisién de la mente?

Este debate tiene lugar entre quienes afirman que la existencia del autoengafio
requiere de una division del psiquismo (Demos, 1960; Davidson, 1986; Rorty; 1988; Pears,
1991), y aquellos que sostienen que tal divisién no es necesaria (Mele, 2001; Barnes, 1997;
Talbot, 1995). Como mencionamos, las posiciones divisionistas suelen recurrir a la tesis de
una particién o divisién de la mente como forma de solucionar el problema generado por la
presunta coexistencia de creencias contradictorias. Esta division de la mente puede
coincidir con alguna teorfa empirica acerca del funcionamiento mental (por ejemplo, alguna
teorfa cognitiva o neuropsicoldgica acerca de procesos conscientes e inconscientes), o bien
constituir una teorfa ad hoc. Un punto importante a destacar aqui es que muchas teorfas
divisionistas, como es dable imaginar, son cuestionadas por introducir distinciones que, en
el mejor de los casos, solucionan un problema al costo de generar otro de igual o mayor
dificultad. Por el contrario, las teorfas no divisionistas parecen tener a su favor el ser mas
parsimoniosas, al no proponer ninguna divisién adicional de la mente a aquellas requeridas

para explicar otros fenémenos mentales distintos del autoengafio.

25



v.  ¢Es el autoengafio adaptativo?

Lo primero que es necesario hacer respecto de esta pregunta es aclarar en qué
sentido se entiende el término “adaptativo”. A veces, dentro del campo de la Psicologia, se
emplea el término “adaptacion” en un sentido relacionado con el ajuste del individuo a su
medio social."” También, como han hecho algunos psiclogos, puede emplearse para hacer
referencia a alguna clase de proceso 1til para la vida y productor de salud mental. Muchos
autores, antes de que se comenzara a estudiar de manera cientifica el autoengafio, sefialaron
su caracter protector frente a las verdades dolorosas y a los sufrimientos vitales. Mas alld de
este uso posible del término “adaptativo”, el significado del término al que queremos hacer
referencia ahora es el proporcionado por la teorfa de la evolucién. “Adaptativo” hace
referencia a un rasgo de un organismo que contribuye con su aptitud, esto es, con su
capacidad para producir descendencia, perpetuando su patrimonio genético. La pregunta,
entonces, es si la capacidad para el autoengafio constituye un rasgo seleccionado
evolutivamente por su contribucién con nuestra aptitud (Trivers, 2000; Von Hippel y
Trivers, 2011; Surbey, 2011), o si se trata de alguna clase de subproducto estructural (Van
Leeuwen, 2007; Kurzban-Aktipis, 2007), esto es, de un rasgo no seleccionado pero

asociado con otros rasgos que si han sido seleccionados por tal contribucion.

vi.  ¢Contribuye con el bienestar psiquico y/o felicidad?

Esta es quizas la pregunta mas moderna y en apariencia paraddjica de las siete que
hemos seleccionado. Si bien, como se mencioné en el apartado precedente, el autoengafio
parece tener una funcion de proteccion contra verdades dolorosas, tradicionalmente se ha
considerado que es una clase de error censurable, tanto desde el punto de vista de la
racionalidad como desde la perspectiva ética. Claramente, atenta contra la maxima
tradicional del Oraculo de Delfos: “condcete a ti mismo”. Sin embargo, hace ya mas de tres
décadas comenzaron a aparecer una serie de trabajos que cuestionaron la visién

tradicionalmente negativa sobre el autoengafio. En particular, los trabajos de S. Taylor y sus

17 Véase, por ejemplo, el empleo que se hace de “adaptativo” en el Manual Diagnéstico y Estadistico de los
Trastornos Mentales, Cuarta Edicion, en referencia al denominado “trastorno adaptativo™ “La caracteristica
esencial del trastorno adaptativo es el desarrollo de sintomas emocionales o comportamentales en respuesta a
un estresante psicosocial identificable. Los sintomas deben presentarse durante los 3 meses siguientes al inicio
del estresante (Criterio A). La expresion clinica de la reaccion consiste en un acusado malestar, superior al
esperable dada la naturaleza del estresante, o en un deterioro significativo de /a actividad social o profesional (o
académica) (Criterio B)” (DSM IV, p. 639, cursivas nuestras).

26



colaboradores enfatizaron la importancia de lo que denominaron “ilusiones positivas” para
hacer referencia a una serie de creencias que no son sostenidas por los elementos de juicio
(autoevaluaciones positivas no realistas, percepciones exageradas de control o habilidad y
optimismo no realista) y que pueden servir a una amplia variedad de funciones cognitivas,
afectivas y sociales. Plantean también el intento de resolver una paradoja: ¢como pueden las
percepciones erréneas de uno mismo y del entorno ser adaptativas cuando procesar la
informacién con precisiéon parece ser esencial para el aprendizaje y el funcionamiento
exitoso en el mundo? Este punto de vista (Taylor y Brown, 1988; Trivers, 2000; Erez et al,
1995) ha sido tan influyente como polémico; otros autores (Colvin et al, 1995; Badhwar,
2008; Van Leeuwen, 2009) han objetado que los presuntos bienestar y felicidad obtenidos
por medio del autoengano, en el dudoso caso de que fuesen posibles, serian ilusorios o

efimeros.

vii.  ¢Implica responsabilidad moral?

Como es facil de imaginar, esta pregunta ha sido una de las de mayor interés dentro
del ambito filoséfico, y sin duda es aquella a la que se le ha dado la respuesta que goza del
mayor consenso entre los estudiosos del tema. Este consenso, practicamente unanimidad,
ha consistido en la afirmacién de que quien se autoengana es responsable y censurable por
su estado; es digno de reproche desde el punto de vista moral (Baron, 1988; Mele, 2001;
Deweese-Boyd, 2008). Es de imaginar, también, que existe una conexién muy directa entre
las concepciones intencionalistas del autoengafio y la posibilidad de atribuir responsabilidad
moral: si alguien se autoengafia intencionalmente (aun cuando sea de manera oblicua e
indirecta), entonces tiene control sobre sus acciones y, en consecuencia, es responsable por
ellas. Sin embargo, esta situacién ha comenzado a no ser tan clara a partir de los enfoques
“deflacionistas” del autoengafio. Si el autoengafio no es producto de alguna clase de
intencién del agente, sino de una compleja combinacién de sesgos cognitivos no
conscientes y estados emocionales y motivacionales, parece mucho mas dificil, a excepcién

de ciertas circunstancias muy especificas, adjudicarle responsabilidad moral (Levy, 2004).

En los capitulos que siguen iremos presentando las respuestas a estos y otros
problemas relativos al autoengafio. En vez de proceder a examinarlos siguiendo
estrictamente el orden presentado, los estudiaremos en relacién con las principales

disciplinas que se han ocupado de ellos.

27



Capitulo II. Intenciones no conscientes, creencias contradictorias, mentes

divididas: el autoengafio en la Filosofia contemporanea

Como hemos mencionado en la Introduccion, la tarea de dilucidar la naturaleza del
autoengafio ha sido tradicionalmente una empresa filoséfica. El hecho de que, en las
ultimas décadas, cada vez mas disciplinas cientificas se hayan interesado en este fenémeno
no ha eliminado las dimensiones del problema especificamente filoséficas,' y de ellas nos
ocuparemos en el presente capitulo.”

Suele hacerse referencia al articulo de R. Demos “Lying to Oneself” (1960) como la
piedra basal para el tratamiento filoséfico contemporaneo sobre el tema. En este articulo
podemos encontrar, analizados o sugeridos, muchos de los problemas relativos al
autoengafio que ocuparan gran parte de la investigacion sobre el tema en las siguientes
décadas: el requisito de la coexistencia de creencias contradictorias, la adquisicién
autoengafiosa de creencias indeseadas, la responsabilidad moral por el autoengafio, la
divisién de la mente como forma de solucién a las paradojas originadas por el requisito de
creencias contradictorias, la posible distinciéon entre el autoengafio y el pensamiento
desiderativo y la existencia de un conflicto interno en quien se autoengafia.

Demos comienza su analisis observando que en el lenguaje natural los términos
mentir y engafiar no son estrictamente equivalentes. Mientras que en “engafiar” es el efecto
lo que cuenta (puede inducirse a alguien a error sin tener la intencién de hacerlo) en
“mentir” la intencién es parte del significado. Mas aun, es posible mentir a otro sin haber
tenido éxito en ese intento. Demos seflala que una consecuencia extrafia de este uso reside
en que uno puede mentir a otro y de este modo inducir una creencia verdadera en el
segundo. Se propone emplear el término “mentit” de un modo que evite esta rareza. De
este modo, define “B miente (engafia) a C” del siguiente modo: B intenta inducir una
creencia erronea en C, B tiene éxito en llevar adelante esta intencién, y B sabe (y cree) que
lo que ha dicho a C es falso. Los tres requisitos (intencién, resultado y conocimiento) estan

incluidos. Sobre la base de lo anterior, Demos considera que existe autoengafio cuando

18 Soy consciente de que la expresion “especificamente filoséficas” es problematica, entre otras razones
porque las fronteras de la filosoffa con otras disciplinas son notoriamente difusas; no obstante, creo que nadie
negarfa que el fenémeno del autoengafio implica problemas conceptuales y éticos caracteristicos de aquella
disciplina.

19 El problema del autoengafio ha sido especialmente estudiado en la filosofia de orientacién analitica, y es a
esta corriente a la dedicaremos nuestra atencién. Esto no implica, obviamente, desmerecer los importantes
andlisis del problema en la filosoffa continental (el examen de Sartre de la “mala fe” es un ejemplo
especialmente destacado).

28



[Ulna persona se miente a si misma, esto es, se persuade a si misma para creer que sabe lo
que de hecho no ocurre. En pocas palabras, el autoengafio implica que B cree tanto p como
no p en el mismo momento. Entonces, el autoengafio involucra un conflicto interno, quizas
la existencia de una contradiccién. Pero esto parece una imposibilidad (p. 588).

Creer y descreet, seflala Demos, son actitudes en pro y en contra; al ser contratias,
es légicamente imposible que coexistan en una persona en el mismo momento y en el
mismo respecto.”’ Cuando B se miente a s{ mismo termina por creer lo que sabe que es
falso. Aceptar esto como una descripcién de un hecho es admitir una violacién de la ley de
contradiccién, con lo cual parecerfa que el autoengafio —mentirse a uno mismo- es
légicamente imposible. Podria ser el caso, observa Demos, que la descripcion dada sea
erronea. Una primera descripcién alternativa, que evite la violacion de la ley de
contradiccién podria adquirir la siguiente forma: en el autoengafio, creer que p y descreer
que p ocurren en momentos diferentes y sucesivos. Una segunda posibilidad seria que, en el
autoengafio, la creencia agradable ocupa la mente consciente mientras que la desagradable
es reprimida en el inconsciente. Demos observa que ninguna de estas hipotesis concuerda
con la evidencia. Concluye que ambas hipotesis son falsas; el creer y el descreer son
Simultineos y ambos excisten en la conciencia de la persona.

Para presentar su propia solucién al problema del autoengafio, Demos propone
emplear el analisis familiar de “percatarse”, que ilustra por medio de un ejemplo. Tengo un
dolor de cabeza y tomo una aspirina; como resultado de esto el dolor desaparece. Pero
supéngase que la aspirina no esta disponible, y acepto la invitacién de un amigo para ir al
cine, en donde mi atencién es absorbida por una pelicula excitante. Mientras estoy viendo
la pelicula no “siento” mi dolor de cabeza, pero tan pronto como finaliza, experimento
nuevamente el dolor. Demos sugiere que las dos situaciones difieren en que, en el primer
caso, el dolor simplemente desaparece, mientras que en el segundo continta pero, absorto
en la pelicula, no me percato de él. Demos considera que lo mismo ocurre con el
autoengafio, por ejemplo, cuando B cree que p mientras sabe que no p. Hay dos niveles
posibles de percepcion. Uno es la percepcidn simple, el otro la percepcién acompaniada de

atencién, o percataciéon. Se sigue que puedo estar consciente de algo sin que, al mismo

20 Debe hacerse notar aqui una diferencia importante entre dos tipos de rechazo de la creencia de que p. Por
una parte es posible negar la creencia de que p; en tal caso, el agente afirmard “no creo que p”, pero no
afirmara la falsedad de p. Pero ademads es posible negar que p sea verdadera; en tal caso, el agente afirmara
“creo que no p”. Esta diferencia puede ser ilustrada mediante la distincion entre el agnosticismo y el atefsmo;
mientras que el agndstico no posee la creencia en Dios, pero no se pronuncia respecto de su existencia, el
ateo niega la existencia de Dios y, por lo tanto, considera falsa la creencia que afirma su existencia. Para un
andlisis de las diferencias entre estas dos clases de escepticismo respecto de una creencia ¢f. Canfield y
McNally (1961). Demos emplea el término “descreer” en el segundo sentido descripto.

29



tiempo, lo advierta o concentre mi atenciéon sobre ello. Esto es posible porque puedo estar
distraido por algo mids, o porque puedo deliberadamente ignorarlo, o porque puedo no
desear pensar acerca de él; en consecuencia, esta no percatacion no necesita ser algo que
simplemente me ocurre.

Demos observa que su propio examen del autoengafio sigue una linea similar al del
analisis aristotélico de la akrasia. Como en el caso de la akrasia, hay un impulso que
favorece una creencia a expensas de su contradictoria, y la persona que se miente a si
misma, porque cede ante el impulso, fracasa en advertir o bien ignora lo que sabe que es el
caso. Tal analisis, en su opinién, “salva” el fenémeno mientras al mismo tiempo se ajusta a
los requisitos de la ley de contradiccion. Ciertamente, decimos que la persona que se miente
a sf misma cree tanto p como no p, y es capaz de hacerlo porque esta distraida respecto de

la primera.

A la publicacién del articulo pionero de Demos le sucedieron un enorme nimero
de estudios filosoficos sobre distintos aspectos del fendémeno, tanto articulos,” como
libros.”” Estos estudios ha abarcado multiples temas, que incluyen el escepticismo respecto
del autoengafio, la diferencia de este fenémeno con otras formas de irracionalidad
motivada, el producto del autoengafio, su presunto caracter intencional, las paradojas que
genera, los distintos subtipos de este fenémeno y las implicaciones morales del autoengafio,
entre otros. Si bien los debates filoséficos sobre el autoengafio han sido y siguen siendo en
la actualidad una fuente fundamental para su comprension, el propdsito de este libro no es
exclusivamente filoséfico, por lo que nos limitaremos a presentar en este capitulo el debate
fundamental, esto es, el que opone dos modelos radicalmente opuestos para la
comprensién del fendémeno; asimismo, revisaremos uno de los principales desafios
filosoficos a los intentos de solucién del problema, esto es, la posiciéon que denominamos
en el capitulo 1 escepticismo respecto del antoengaiio. No obstante, en capitulos posteriores
volveremos a plantear problemas especificamente filosoficos sobre el autoengafio, en

particular, los relativos a sus implicaciones morales.

2l Canfield y McNally, 1961; Siegler, 1963; Paluch, 1967; Gatdiner, 1970; Hamlyn y Mounce, 1971; Szabados,
1974; Saunders, 1975; Champlin, 1977; Martin, 1979; Palmer, 1979; Bok, 1980; Kipp, 1980; Wilson, 1980;
Bach, 1981; Audi, 1982; Davidson, 1982, 1986, 1998; Mele, 1983, 1997, 2003, 2004, 2006, 2007; Oksenberg-
Rorty, 1985, 1988, 1994; Sorensen, 1985; Cook, 1987; Knight, 1988; Catalano, 1990; Pears, 1991; Hales, 1994;
Dupuy, 1995; Scott-Kakures, 1996, 2000, 2001; 2002, 2009; Pataki, 1997; Fairbanks, 1999; Lazar, 1999,
Bermudez, 2000; Holton, 2000; Forrester, 2002; Nelkin, 2002; Borge, 2003; Levy, 2003, 2004; Noordhof,
2003, 2009; Funkhouser, 2005, 2009; Pedrini, 2005; Booth, 2007; Gendler, 2007; Martinez Manrique, 2007,
Pihlstr6m, 2007; Van Leeuwen, 2007a, 2007b, 2008, 2009, 2013; Lynch, 2009.

22 Fingarette, 1969; Mele, 1987; 2001; McLaughlin y Oksenberg-Rorty (eds.), 1988; Barnes, 1997.

30



La postura filoséfica canénica respecto del autoengano ha combinado, hasta una
fecha relativamente reciente, un conjunto de rasgos definitorios. Tal postura concibe al
autoengafio como un fenémeno analogo al engafio interpersonal, lo que supone la
existencia de intencionalidad en el proceso, la postulacién de una coexistencia de creencias
contradictorias y una division de la mente en alguna clase de sistemas mas o menos
claramente delimitados.” La asociacién entre estos rasgos ha sido muy regular: quienes han
defendido el caracter intencional del autoengafio han tendido a sostener también el
requisito de creencias contradictorias y alguna clase de divisién de la mente (Pears, 1984;
Davidson, 1986; Oksenberg-Rorty, 1988). Esta posicion es conocida habitualmente como
intencionalismo. 1os autores que han negado la analogfa entre el engafio interpersonal y el
autoengafio, por otro lado, han tendido a rechazar también los otros rasgos mencionados,
esto es, la condicion de creencias contradictorias y la necesidad de postular una divisiéon de
la mente (Mele, 1997, 2001; Barnes, 1999; Lazar, 1999). Estas tltimas posiciones suelen ser
rotuladas como deflacionistas, no intencionalistas o motivacionistas.*

No obstante, y como es frecuente en los debates filoséficos, existen posiciones
intermedias, esto es, enfoques que aceptan algunas de las tesis del enfoque clasico del
autoengafio, pero rechazan otras. De este modo, Talbott (1995) defiende el
intencionalismo, pero no el requisito de coexistencia de creencias contradictorias ni la tesis
de la divisiéon de la mente. Bermudez (2000), a la vez que defiende el intencionalismo,
rechaza el requisito de la coexistencia de creencias contradictorias, aunque admite alguna
clase de particién de la mente para responder a algunas objeciones de los enfoques
deflacionistas. Pese a estos casos intermedios, la oposiciéon fundamental en los debates
filosoficos sobre el autoengafio es la que enfrenta al modelo candnico, con sus tres rasgos
distintivos, con los enfoques deflacionistas, caracterizados pot el rechazo de todos y cada
uno de tales rasgos, y de ella nos ocuparemos en lo que sigue. Sin embargo, antes de
ocuparnos de los modelos antagénicos sobre el autoengafio, tendremos que examinar el

primer desafio a la posibilidad de encontrar una elucidacién filoséfica adecuada del

23 La tesis de la division ha calado profundamente no sélo entre filésofos que han dedicado especiales
esfuerzos al problema, sino también en aquellos cuyo interés por éste ha sido sélo tangencial. Searle (2001),
ilustra adecuadamente esta segunda posibilidad. Considera que el autoengafio tipicamente posee la siguiente
forma: “El agente posce el estado consciente: creo que no p. Posee el estado inconsciente: tengo evidencia
abrumadora de que p y deseo fuertemente creer que no p” (p. 236). A su modo de ver, el autoengafio
involucra irracionalidad y en algunos casos incluso inconsistencia légica, y sélo puede existir si uno de los
elementos es suprimido de la conciencia. Dos de los requisitos “clasicos” del autoengafio, en consecuencia,
estan presentes en la caracterizacion que Searle hace del fenémeno: el requisito de creencias contradictorias y
el de la divisién de la mente.

24 Por supuesto, también hay alternativas a las posiciones mayoritarias. Cfr. Fernandez (2013) para una
propuesta de esta naturaleza.

31



fenémeno; estas son las posiciones escépticas frente al problema, a cuyo analisis nos

dedicaremos a continuacién.

1. sEs posible el antoengasio? Las respuestas escépticas

La mayoria de los autores que examinaron el problema con posterioridad a la
publicacién del articulo de Demos, pese a las discrepancias planteadas con el enfoque de
éste, aceptaron la existencia del autoengano. Sin embargo, para un grupo minoritario, el
autoengafio no existe; simplemente, se trata de un seudofenémeno. Llamaremos a esta
posicién “escepticismo respecto del autoengafio”. El atractivo de esta postura parece haber
decaido en los ultimos afios, pese a lo cual hay trabajos recientes que siguen sosteniéndola.
La lista de quienes adoptaron una u otra variante de esta posicion incluye a Paluch (1967),
Champlin (1977), Bok (1980), Kipp (1980) y, mas recientemente, Borge (2003). La mayoria
de los autores que niegan la existencia del autoengano provienen del campo de la Filosofia;
sin embargo, también hay psicdlogos que sostienen argumentos similares, como es el caso
de Bandura (1991).

Buena parte del escepticismo respecto del autoengafio se ha debido a la existencia
de paradojas aparentemente insolubles. Estas paradojas revisten una importancia
conceptual fundamental ya que, como veremos en el apartado 2. de este capitulo, algunas
de las posiciones que pueden encontrarse entre los estudiosos del problema se originan
justamente como intentos de evitar alguna de ellas. Este es el caso, por ejemplo, de las
estrategias divisionistas ante el problema, cuya motivacién reside en la necesidad de evitar
la paradoja originada por la supuesta coexistencia de creencias contradictorias.

El caracter presuntamente paraddjico del autoengafio aparece ya en una temprana
réplica al articulo de Demos, debida a Canfield y McNally (1961), quienes objetan la falta de
una distincién entre dos tipos de autoengafio, y las paradojas que se derivan de cada tipo.
Diversos escritos posteriores al articulo de estos autores desarrollaron y profundizaron las
objeciones relacionadas con estas y otras paradojas. Se ha llegado, incluso, a postular la
existencia de siete paradojas del autoengafio (Correia, 2007), derivadas especificamente de
los enfoques intencionalistas. Sin embargo, las que han recibido mas atencién son dos: la
primera referida al producto del autoengano, y la segunda relativa al proceso que conduce
al autoengafio. De las distintas formulaciones que pueden encontrarse en la bibliografia voy
a emplear la presentacién de Mele (2001). Mele comienza por enunciar dos supuestos

léxicos comunes:

32



a. Por definicién, la persona A engafia a la persona B (B puede o no ser la misma
persona que A) para que crea que p solo si A sabe, o al menos cree verdaderamente

que no p, y causa que B crea que p.

b. Por definicién, engafiar es una actividad intencional. El autoengafio no intencional
es conceptualmente imposible.”

Cada uno de estos supuestos, observa Mele, esta asociado con un rompecabezas
particular acerca del autoengafio. Si el supuesto a. es verdadero, entonces engafiarse a uno
mismo para creer que p requiere que uno sepa, o al menos crea verdaderamente, que no p, y
que cause en uno mismo la creencia de que p. Como minimo, el agente ctree inicialmente
que no p y luego genera en si mismo la creencia de que p. Algunos tedricos, sefiala,
consideran que esto implica que quien se autoengafia cree tanto p como no p, y afirman que
eso implica un estado mental imposible: la naturaleza misma de la creencia excluye la
creencia simultanea en p y no p. En consecuencia, tenemos aqui un rompecabezas estitico
del autoengafio; el autoengafio, de acuerdo con la concepcién en cuestién, implica un
estado mental imposible. Este rompecabezas, como lo llama Mele, es conocido usualmente
como la paradgja doxdstica del autoengafio.

El supuesto b., prosigue Mele, genera un rompecabezas dindmico del autoengano. En
primer lugar, es dificil de imaginar cémo setia posible que una persona engafie a otra para
que crea que p si la segunda persona sabe exactamente lo que la primera esta intentado
hacer, y también es dificil imaginar como tal objetivo puede ser logrado cuando el que
intenta engafiar y la presunta victima son la misma persona. En segundo lugar, el engafio es
facilitado normalmente por la posesion y ejecucion exitosa, por parte de quien engafia, de
una estrategia de engano. Si, con el objetivo de evitar el fracaso de los propios esfuerzos
para autoengafiarse, el agente debe ejecutar de manera no intencional cualquier estrategia
para lograr autoengafiarse, ;como puede esto tener éxito?, pregunta Mele. El desafio es, en
consecuencia, explicar cémo el autoengafio en general es un proceso psicolégicamente
posible. Si quienes se autoengafian se engafian intencionalmente a si mismos, cabe
preguntar qué es lo que evita que la intencién que gufa el intento socave su propio
funcionamiento efectivo. Y si el autoengafio no es intencional, ;qué motiva y dirige el
proceso del autoengafior Esta segunda paradoja es conocida en la bibliograffa como la

paradoja estratégica del autoengafio.

% Tanto la condicién de falsedad de la creencia como el caricter necesatio de la intencién para que sea
posible hablar de engafio son objeto de controversia. Cfr. Barnes (1997) y Bermuidez (2000) respectivamente
para una discusién acerca de estas cuestiones.

33



¢Tienen solucién estos problemas? Como hemos adelantado, la respuesta ha sido
claramente negativa para los escépticos: para ellos, no hay manera de dotar de significado al
término “autoengafo” sin caer irremediablemente en paradojas o proponer estados légica o
facticamente imposibles. Revisaremos brevemente algunos de sus argumentos en lo que
sigue.

Paluch (1967), en una de las tempranas réplicas escépticas a Demos, pregunta si
puede haber un ejemplo de sustituciéon para “sé que p pero creo que no p” (rasgo
caractetistico, se supone, del fenémeno en cuestién) que sea a) loégicamente coherente y b)
capaz de ser consistente con una acusacién de autoengafo. No hay ninguna manera,
sostiene, que los modelos de autoengafio puedan, plausiblemente, tratar “saber” y “creer”
del modo directo tal que, sea lo que fuere aquello que se diga que un agente sabe o cree,
puede ser afirmado como conocimiento o creencia del agente. Para poder lograr esto es
necesario introducir usos no estandar de “saber”, como los que se encuentran en los
modelos de autoengafio de Freud y Demos, que emplean expresiones como “conocimiento
inconsciente” o “latente”, pero respecto de los cuales no es en absoluto obvio que pueda
decirse que reflejan casos reales de autoengafio.

Kipp (1980) examina lo que denomina concepcién “literalista” del autoengafio,
segun la cual el acusado de encontrarse en tal estado sostiene y no sostiene su aparente
creencia debido a que sus motivos lo convierten en alguna medida en su propio enganador;
los literalistas tienden a describir el proceso de autoengafiarse como un “persuadirse a si
mismo” o “engafiarse a si mismo para creer”’. HEsta concepcion, sostiene, parece requerir
que el autoengafiador sea simultineamente engafiado y engafiador. Esto, a su vez, parece
exigir que existan dos conclencias mutuamente opacas y auténomamente pensantes y
volitivas dentro de la mente del sujeto. Sin embargo esas conciencias deberfan existir
también dentro de una conciencia unificada que base la identidad del autoengafiador como
un si mismo. Sin la primera de esas dos condiciones, el ocultamiento propiamente
engafioso de la creencia y la intencién parece impensable y, sin la segunda, la reflexividad
propiamente autoengafiosa, dentro de la relaciéon entre engafiador y engafiado parece
igualmente inconcebible. Lo que todo esto requiere, en ultima instancia es que la conciencia
no sea lo que, a su modo de ver, muestra ser mds inexorablemente, esto es, algo cuyas
“partes” estan por naturaleza consustancialmente unificadas en un estado de auto

transparencia perpetuamente “holistico”.*’

26 Al igual que Paluch, Kipp sugiere y desecha la posibilidad de que recurrir a presuntos procesos
inconscientes, como los propuestos por Freud, puedan constituir una solucién al problema.

34



Ya en el campo de la Psicologfa, Bandura (1991), también se inclina decididamente
por el escepticismo respecto del autoengafio. Dado que no es posible que alguien sea
simultineamente quien engafia y quien es engafiado, observa, el autoengafio literal no
puede existir; no es “loégicamente posible” actuar para inducir en uno mismo una creencia
que se sabe que es falsa’ Los intentos de resolver la paradoja de la simultaneidad
engafiador-engafiado que implican la postulaciéon de varios yoes o si mismos, uno de los
cuales es inconsciente, s6lo logran aniquilar al fenémeno en vez de explicarlo; no son
capaces de explicar cémo es posible que un yo consciente pueda mentir a un yo
inconsciente sin alguna conciencia o conocimiento de lo que el otro ctee, requisito este
ultimo para que la parte del yo que engafia sea capaz de elaborar el engafio. La alternativa
de proponer diferentes niveles de conciencia tampoco consigue superar estas dificultades:
sélo vuelve a poner de manifiesto la paradoja relativa al hecho de ser quien engafa y quien
es engafiado al mismo tiempo. Es un hecho, sefiala, que las creencias y valores de las
personas influyen sobre la informacién que se busca y como se la interpreta. La mayoria de
las personas intenta mantener o incrementar su autoestima; en consecuencia, no buscan
evidencia de sus fracasos o culpabilidad por los efectos negativos de sus acciones. Ahora
bien, la autoexposicion selectiva y las interpretaciones sesgadas de los sucesos, tendientes a
mantener o fortalecer las creencias preexistentes, no constituyen autoengafio.”

Pese a que, como hemos adelantado, existen otros intentos de negar la existencia
del autoengano, lo expuesto deberia bastar para ilustrar el ndcleo de los argumentos
escépticos ante el fenémeno, incluyendo los mas recientes.” Ahora bien, lo anterior no es
todo lo que puede decirse respecto de esta posiciéon. Un intento bastante diferente de negar
la existencia del autoengafio (al menos del modo en que habitualmente se lo concibe) es
aquel en el cual la respuesta a la pregunta relativa a la existencia del autoengafio no es
claramente afirmativa ni negativa. Este tipo de respuesta es caracteristica de aquellas
posiciones a las que en la Introduccién hemos denominado “disolucionistas”. Estas

posiciones suponen que el autoengafio no existe tal como se lo ha concebido clasicamente,

27 Tal imposibilidad, cabe aclarat, puede ser psicoldgica, pero nada hace pensar que es légicamente imposible
que alguien pueda intentar inducir en s{ mismo una creencia falsa.

28 Bandura ha mantenido esta posicién escéptica respecto del autoengafio en escritos posteriores (cfr.
Bandura, 2011).

29 Baste al respecto esta cita de Borge (2003): “No existe algo asi como el autoengafio. El autoengafio gua
autoengafio es un mito. Cuando la nociéon de “autoengafio” es tratada seriamente resulta intrinsecamente
incoherente. Los intentos filos6ficos de evitar esto terminan renunciando o bien al elemento de engafio o
bien al elemento del si mismo [se/f-elemens] de aquello que se supone que constituye el autoengafio. Las
explicaciones que prima facie parecen tener seriamente en cuenta ambos elementos del autoengafio hacen
reaparecer la asi llamada paradoja del autoengafio en algun otro nivel de analisis” (p. 1).

35



pero lo hacen a partir de una perspectiva tedrica muy diferente a la de los escépticos hasta
aqui considerados. Las examinaremos a continuacién.

Para comprender cabalmente las caracteristicas del tipo de respuesta que estamos
considerando conviene sefialar, en primer lugar, que el concepto mismo de autoengafio
parece suponer como sustrato filoséfico (al menos para la mayoria de los autores) la
posibilidad de cierto ajuste entre las creencias y el mundo, esto es, parecerfa implicar cierta
clase de realismo acerca del mundo externo y de teorfa correspondentista de la verdad. En
principio, s6lo podemos engafar a otros (y eventualmente autoengafiarnos) en caso de que
exista un mundo independiente de nuestras representaciones de €l y, ademds, en caso de
que nuestras representaciones puedan ajustarse o corresponder en mayor o menor medida
a ese mundo. Ahora bien, existen también perspectivas sobre el autoengafio que, enroladas
en la corriente del construccionismo social, adoptan explicitamente supuestos filoséficos
no realistas, subjetivistas y relativistas. Existen diversos trabajos en esta linea, entre los que
se encuentran los de Gergen (1985), a menudo citados en los analisis posteriores, Harré
(1988), Lewis (19906) y Clegg y Moissinac (2005). Estos dos ultimos trabajos se caracterizan,
en particular, por adoptar la perspectiva que hemos calificado de “disolucionista”, que
podria caracterizarse de la siguiente forma: el autoengafio no existe como fenémeno en la
mente individual del autoengafiado, sino que constituye una suerte de artefacto o
construccién cultural, més ilustrativo de procesos sociales culturalmente determinados que
de procesos psiquicos individuales. Debido a este apartamiento radical de los supuestos que
fundamentan tanto las posiciones escépticas como las realistas acerca del autoengafio, la he
considerado como una linea relativamente independiente ante el problema.

Dentro de los varios intentos en esta linea de pensamiento, describiremos
brevemente aqui a los de Lewis (19906) y Clegg v Moissinac (2005). Vale aclarar que la
denominacién de “disolucionistas” no es empleada por los propios autores; en ningun
momento consideran que lo que hacen sea una disolucién del problema.

Un modelo relacional de la conciencia humana, sostienen Clegg y Moissinac,
posibilita explicar el autoengafio, pero no lo hace por medio de la introyeccién de una
experiencia fragmentada dentro del psiquismo (como los modelos que proponen una
divisién de la mente), sino restaurando esa fragmentacién hasta sus origenes
fenomenolégicos en el asi llamado mundo “objetivo”. Lo que denominan “teoria relacional
de la conciencia” afirma que los objetos de la experiencia no son reducibles mas alld de sus
relaciones primarias, relaciones que tienen lugar tanto dentro como entre interlocutores. El

mundo objetivo (o quizés intersubjetivo) es a la vez dnico y comun; unico porque cada

36



“objeto” esta irreductiblemente constituido en actos de experiencia particular y comun
porque otros interlocutores también constituyen cada “objeto”. El mundo de los objetos
no es independiente del discurso o la conciencia.

Este modelo de la conciencia, entienden, tiene consecuencias importantes para la
teoria del autoengafio. En primer lugar, implica que todos los “objetos” son idiosincrasicos,
esto es, no hay una realidad externa objetiva unificada que confiera autoridad epistémica a
un observador externo. Mas aun, implica que las discrepancias evidentes en los casos
paradigmaticos de autoengafio no son el resultado de una conciencia fragmentada cegada a
s{ misma a los hechos inevitables de la realidad “objetiva”, sino, mas bien, el resultado de
diferentes observadores que captan diferentes objetos idiosincrasicos, diferentes mundos
fenomenolégicos y hacen en consecuencia evaluaciones radicalmente diferentes. Tal
supuesta naturaleza dual de los objetos de la experiencia, observan Clegg y Moissinac, es lo
que hace posible al autoengafio.”” En la misma linea, Lewis observa que si se considera
seriamente la perspectiva segun la cual es a través de nuestras historias que construimos
nuestras experiencias del mundo, y que la experiencia de nosotros mismos en cada
momento es una funcién de nuestras auto-historias, resulta entonces inevitable cuestionar
la significatividad de la propia nocién de autoengafio. El autoengafio existirfa sélo como
idea (historia) en la mente de un observador externo. Si bien la mente humana posee una
notable capacidad para subsistir en un contexto de “infinita fragmentacién” y crear un
orden posteriormente percibido como unitario, uno de sus limites parece estar dado por la
incapacidad de albergar mas de una historia a la vez. Tal como cuando se lee una novela,
prosigue Lewis, las historias requieren una inmersion del yo que necesita, al menos
transitoriamente, una suspension de las alternativas involucradas. La habilidad de cambiar
las propias implicaciones, de sumergirnos a nosotros mismos en diferentes narrativas,

requiere a la vez una suspension de las alternativas.

30 Clegg y Moissinac presentan un ejemplo tipico de autoengafio y ofrecen una peculiar interpretacion de éste:
“Un padre amante advierte que su hija, normalmente animada, estd crecientemente retraida, apatica y
grufiona. Ha perdido el apetito. Recibe llamadas a horas extrafias y a continuacién abandona la casa
abruptamente; pese a que no visita mds a sus antiguos amigos. Comienza a vestir blusas con mangas largas
incluso en verano y rechaza ir a la playa, la que ha sido su lugar favorito. Comienza a encerrarse en su
habitacion, algo que rara vez solia hacer. Fl le pregunta ocasionalmente si se estd sintiendo bien, pero ella lo
despacha con un lacénico “sf”. Un dia la descubren muerta con una aguja en su brazo. Cuando la policia le
informa lo ocurrido, dice que no puede creer que su hija fuera una drogadicta, que esta atdnito, que eso es
totalmente imposible” (p. 103). Mientras que un enfoque de la conciencia fragmentada requiere al menos de
dos “yoes”, constructos hipotéticos extraexperienciales, el enfoque relacional puede explicar las mismas
discrepancias sin postular tales constructos. Si se toma como dado que los objetos de la experiencia son
idiosincrasicos, entonces se esperarfa que el padre del ejemplo constituya objetos muy diferentes que el
observador externo. Las discrepancias en la interpretacién del padre y de un observador externo no requieren
un homunculo clandestino que ciegue al padre ante la verdad (esto es, la evaluacion del observador externo);
son inherentes a un mundo de objetos relacionalmente constituidos, un mundo en el cual lo Gnico y lo comin
estan en constante conversion.

37



Tanto para Clegg y Moissinac como para Lewis el supuesto fenémeno del
autoengafio informa mas acerca de procesos sociales y culturales que acerca del
funcionamiento de nuestra mente. Los primeros, siguiendo a Gergen (1985), sefialan que el
autoengafio es un componente de la etnopsicologia de la cultura, esto es, el sistema de
creencias acerca de la naturaleza del funcionamiento humano en el nivel psiquico; a su vez,
estas creencias de sentido comun no son derivadas de la experiencia directa, sino de
convenciones discursivas. En consecuencia, el término autoengafio posee poder
ilocucionatio como una herramienta retérica, mas que como algo que hace referencia a un
fenémeno mental especifico. Por su parte, Lewis observa que, dentro de la perspectiva
posmoderna “el autoengafio sigue siendo un fenémeno intrigante, no por lo que nos dice
acerca del misterioso funcionamiento de la mente, sino por lo que dice acerca de la cultura

en la que vivimos” (pp. 63-64).

Hasta aqui, algunas de las principales objeciones escépticas a la existencia del
autoengafio. Una evaluacién completa de tales posiciones requeriria una descripcién mucho
mas exhaustiva que la que hemos realizado; en consecuencia, tal evaluaciéon queda fuera de
nuestras posibilidades. No obstante, si es posible sefialar algunos aspectos de interés de las
distintas posiciones escépticas que hemos desarrollado, y, también, extraer algunas
conclusiones tentativas respecto de las posiciones escépticas en general. Dadas sus
diferencias, examinaremos por separado los argumentos escépticos propiamente dichos y
los argumentos construccionistas.

Paluch, Kipp y Bandura coinciden en que el autoengafio es imposible, pero se basan
en fundamentos distintos. Paluch se basa en la imposibilidad de dar un sentido aceptable a
la afirmacién de que alguien posee actitudes coexistentes incompatibles hacia una misma
proposicion; esto es, que sepa que p pero crea que no p. Kipp y Bandura, por su parte,
argumentan en favor de la imposibilidad de que alguien sea simultineamente el engafiador y
el engafiado; el proyecto de inducir en uno mismo la creencia falsa esta destinado al fracaso,
y la estrategia de proponer partes de la mente que funcionen de manera aislada unas de
otras estan lejos de solucionar el problema. En Paluch, entonces, la tesis de la imposibilidad
del autoengafio se basa en el supuesto de que este fendmeno debe satisfacer el requisito de
creencias contradictorias; como vimos, la suposicion de que el agente debe creer
simultineamente en p y en no p. En Kipp y Bandura por otro lado, la imposibilidad parece
basarse en una consideracion estratégica: no hay forma de que un agente pueda llevar

adelante consciente y deliberadamente el proyecto de mentirse a si mismo. Los argumentos

38



escépticos considerados, en sintesis, mantienen la linea expresada al inicio de este apartado:
las paradojas estatica y dinamica del autoengafio no pueden ser razonablemente resueltas de
un modo tal que torne aceptable la existencia de este fenémeno.

Mas en general, podemos observar que el procedimiento general que subyace a las
posiciones escépticas consideradas parece ser el siguiente. Se construye (o se adopta uno
preexistente) un modelo del autoengafio que tiene ciertas propiedades; en particular, un
modelo que presenta analogfas esenciales con los procesos de engafio interpersonal. Luego,
se muestra como tal modelo, aun en sus interpretaciones mas caritativas, presenta defectos
o inconsistencias que lo hacen inviable. En consecuencia, se concluye que el autoengafio es
imposible. La efectividad de esta estrategia depende, obviamente, de que hayamos elegido o
construido un modelo plausible de autoengafio y que no haya otros modelos igualmente
buenos a nuestra disposicién. Si los hay, como ocurre si se renuncia a modelar el
autoengafio sobre la base del engafio interpersonal, entonces los argumentos escépticos no
logran su objetivo.”

Por su parte, y como hemos visto, la perspectiva construccionista se aparta
marcadamente no sélo de las explicaciones usuales (ya sean divisionistas, intencionalistas,
deflacionistas, etc.) del autoengano, sino que cuestiona de forma radical los supuestos
filosoficos mismos que usualmente subyacen al planteo del problema. Dado que el
problema tradicional simplemente desaparece (recordemos la afirmacién “Lo que los
teoricos deben explicar no es el “autoengafio”, sino las evaluaciones idiosincrasicas”) y es
sustituido por otro, parece preferible el rétulo de “disolucionistas”, y no simplemente
escépticos ante el autoengafio. El apartamiento de los planteos mayoritarios ante el
problema es tan radical, que parece dudoso que sea posible hacer una critica puntual ante la
propuesta de solucién construccionista. A nuestro modo de ver, la critica tendria que

sobrepasar el marco del problema del autoengafio y apuntar a los supuestos mismos del

31 No carece de interés observar aqui que es posible hacer una observacion similar respecto de aquellos que
creen haber encontrado comprobaciones empiricas de la existencia del autoengafio. Esta posicion puede
encontrarse en Gomila (2007), quien considera que los estudios experimentales de Michael Anderson y sus
colaboradores sobre el olvido voluntario muestran empiricamente la existencia de la represion en su sentido
freudiano y, una vez aceptado eso, quienes niegan la existencia del autoengafio se encuentran en una posicion
indefendible: “Respecto a la primera cuestién, debe notarse de entrada que la demostracién empirica de un
fenémeno pone en una situacién insostenible a quien afirme que ese fenémeno no es posible. En la medida
en que esta afirmacién se deriva del supuesto caracter paraddjico de un determinado modelo de comprensién
de ese fenémeno, lo que se requiere en todo caso es rechazar ese modelo, y proponer otro que evite tales
paradojas” (p. 105). Mas alla del dudoso cardcter demostrativo de una prueba empirica, lo que sostiene este
autor parece, en el mejor de los casos, discutible. Podria objetarse, en primer término, que no hay razones
para sostener que el mecanismo de la represién deba ser el mecanismo explicativo basico del autoengafio. Sin
embargo, la razén principal para dudar reside en que ninguna investigacion empirica provee datos que tengan
interpretaciones evidentes; como es sabido, un mismo conjunto de datos puede ser susceptible de muchas
interpretaciones diferentes. Volveremos sobre los intentos de probar empiricamente la existencia del
autoengafio en el apartado 2 del capitulo III.

39



construccionismo, tarea que excederfa completamente los objetivos de este apartado y
también de este libro. Sin embargo, no esta demas sefialar que el ejemplo que proporcionan
Clegg y Moissinac parece singularmente inadecuado para mostrar las ventajas explicativas
de la perspectiva construccionista, y tal vez, por la contraria, sirve para mostrar que carece
de sentido hablar de autoengafio si no se adopta una perspectiva minimamente realista.
Parece plausible suponer que cualquiera admitirfa que, aunque se acepte que puedan existir
interpretaciones discrepantes de la situacion (“construcciones”, si se prefiere), es innegable
que una de las dos construcciones tiene una mayor probabilidad que la otra de impedir un
resultado indeseable (la muerte de la hija, en el ejemplo sugerido). Sélo podemos considerar
en pie de igualdad a ambas construcciones si prescindimos de este resultado, cosa a todas
luces absurda. Lo que pretendemos afirmar con esto es que parece inevitable pensar que
algunas construcciones nos conducen al éxito en nuestro trato con el mundo, mientras que
otras no, y parece forzoso concluir que alguna clase de realismo es la mejor explicacién de
este éxito. Hsta observacion no es mas que la aplicacion, en pequefia escala, de los
argumentos que los defensores del realismo cientifico han esgrimido en contra de sus
adversarios antirrealistas o relativistas: el realismo es la Gnica filosoffa que no hace del éxito
de la ciencia un milagro. Podria afirmarse, en sintesis, que sélo cuando los
construccionistas radicales sean capaces de explicar por qué algunas de las “narraciones”,
“relatos”, “construcciones”, o como se los desee denominar, tienen mas éxito en nuestro
trato con el mundo que otros, su perspectiva sera digna de ser tomada seriamente en

consideracion.

2. Elmodelo filosdfico “cldsico”

Hemos sefialado ya en mas de una oportunidad que el modelo “clasico” del
autoengafio, para muchos filésofos, concibe este fenémeno sobre la base proporcionada
por los procesos de engafio interpersonal. El engafio interpersonal tipico, en el que A
engafia intencionalmente a B, parece requerir lo siguiente: que A crea que no es el caso que
p, desee que B crea que p, crea que comportarse de una determinada manera
probablemente causard que B crea que p, actie de esa manera determinada y, en
consecuencia, cause que B crea que p. El autoengafo, por consiguiente, deberia
caracterizarse de la siguiente manera: un agente A se engafia a s{ mismo siempre y cuando
crea que no es el caso que p, desee causar en si mismo la creencia de que p, crea que
comportarse de determinada manera producira en ¢l la creencia de que p, se comporte de

esa determinada manera y, en consecuencia, cause en s{ mismo la creencia de que p. En

40



vista de lo anterior, cualquier caracterizacién aceptable del autoengafio conservaria dos de
los rasgos tipicos del engafio interpersonal, esto es, la intencionalidad del proceso y el
requisito de la coexistencia de creencias contradictorias; asi como en el engafio
interpersonal el engafiador A posee la creencia de que no p, y el sujeto engafiado B posee la
creencia de que p, en el autoengano el agente S creera simultaineamente que p y que no p. La
necesidad de alguna clase de particién o division, ya sea temporal o de la mente, tercer
rasgo caracteristico del modelo clasico, surgirda como una forma de evitar las paradojas
creadas por las dos primeras condiciones.

Pasemos entonces a considerar el primer rasgo fundamental del modelo clasico: el
caracter intencional del autoengafio. Como suele ocurrir, existen diversas formas de

describir el intencionalismo. Mele (2001) presenta esta posicién de la siguiente manera:

La perspectiva de la agencia: todas las creencias motivacionalmente sesgadas son producidas
o protegidas intencionalmente. En cada caso de creencia motivacionalmente sesgada de que
p, tratamos de causar la adquisicién o retencién de p, o al menos tratamos de hacer més facil
para nosotros mismos la adquisicién o retencién de la creencia (p. 13).

Podemos también recurrir a la definicién de autoengafio que proporciona Davidson (1986):

Un agente A se autoengafia con respecto a una proposicién P bajo las siguientes condiciones:
A posee evidencia sobre la base de la cual cree que P es mas verosimil que su negacién; el
pensamiento de que P, o de que deberia creer racionalmente que P, ofrece a A motivos para
actuar con vistas a causar en si mismo la creencia en la negacion de P. (...) Todo lo que el
autoengafio exige de la accién es que el motivo tenga su origen en una creencia en la verdad
de P (o en el reconocimiento de que la evidencia hace mas probable la verdad de P que su
falsedad) y guwe se lleve a cabo con la intencion de producir una creencia en la negacién de P (pp.
111-112. Cursivas nuestras).

Ahora bien, el caricter intencional del autoengafio patrece prima facie paraddjico. Si
somos conscientes de que poseemos una creencia verdadera (o, como minimo, una
creencia que es la que recibe el mayor grado de apoyo por las pruebas disponibles), scémo
es posible que formemos de modo consciente y deliberado la intencién de rechazar esa
creencia, por los medios que fuese? El intento parece derrotarse a si mismo, lo que
convertirfa al autoengafio en una ficcion. Parecerfa entonces que el caracter intencional del
autoengafio, como veremos, debe ser oblicuo o indirecto.

La estrategia mas empleada para lidiar con paradojas como las descriptas ha
consistido en proponer alguna clase de particién o divisién que permita eludirlas. Ahora

bien, existen dos clases de particiones o divisiones: aquellas que llamaremos particiones

41



temporales y aquellas que denominaremos particiones mentales. L.as examinaremos en ese
orden y dedicaremos especial atencién a las segundas.

La estrategia de la particién temporal descansa en el supuesto de que el autoengafio
es un proceso complejo que con frecuencia se extiende en el tiempo, supuesto que coincide
con las intuiciones mayoritarias sobre el problema.”” Esta extensién temporal harfa
supuestamente posible que quien pretende engafiarse pueda disponer las cosas de modo tal
de inducir en s{ mismo la creencia de que p, sabiendo que no p y, a lo largo del proceso,
perder su creencia de que no p. Esto ultimo puede ocurrir o bien por medio del completo
olvido de la intencién de engafio original, o bien tomandola como la causa, aunque
accidental, de la creencia verdadera, a la cual se hubiera llegado de cualquier manera.
Deweese-Boyd (2012) sugiere el siguiente ejemplo: un oficial de policia involucrado en
alguna conducta ilegal podria destruir cualquier rastro de esta conducta y crear pruebas que
lo encubrirfan (entradas en un diario, correos electrénicos y otras), sabiendo que
probablemente olvidara el haber ejecutado esas conductas en unos pocos meses. Cuando,
un aflo mas tarde, sus actividades son investigadas, ha olvidado sus esfuerzos
manipuladores, y, basado en tales pruebas fraguadas, cree falsamente que no ha estado
involucrado en las actividades ilegales de las que es acusado. En este caso, observa
Deweese-Boyd, el agente en cuestién no necesita sostener nunca de modo simultineo
creencias contradictorias, aun cuando ha intentado generar en si mismo la creencia de que
», la que considera falsa al inicio del proceso que conduce a su adopcidn, y verdadera al
finalizar éste. Mas ain, destaca, el agente ni siquiera necesita olvidar su intencion original de
generar el engafio; asi, un no creyente que desea inducir en s{ mismo la creencia en Dios,
bien podria recordar tal intencién al finalizar el proceso y considerar que, por la gracia de
Dios, incluso ese erréneo camino lo condujo a la verdad. En tales casos resulta crucial tener
en cuenta que el éxito de la intencién depende de la actuacién de lo que se ha denominado
“medios auténomos” (por ejemplo, la degradacién normal de la memoria o la tendencia a
creer lo que uno practica), no la continua conciencia de la intencién.”

¢Constituye la estrategia de la particién temporal una solucién a las paradojas
generadas por el enfoque intencionalista? Ia respuesta parece ser afirmativa: el agente es
consciente de su proyecto de inducir en si mismo la creencia falsa (con lo que se evitan en
principio las dificultades supuestas por la existencia de intenciones inconscientes en el

agente), pero no sostiene simultaneamente las creencias contradictorias (con lo que se evita

32 Cft. para una defensa de esta estrategia Sorensen (1985).
3 Esta posibilidad se relaciona directamente con los debates relativos a la doctrina conocida como
“voluntarismo doxastico indirecto”, y a sus relaciones con el autoengafio (cft. al respecto Williams, 1973).

42



la necesidad de proponer alguna estrategia ad hoc para lidiar con la imposibilidad psicolégica
supuesta por la coexistencia consciente de dos creencias incompatibles). Sin embargo, no
parece satisfacer requerimientos basicos del enfoque clasico. Levy (2004) sefiala que no es
éste el tipo de engafio del si mismo que los defensores de la concepcién tradicional tienen
en mente. Si bien sostienen que el autoengafio es intencional, esta intencionalidad no es
claramente perceptible para el agente; este no reconoce, incluso ante si mismo, que estd
intentando engafiarse. Para la concepcién tradicional, quien se autoengafia se involucra en
una conducta autoengafiosa debido a que no desea enfrentar una verdad incémoda; pero
admitir ante s{ mismo que estd tratando de engafiarse implicarfa el reconocimiento de la
misma creencia que desearfa evadir. En consecuencia, observa, “si el autoengafio es
intencional, es una actividad intencional confusa y oscura” (p. 298). Pero el autoengafio que
emplea medios indirectos es claramente percibido; involucra la decision deliberada de
cambiar creencias que son conscientemente reconocidas. No es este el tipo de engano hacia
si mismo, concluye Levy, aquel que los partidarios de la concepcién tradicional
considerarian autoengafio.

La estrategia de la particién temporal, entonces, no parece ajustarse a algunas
intuiciones basicas respecto del autoengafio. Resta evaluar, entonces, si el objetivo de evitar
las paradojas puede ser satisfecho por alguna clase de particion mental, esto es, la
suposicion de una determinada estructura psiquica compleja que haga posible superar las
paradojas estatica y dinamica. Ahora bien, hablar de una divisiéon o particién de la mente
suscita varios interrogantes. En primer lugar, el relativo a qué tipo de divisiones esta
proponiendo; nadie sostendrfa, es plausible suponer, que un objeto de la notable
sofisticacion de la mente carece de multiples estructuras complejas relacionadas entre si de
maneras también complejas. La pregunta es, entonces, a qué tipo de divisiébn se estd
haciendo referencia cuando se propone una particién de la mente como manera de resolver
problemas conceptuales relativos al autoengafio. Una segunda pregunta estd relacionada
con la necesidad conceptual de tales divisiones. La propuesta de divisién de la mente ha
sido usualmente considerada como una consecuencia inevitable, no del requisito de
intencionalidad, sino del de la coexistencia de creencias contradictorias. Esto es, suponer
que coexisten sin conflicto en el agente dos creencias mutuamente excluyentes parece
conducir de manera obligatoria a proponer una particiéon de la mente que mantenga tales
creencias en subestructuras que carecen de contacto entre si. Tal consecuencia, no
obstante, no ha sido vista como inevitable por todos los autores (aunque si por la gran

mayoria). Un buen ejemplo de esta posicion minoritaria es el analisis de Talbott (1995).

43



Este autor sefiala que, si bien los modelos divisionistas deben ser descriptos como intentos
de evitar las paradojas que el fendmeno genera, es necesario distinguir entre diferentes
clases de divisionismo. De este modo, distingue entre el divisionismo robusto de Rorty, el
divisionismo moderado de Pears y el divisionismo débil de Davidson; sin embargo,
reconoce que no es capaz de formular una caracterizaciéon positiva del divisionismo que
supere la observacion de que todos los divisionistas explican el autoengafio en términos de
alguna clase de particién del yo que estd mas alld y por encima de los tipos de divisiones
invocadas en la explicacion de fendmenos no autoengafiosos. En este sentido, Talbott
emplea la expresion “divisiones inocentes” para hacer referencia a aquellas divisiones del yo
que son necesarias para explicar conductas ordinarias, no engafiosas. Un enfoque del
autoengafio que sélo emplee divisiones inocentes no es divisionista en el sentido que el
autor le da al término. Su propia perspectiva del autoengafio es anti-divisionista porque
s6lo emplea divisiones inocentes en la vida mental para explicar el autoengafo. Talbott
considera que no hay esperanzas de evitar el divisionismo si el autoengafio involucra el
poseer creencias contradictorias.” Entonces, si se pretende explicar el fendémeno sin
postular una divisién, debe negarse, como ¢él lo hace, que el autoengafio involucre creencias

contradictorias. Considera que la uUnica razén para suponer que el autoengafio involucra

34 Otra manera de evitar caer en la paradoja derivada de la coexistencia de creencias contradictorias consiste
en negar que el producto del autoengafio sea una creencia; en vez de ella, el producto de este fenémeno serfa
una manifestacion [avowal) (Audi, 1982; Rey, 1988). De este modo, no habria creencias contradictorias que
entrarfan en conflicto. Para ambos autores una manifestacion es basicamente una disposicion a afirmar una
proposicién con “sinceridad”; sin embargo, tal proposicién carece de conexiones profundas con la accién.
Entonces, si quien se autoengafia meramente manifiesta que p, no serfa necesario atribuir al agente tanto la
creencia de que p como la creencia de que no p, con lo cual se evitaria el problema de explicar la coexistencia
de creencias contradictorias. Cuando un agente esta autoengafiado respecto de que p, tanto Audi como Rey
sostienen que el agente posee una creencia (que Rey llama “creencia central”) de que no p. Como ha
observado Van Leeuwen (2007) la disociacién entre creencias y acciones es un componente esencial del
enfoque de la manifestacion; de otro modo resultarfa completamente oscuro en qué respecto se supone que
una manifestacién es distinta de una creencia genuina. Para Rey, podtia decirse que, ceteris paribus, una persona
cree manifiestamente que p si afirmara sincera y decididamente que p si se le preguntara al respecto. Creencias
manifestadas, para este autor, son aquellas que se atribuyen sobre la base de la conducta verbal, mientras que
creencias centrales son aquellas que se atribuyen sobre la base de las acciones. Audi, a su vez, advierte que el
hecho que S se encuentre autoengafiado con respecto a p no implica su creencia —incluso consciente- de que
23 1o que su posicion requiere respecto de la actitud positiva de S hacia p es que S esté dispuesto sinceramente
a manifestarlo. Otros autores mantienen similares actitudes criticas respecto de la creencia como candidata a
producto del autoengafio. Dupuy (1995) observa que lo que denomina “realismo intencional” respecto de las
creencias presente en la filosoffa de la mente de orientacién analitica (esto es, la doctrina segun la cual estados
mentales como las creencias poseen una realidad ontolégica) no es compartido por otras perspectivas sobre el
autoengafio. Lowe (2000), observa a su vez: “[N]uestro modo cotidiano de hablar acerca de “creencias”,
“conocimiento” y “deseos” posee una complejidad que hasta el momento ha escapado a los intentos de los
filésofos de proporcionarle un fundamento claro. No necesariamente hemos de concluir, con los materialistas
eliminativos, que los estados de actitud proposicional son una ficcién nacida de una teoria de la mente “de
sentido comun” que es cientificamente inadecuada (...). Pero tal vez deberfamos contemplar con mirada mas
escéptica el comodo supuesto de que las creencias y los deseos claramente son “estados” de personas, o de
sus mentes, en analogfa con estados fisicos de sus cuerpos, como la forma, la masa y la velocidad” (p. 255).
Como otros debates filos6ficos acerca del autoengafio, la viabilidad del enfoque de la manifestacion
permanece como una cuestién abierta. Para un examen acerca de si el resultado del autoengafio puede ser una
manifestacion, y no una creencia, cfr. Van Leeuwen (2007).

44



creencias contradictoras es la presunta analogfa entre este fendémeno y el autoengafio
interpersonal. La posicién de Talbott, no obstante, es minoritaria entre los intencionalistas.

Como adelantamos, la estrategia de la particién mental ha sido considerada por los
intencionalistas una alternativa mas atractiva que la particién temporal, y también preferible
a la renuncia al requisito de creencias contradictorias, como sugiere Talbott. En lo que
sigue presentaremos brevemente la defensa de la estrategia de la particién mental que
desarrolla un divisionista notorio: Donald Davidson, quien puede ser considerado el
intencionalista paradigmatico respecto del autoengafio. En “Engafio y divisiéon” (1980), al
discutir el requisito de creencias contradictorias en el autoengafio, Davidson se pregunta

coémo podria alguien abstenerse de reunir tales creencias; su respuesta es la siguiente:

Lo importante es que las personas pueden, y a veces consiguen, mantener separadas creencias
estrechamente relacionadas pero opuestas. En esa medida, hemos de aceptar la idea de que
puede haber limites entre partes de la mente; alli donde hay creencias (obviamente)
antagonicas, postulo la existencia de un limite entre ellas. Tales limites no son descubiertos
por la introspeccion, sino que constituyen apoyos conceptuales para la descripcion coherente
de irracionalidades genuinas (...) No debemos concebir estos limites como barreras
permanentes que demarcan territorios separados (...) Aunque han de pertenecer a territorios
fuertemente imbricados, dos creencias contradictorias no pertenecen al mismo territorio;
borrar la linea existente entre ellas conllevatria la destruccién de una de las dos. No veo
ninguna razén obvia para suponer que uno de los territorios haya de estar cerrado a la
conciencia, sea cual fuete el significado de esto, pero es claro, en todo caso, que el agente no
puede inspeccionar el todo sin borrar los limites (p. 116).

Aunque el fragmento precedente ilustra de manera clara la justificacion de la
necesidad de una particién mental, es en un trabajo previo, “Paradojas de la irracionalidad”
(1982), en el cual Davidson expone con mayor precision cuil debe ser la naturaleza de la
division.

Las paradojas de la irracionalidad, sefiala, surgen de aquello que estd involucrado en
nuestros modos mas basicos de describir, comprender y explicar estados y sucesos
psicolégicos. Asi, por ejemplo, explicamos la conducta de un hombre que intenta aprobar
un examen memorizando el Coran por medio de su creencia de que memorizarlo
incrementara sus posibilidades de aprobar el examen. La existencia de explicaciones
racionalizadoras [reason explanations] de esta clase es un aspecto inherente a las intenciones,
acciones intencionales y muchas otras actitudes y emociones. Tales explicaciones, prosigue,
explican por medio de una razén: nos habilitan para percibir los sucesos o actitudes como
razonables desde el punto de vista del agente. Un aura de racionalidad, o de ajuste a un
patrén racional, es inseparable de estos fenémenos, al menos en la medida en que son

descriptos en términos psicologicos. La explicacién racionalizadora apela como minimo a

45



dos factores: un valor, meta, deseo o actitud del agente, y una creencia de que por medio de
la accién que es el objeto de la explicacién es posible promover esa meta o valor. La accién,
por un lado, y el par deseo-creencia que proporcionan la razén, por el otro, deben estar
relacionados de dos modos muy distintos para conducir a una explicaciéon. Primero, debe
haber una relacién légica: las creencias y deseos tienen un contenido, y ese contenido debe
ser tal que implique que hay algo valioso o deseable en relacién con la accién. Asi, un
hombre que piensa que la salud es algo deseable, y cree que el ejercicio fisico lo mantendra
saludable, puede concluir que hay algo deseable en el ejercicio, lo cual puede explicar por
qué lo practica. Segundo, las razones de un agente para actuar deben jugar un rol causal en
la ocurrencia de la accién.” Este analisis de la accién, considera Davidson, arroja claridad
acerca de por qué todas las acciones intencionales, sean o no en algin sentido irracionales,
poseen un elemento racional en su nucleo; esto es lo que conduce a una de las paradojas de
la racionalidad. Puede concluirse, sefiala, que el mero hecho de rotular a un estado o suceso
psicolégico como algo que involucra lo que laxamente podrfa llamarse una actitud
proposicional es una garantia de la pertinencia de una explicacién racionalizadora y, en
consecuencia, de un elemento de racionalidad; no obstante, tales estados y sucesos pueden
ser irracionales, y el elemento de racionalidad no puede evitar que sean al mismo tiempo
menos que racionales. Estos estados y sucesos incluyen variantes como el pensamiento
desiderativo, el actuar en contra del mejor juicio propio y el autoengafio.

Para explicar como son posibles las creencias y las acciones irracionales Davidson
adopta ciertas ideas de Freud que considera defendibles pese a las criticas filoséficas en su
contra, y sobre la base de las cuales es posible brindar una explicacién de ciertos
fenémenos irracionales. Estas ideas son: la mente contiene un numero de estructuras semi-
independientes, que se caracterizan porque es posible atribuirles propiedades mentales
como pensamientos, deseos y memorias; segundo, tales partes de la mente son, en
importantes aspectos, como las personas, no sélo en que poseen creencias, deseos y otros
rasgos psicologicos, sino en que esos factores pueden combinarse, como en la accién
intencional, para causar sucesos en la mente o fuera de ella; por ultimo, cuando algunas de
las disposiciones, actitudes y sucesos que caracterizan las diversas subestructuras de la
mente, afectan, o son afectadas por, otras subestructuras de la mente, deben ser concebidas

sobre la base del modelo de fuerzas y disposiciones fisicas.

3 El cardcter causal de las razones constituye una de las tesis centrales de la influyente posicién de Davidson
respecto de la explicacién de la accién, expuesta en su célebre articulo de 1963 “Actions, Reasons and
Causes”.

46



En las explicaciones racionalizadoras estindar, sefiala Davidson, los contenidos
proposicionales de varias creencias y deseos mantienen relaciones légicas entre ellos y con
los contenidos de las creencias, actitudes o intenciones que ayudan a explicat; los estados
de creencia y deseo cansan el estado o suceso explicado. Pero en el caso de la irracionalidad,
a diferencia del anterior, la relacién causal se mantiene, mientras que la relacién légica
desaparece o es distorsionada. Esto es, hay una causa mental que no es una razén para
aquello que causa. Su tesis es, entonces, que muchos ejemplos comunes de irracionalidad
pueden ser caracterizados por el hecho de que existe una causa mental que no es, a la vez,
una razoén. Asi, por ejemplo, en el pensamiento desiderativo un deseo causa una creencia,
pero el juicio de que un determinado estado de cosas es deseable 7o es #na razdn para creer
que exista. Esta solucion, sin embargo, genera una segunda paradoja, que requerira, para su
solucién, admitir la existencia de partes semiauténomas en la mente.

Si los sucesos estan relacionados como causa y efecto, observa Davidson,
mantienen esa relaciéon independientemente del vocabulario que elijamos para describitlos;
los sucesos mentales o psicologicos son tales s6lo bajo una cierta descripcidn, ya que esos
mismos sucesos son al mismo tiempo neurofisiolégicos (fisicos), si bien son identificables
dentro de esos dominios sélo cuando se proporcionan descripciones neurofisiologicas o
fisicas. No hay dificultad en general en explicar sucesos mentales por medio de causas
fisicas o neurofisiolégicas (por ejemplo, en los estudios sobre percepcidén o memoria). No
obstante, cuando la causa es descripta en términos no mentales, necesariamente se pierde
contacto con aquello que se necesita para explicar el elemento de irracionalidad. Esto se
debe a que la irracionalidad sélo surge cuando la racionalidad es evidentemente apropiada,
esto es, cuando causa y efecto tienen contenidos cuyas relaciones légicas dan lugar a una
razén o a su falta. Los sucesos, si son concebidos sélo en términos de sus propiedades
fisicas o fisiolbgicas no pueden ser juzgados como razones, ni como estando en conflicto,
ni como relacionados con un tema.

Enfrentamos asi, dice Davidson, el siguiente dilema: si pensamos en la causa de un
modo que no tenga en cuenta su estatus mental (como creencia u otra actitud), esto es, si
pensamos en ella meramente como una fuerza que actda sobre la mente, sin que sea
identificada como parte de ella, entonces fracasamos en explicar la irracionalidad. Las
fuerzas ciegas se hallan en el dominio de lo no racional, no de lo irracional. De este modo,
introducimos una descripciéon mental para la causa, la cual la convierte en candidata a ser
una razén. Sin embargo, permanecemos aun fuera del unico patrén claro de explicacion

que se aplica a lo mental, ya que ese patrén demanda que la causa sea mds que una

47



candidata a ser una razén; debe ser (enfatiza Davidson) una razén, lo que no puede ser en el
presente caso. Para una explicacién de un efecto mental necesitamos una causa mental que
sea también una razén para este efecto pero, si la tenemos, el efecto no puede ser un caso
de irracionalidad.

Sin embargo, Davidson considera que existirfa un modo en el cual un suceso mental
podria causar otro suceso mental sin ser una razén para él, y en el cual no habria un
rompecabezas ni, necesariamente, irracionalidad alguna. Esto podria ocurrir, sugiere,
cuando la causa y el efecto ocurren en distintas mentes. Por ejemplo, deseando que otra
persona entre en mi jardin, cultivo una hermosa flor en él. La persona anhela echar una
mirada y entra en mi jardin. Mi deseo causa su anhelo y su accién, pero no es una razéon
para su anhelo, ni una razén por la cual actud. Entonces, los fenémenos mentales pueden
causar otros fenémenos mentales sin ser razones para ellos, y aun asi conservar su caracter
de mentales, siempre y cuando causa y efecto estén adecuadamente separados. Si bien la
interaccién social proporciona casos claros y obvios de esto, Davidson considera que la
idea puede ser aplicada a una sola mente; de hecho, si se pretende explicar la irracionalidad,
se debe suponer, afirma, que la mente puede ser particionada en estructuras cuasi-
independientes que se encuentran en interaccion.

Lo que es esencial para la explicacion de la irracionalidad, entonces, es que ciertos
pensamientos y sentimientos de la persona deben ser concebidos como algo cuya
interacciéon produce consecuencias sobre los principios de las acciones intencionales, y esas
consecuencias actian como causas, pero No como razones, para posteriores estados
mentales; en particular, cuando los sucesos relacionados como causas (pero no como
razones) para una accion pertenecen a distintas mentes, y también a la mente de una sola
persona.” Sélo mediante una particién de la mente de esta naturaleza, sefiala Davidson,
parece posible explicar como un pensamiento o un impulso pueden causar otro con el cual
no mantienen ninguna relaciéon racional.

Como hemos adelantado, el divisionismo de Davidson es sélo una variante de esta
estrategia intencionalista. Si bien deberfa resultar claro que no existe ninguna necesidad
conceptual de adoptar una perspectiva especifica para defender el intencionalismo, como lo

. . . . .. . L. 37 , .
hace Davidson al adherir a ciertos principios psicoanaliticos, " deberfa resultar igualmente

3 No es esencial para la explicacién de la irracionalidad, para Davidson, la idea de que partes de la mente
deben ser no sélo no conscientes, sino tampoco facilmente accesibles a la conciencia; la teorfa es aceptable,
observa, sin sucesos y estados mentales inconscientes.

37 Oksenberg-Rorty (1988) presenta una posicioén divisionista alternativa y mas fuerte que la sugerida por
Davidson.

48



claro que cualquier eleccién tedrica que introduzca divisiones en la mente, ad hoc o no,

correra el riesgo de generar tantos o mas problemas que los que pretende resolver.

Hasta aqui, una caracterizacién del modelo intencionalista (“clasico”) acerca del
autoengafio. Variantes de de esta posicion han sido defendidas (entre otros) por Bermudez
(2000), Davidson (1986, 1998), Demos (1960), Lynch (2009), Oksenberg-Rorty (1988),
Pears (1984) y Talbott (1995). Como hemos sefialado en mas de una oportunidad, la
atribucién de intencionalidad al autoengafio ha constituido el estandar filoséfico sobre el
problema; sin embargo, nunca ha estado exento de objeciones, como veremos a
continuacién. Si bien existen muchos estudios que intentan demostrar las falencias y
limitaciones del intencionalismo, seguiremos aqui el analisis de Lazar (1999) quien presenta
una serie de objeciones sistematicas a esta posicién, que a su modo de ver lo tornan
inviable como explicacién del autoengafio.

Lazar sefiala que el intencionalismo tiene la ventaja de corresponder con un modo
en el cual el autoengafio es discutido en los contextos no tedricos: a menudo se dice de
alguien de quien sospechamos que esta autoengafiado, que se engafia a si mismo. El acto de
engafiar involucra una intencién de causar en otro la formacién de una creencia
considerada falsa por el engafiador. En concordancia, esta perspectiva filoséfica retrata al
autoengafio como un fenémeno que involucra la intencién de formar una creencia que es
juzgada falsa por el sujeto. Pero esta no es la tnica razén de la popularidad de este enfoque.
La razon principal es la siguiente: quien se autoengafia es altamente irracional y, a la vez, la
presencia de la creencia irracional a menudo se corresponde con una meta del sujeto. Tal
creencia falsa puede aliviar la ansiedad o impulsar la autoimagen, mientras que la creencia
racional amenaza la satisfaccion de esa meta. Esto sugiere que la creencia irracional es
adquirida para lograr la meta que es frustrada por la creencia racional. Dado que se parte
del supuesto de que el sujeto es competente para detectar la irracionalidad de su creencia,
pareceria que hay pocas explicaciones disponibles para su formacién. La concepcion segun
la cual la creencia irracional se ha formado intencionalmente presenta a la formacién de tal
creencia como la consecuencia de un razonamiento practico: es el resultado de un proyecto
emprendido por el agente para satisfacer su deseo.

Al insistir en que el autoengafiado debe hacer algo para dar lugar a la formacién de
la creencia deseada, prosigue Lazar, Davidson y otros proponentes del enfoque
intencionalista reconocen correctamente dos puntos. Primero, que es imposible formar una

creencia directamente al mismo tiempo que se advierte que, considerando todas las

49



circunstancias, uno estaria mejor si la sostuviera. Segundo, se reconoce que la creencia
producto del autoengafio corresponde a alguna de las razones practicas del sujeto. Por esta
razon, el enfoque intencionalista describe al sujeto autoengafiado como a alguien que actia
con la intencién de que esta accién cause la formacion de la creencia deseada.

Lazar concede® que el enfoque intencionalista se aplica en algunos casos de
autoengafio; sin embargo, sélo un pequefio conjunto de casos especiales deberfan ser
entendidos de este modo. Para apoyar su afirmacion, Lazar presenta tres objeciones al
enfoque intencionalista: el problema de las elecciones locas, el problema de los casos negativos y
el problema de cdmo es hecho. Haremos referencia aqui a los dos dltimos problemas, que
constituyen dos objeciones de peso al intencionalismo.

Algunos casos de autoengafio, observa Lazar, no garantizan la atribuciéon de un
deseo de creer.” Propone considerar el caso en el cual el autoengafio resulta en la
formacion de una creencia mas negativa que lo que esta justificado por la evidencia; este es,
por ejemplo, el caso del marido celoso convencido de la infidelidad de su pareja sin pruebas
adecuadas que fundamenten su creencia. Casos negativos como este, observa Lazar,
presentan un problema para el intencionalista: parecen socavar la afirmacién de que la
formacién de la creencia irracional en el autoengafio es siempre debida a un deseo de
adoptarla. El intencionalista puede tomar una de dos rutas para defender su posicién con
respecto a tales casos: o bien puede insistir que la creencia irracional es debida a un deseo
de creer, o bien denegar que tales casos ejemplifiquen autoengafio.

Con respecto a la primera opcién, observa Lazar, no es necesario negar la
posibilidad de que quien se autoengafia desee adoptar la creencia; por ejemplo, el marido
celoso puede desear terminar el matrimonio y sabe que es mas probable que retina el coraje
para hacerlo si cree que su esposa estd teniendo un gffaire. No obstante, agrega, esta
estrategia no puede ser universalmente aplicada a los casos negativos de una manera
convincente. Muchos casos de celos irracionales, observa, excluyen ésa y similares

explicaciones que atribuyen un deseo de formacién de la creencia.

38 Al igual que lo hacen otros deflacionistas (Mele, 2001).

% El fenémeno de la adopcion motivada de creencias “negativas” (creencias que no se desea, en principio,
poseer) no justificada por la evidencia disponible para el agente ha recibido diversos nombres en la literatura:
twisted self-deception Mele, 1997, 2001); unwelcome beliefs (Barnes, 1997); dreadful self-deception (Van Leeuwen 2007).
La presencia de esta variante del autoengafio en la literatura especializada no es nueva. Ya Demos sefial6 que
una persona puede persuadirse a si misma para creer en algo desagradable, y menciona el caso de una persona
que camina sola por un bosque en tinieblas y se imagina bestias salvajes que acechan a su alrededor. No
obstante, el estudio de la adopcién motivada de creencias negativas ha sido comparativamente mucho menor
que el dedicado a la modalidad mds usual del fenémeno, esto es, aquellos casos en los cuales la creencia
adoptada de manera motivada e irracional es consistente con los deseos del agente.

50



La segunda alternativa para responder a este desafio consiste en negar que tales
casos cjemplifiquen autoengafio. Esta estrategia puede estar basada en dos premisas
distintas. Primero, el intencionalista podtia afirmar que, en contraste con casos genuinos de
autoengafio, la irracionalidad de los casos negativos nunca es debida a actitudes evaluativas
del sujeto autoengafiado. Mas bien, se dirfa, la irracionalidad es debida a la incompetencia
intelectual del sujeto para detectar la el caricter no racional de su propia creencia, o es el
resultado de un tipo diferente de error que no es atribuible a cualquiera de sus actitudes
evaluativas. Esta alternativa, considera Lazar, tampoco conduce a una defensa efectiva de la
posicién intencionalista, ya que no se ajusta al fendémeno. Tipicamente, observa, el
autoengafio negativo es exhibido en éareas de importancia particular en la vida de la
persona, areas que estan asociadas con fuertes deseos y emociones. Asimismo, es posible
apelar a patrones de formacién de creencias irracionales bien documentados que enfatizan
la conexién causal entre deseo y creencias irracionales negativas. El segundo modo de basar
la afirmacién de que los casos negativos caen fuera del alcance del autoengafio puede
consistir en la simple afirmacion de que, en el discurso cotidiano, el término “autoengafo”
se aplica sélo a casos que resultan en una creencia mas positiva que lo que esta justificado
por la evidencia. En respuesta, observa Lazar, deberfa decirse que, incluso si los casos
negativos no ejemplifican autoengafio, son efectivos para socavar la posicion del
intencionalista. La similitud entre los casos positivos y negativos del autoengafio es
impactante: ambos tipos muestran la formacién de una creencia que estd a la vez
subdeterminada por la evidencia y tematicamente conectada con las actitudes evaluativas
del sujeto. A menos que se presente un argumento sélido a su favor, concluye Lazar,
existird una desventaja considerable en una teorfa que considere que los casos positivos y
negativos ejemplifican fendmenos psicologicos completamente diferentes.

La restante objecién al enfoque intencionalista (el problema de “cémo es hecho”)
se vincula con la naturaleza problematica del proyecto basado en la intencién de formar
una creencia. Lazar observa que, mas que explicar la formacion de la creencia irracional, la
presencia de una intenciéon o plan para formar la creencia constituye un impedimento hacia su
Jformacin, dado que es probable que interfiera con el efecto de los mecanismos de sesgo.
Por esta razon, las explicaciones de la formacion de la creencia irracional que no apelen a
una intencién de este tipo tienen prima facie una ventaja sobre la explicacién intencionalista.
El intencionalista puede no conceder este punto; podria afirmar que la intencién de formar
la creencia irracional no se interpone en el camino de la formacién de la creencia en la

medida en que el sujeto no sea consciente de ella. Lazar responde que esta réplica no puede

51



salvar el enfoque intencionalista, dado que el intencionalista no puede responder la
pregunta de por qué el agente no es consciente de su intencién de formar la creencia
irracional. Hay dos opciones mas o menos conocidas para explicar la carencia de conciencia
del agente. O bien se le da a la correspondencia entre la falta de conciencia, por un lado, y
la satisfacciéon del deseo, por el otro, una explicaciéon no femdtica, o también puede
explicarsela por la intencion del agente de “mantenerla fuera de la conciencia” como parte
de un plan que esta orientado hacia el logro de esa meta.

En el tipo de explicacién no tematico, el contenido de la intencidén de formar la
creencia y, en especial, su relaciéon con el logro de la meta no juegan ningun rol en la
explicacion de la falta de conciencia del agente de la intencién (por ejemplo, mi carencia de
intencién de tomar una manzana mientras estoy involucrado en una conversacion
fascinante). El intencionalista enfatizara que la falta de conciencia de los estados mentales
es un fenémeno bastante general. Sin embargo, esta opcién determina que la carencia de
conciencia por parte del agente fue debida no a su valor instrumental; es simplemente un
“giro afortunado”. En consecuencia, el autoengafio serfa tematico, mientras que la carencia
de conciencia de la intencién de formar la creencia serfa no tematica. Esto, observa Lazar,
presenta algunos problemas. Primero, si la carencia de conciencia del agente autoengafiado
esta a la par con la carencia de conciencia de tomar la manzana, deberfamos esperar que las
personas serfan regularmente conscientes de sus intenciones de formar creencias no
justificadas. Sin embargo, uno no es nunca consciente de una intencién de formar una
creencia desacreditada, aun cuando el autoengafio es un fendémeno bastante comun.
Segundo, la intencién de formar una creencia corresponde a una accién muy compleja, a
diferencia de la accién de tomar una manzana. Es menos probable que intenciones de esta
clase, en contraste con la otra, sean inconscientes por razones no tematicas. Tercero, si el
intencionalista estd en lo correcto, las personas que adviertan que estin intentando formar
una creencia en el autoengafio verfan sus planes deshechos de inmediato.

El segundo candidato para explicar la falta de conciencia es mejor que el anterior en
un respecto, observa Lazar: reconoce que la falta de conciencia de la intencién de formar la
creencia estd relacionada con su contenido. De acuerdo con esta propuesta, el agente
intencionalmente mantiene la intencién fuera de la conciencia, solucién que reitera el
enfoque intencionalista del autoengafio. Sin embargo, sélo logra desplazar el problema del
autoengafio un paso mas alli: o esta intencién de segundo orden es en si misma
inconsciente, en cuyo caso querremos una explicacién de este hecho, o es consciente, en

cuyo caso, una vez mas, el proyecto parece autoderrotarse.

52



Huelga decir que los intencionalistas han respondido las criticas de los
deflacionistas, asi como han propuesto estrategias mas efectivas en defensa del caracter
intencional del autoengafio (Bermudez, 2000; Nicholson, 2007). Como ocutrre tipicamente
con los debates filoséficos, las preguntas relativas a la viabilidad del intencionalismo como
explicacion del autoengafio contintian abiertas. Volveremos a ellas en el apartado 4. de este

capitulo.

3. B/ deflacionismo respecto del antoengaiio

Como hemos adelantado, las posiciones deflacionistas con respecto al autoengafio,
si bien mas recientes que los modelos intencionalistas, han ido ganando terreno como
explicacién satisfactoria para el fendmeno que nos ocupa. Ejemplos de perspectivas
deflacionistas pueden encontrarse en Johnston (1988), Mele (1997, 2001), Barnes (1999),
Lazar (1999) y Nelkin (2002), entre otros. Si bien son variados los aportes de estos autores
a la construccién de una perspectiva no intencionalista del autoengafio, me limitaré aqui,
por razones de espacio, a la propuesta de Alfred Mele, quien es con seguridad el filésofo
que mas ha escrito sobre este fenémeno en las ultimas dos o tres décadas (y, muy
posiblemente, es el que mas se ocupado del problema en sentido absoluto). En al menos
dos libros* y en una serie de articulos que van por lo menos desde 1982 hasta la actualidad,
Mele ha desarrollado una teorfa compleja y sistematica del autoengafo, as{ como de otras
formas de irracionalidad motivada. La teorfa de Mele combina rasgos que la hacen una
referencia obligada dentro de los estudios sobre el problema y, en particular, dentro del
enfoque deflacionista; asi como Davidson merece ser considerado el mas destacado
representante del intencionalismo, Mele podria ser reconocido con justicia como el mas
cabal defensor del deflacionismo. De la extensa bibliografia mencionada, tomaré como
referencia el libro Se/f-deception Unmasked, que sintetiza lo esencial de su perspectiva sobre el
problema.

Mele caracteriza la posicién no intencionalista del siguiente modo:

La perspectiva anti-agencial: ninguna creencia motivacionalmente sesgada es producida o
protegida intencionalmente. En ningin caso de creencia motivacionalmente sesgada de que p
tratamos de causar la adquisicién o retencién de p, o tratamos de hacer mds facil para nosotros
mismos adquirir o retener la creencia (2001, p. 13).

40 Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control (1987) y Self-deception Unmasked (2001).

53



El enfoque adoptado por Mele, entonces, parte del rechazo (aunque matizado,
como veremos) del supuesto de que el autoengafio puede ser adecuadamente comprendido
sobre la base del engafio interpersonal; ademds, segun su posiciéon deflacionista, el
autoengafio no es ni irresolublemente paradéjico ni misterioso, y es explicable sin la
asistencia de entidades mentales exéticas [wental exotical. Asimismo, su teotia se fundamenta
en una amplia base empirica, esto es, los hallazgos facticos relativos a los procesos
cognitivos y, en especial, sobre los factores que sesgan las inferencias. Si bien alguien cuyo
interés en el autoengafio se limite a la posibilidad légica o conceptual podria ver su
posicion, observa Mele, como un vaciamiento de la intriga conceptual del problema,
considera que la fuente principal del interés relativo al autoengano es la busqueda de una
comprensiéon de la conducta de seres humanos reales.

Pese a ser un deflacionista cabal, Mele no niega que pueda existir el autoengafio
intencional consciente.” Considera, no obstante, que tal posibilidad esta muy distante de
los casos comunes de autoenganio, a los que denomina “variedad de jardin” (por ejemplo, el
de la madre que cree falsamente que su hijo no consume drogas). La diferencia mas visible
es la naturaleza expresamente intencional del proyecto. Esto sugiere que en el intento de
construir ejemplos hipotéticos que sean a la vez casos paradigmaticos de autoengafio y en
los cuales los agentes se engafian intencionalmente a si mismos, deberfamos imaginarnos,
prosigue, que las intenciones de los agentes de engafarse a si mismos deben estar de alguna
forma ocultas para ellos. Mele no niega que las “intenciones ocultas” que estén actuando en
casos de autoengafio puedan ser posibles. Esta posibilidad no le parece incoherente,
aunque si injustificada. Sin negar que las “intenciones ocultas” o “intentos ocultos” de
autoengafio sean posibles, lo que deberia preguntarse es, en su opinién, qué evidencia
puede haber de que tales intenciones o intentos estén actuando en los casos de autoengafio
de la variedad de jardin. ;Pueden ser los datos explicables inicamente bajo la hipétesis de
que tales intenciones o intentos estan actuando en tales casos de autoengafio? La respuesta
de Mele, que defendera a lo largo del libro, es negativa. No niega, como vimos, que el
autoengafio intencional, ya sea con intenciones abiertas y conscientes, ya sea con
intenciones ocultas, sea posible; sin embargo, opta por intentar mostrar que los casos
tipicos de autoengafio pueden ser explicados sin recurrir a esos constructos problematicos.

Mele, entonces, considera que los ejemplos estindar de autoengafio describen

personas que creen falsamente en cosas que les gustaria que fueran verdaderas. Los

# Véase el ejemplo de Ike en el primer apartado del Capitulo 1. Cabe sefialar, sin embatrgo, que no todos los
autores estan de acuerdo en que tal ejemplo ilustre un caso genuino de autoengafio intencional. Cfr. al
respecto Audi (1997).

54



ejemplos de esta clase, pertenecientes a la “variedad de jardin” del autoengafio son
reconocidos cominmente como un fenémeno motivado. A este fenémeno puede darsele
una interpretacién consistente con el punto de vista antiagencial, que es mas sutil y menos
problematica que aquella basada en el modelo proporcionado por el engafo interpersonal.
Para mostrar esto, Mele presenta una cantidad de procesos que pueden contribuir en una
variedad de modos con el sesgo motivado de las creencias:

* Interpretaciéon errénea negativa. Nuestro deseo de que p puede conducirnos a
interpretar erroneamente datos que, en ausencia de tal deseo, considerariamos
adversos a p; por el contrario, el deseo de que p nos lleva a considerar esos datos
como favorables a p.

= Interpretacién errénea positiva. Nuestro deseo de que p puede conducirnos a
interpretar erréneamente datos que, en ausencia de tal deseo, considerarfamos
favorables a p; por el contrario, el deseo de que p nos lleva a considerar esos datos
como desfavorables a p.

*  Concentraciéon/atencién selectiva. Nuestro deseo de que p puede conducirnos a no
prestar atencién a evidencia que serfa contraria a p y a enfocarnos en evidencia que
sugiere que p.

*  Recoleccion selectiva de la evidencia. Nuestro deseo de que p puede conducirnos
tanto a soslayar evidencia ficilmente obtenible de que no p como a encontrar

evidencia mucho menos accesible de que p.

En ninguno de estos casos, observa Mele, la persona sostiene la creencia verdadera
de que no p y luego intencionalmente causa en sf misma la creencia de que p. Sin embargo,
si damos por sentado que estos agentes hipotéticos adquieren creencias falsas y no
justificadas en los modos descriptos, entonces tales ejemplos constituyen casos de
autoengafio de la variedad de jardin. Sobre la base de lo anterior, considera, hay al menos
una captacion intuitiva de como un deseo de que p puede activar y sostener cada uno de los
cuatro procesos anteriores y conducir a una creencia sesgada de que p. Sin embargo, y a
excepcion del proceso de concentracién/atencion selectiva (que puede ser intrinsecamente
placentero), ¢cémo los deseos de que p provocan y sostienen los otros tres tipos de
procesos, conduciendo de esa forma a la creencia sesgada de que p?

Se ha observado que la creencia, en los casos de autoengafio, es una creencia

sesgada y motivada. Ahora bien, pueden existir fuentes de sesgo para las creencias que sean

55



no motivadas o “frfas”, y que se combinen con los procesos mencionados mas arriba. Mele

da tres ejemplos de tales fuentes:

= Kl cardcter vivido [vividness] de la informacién. La vivacidad de un dato, para un
individuo particular, es a menudo una funcién del interés individual, el caracter
concreto del dato, su poder para “provocar imagenes” o su proximidad sensorial,
temporal o espacial. Es més probable, entonces, que se preste mas atenciéon a los
datos vividos, y que sean mas reconocidos y recordados que aquellos que no lo son.

®= La heuristica de la disponibilidad. Cuando formamos creencias acerca de la
frecuencia, probabilidad o causas de un suceso, a menudo somos influenciados por la
disponibilidad relativa de los objetos o sucesos, esto es, por su accesibilidad en los
procesos de percepcion, memoria o construccion basada en la imaginacion.

=  FEl sesgo de confirmacién. Las personas que testean una hipdtesis tienden mas a
menudo a buscar (en la memoria y en el mundo) casos que la confirmen que casos
que la disconfirmen, y a reconocer mas facilmente los primeros, aun cuando la

hipétesis sea solo tentativa.

El aspecto que Mele destaca respecto de estos sesgos “frios” o no motivados es que si
bien pueden funcionar independientemente de la motivacién, pueden también ser
provocados y sostenidos por ésta en la producciéon de creencias particulares
motivacionalmente sesgadas. Por ejemplo, la motivacion puede incrementar la vivacidad o
saliencia de ciertos datos; los datos que avalan la verdad de una hipétesis que uno quisiera
que fuera cierta pueden resultar mas vividos o salientes dado el reconocimiento de la
direccién en la que apuntan.

Mele considera que no hay ningun misterio en la manera en que el sesgo de
confirmacién, la heurfstica de la disponibilidad y la vivacidad de la informacién pueden
contribuir con los dos tipos de interpretacién errénea y las dos clases de selectividad que ha
identificado. Los efectos predecibles de la motivacién sobre el sesgo de confirmacion
incrementan la probabilidad de una interpretaciéon sesgada y de una atencién y recoleccién
selectivas de la evidencia. Lo mismo es verdadero acerca de los efectos de la motivacién
sobre la disponibilidad y vivacidad de los datos.

Sin embargo, Mele advierte que hay mucho mas para decir respecto de los procesos
motivacionales que sesgan las creencias, y presenta con ese fin dos modelos de testeo de
hipétesis cotidianas que han sido disefiados para acomodar la evidencia relativa a tales

procesos. Uno de ellos es el presentado por James Friedrich, denominado “Primary Error

56



Detection and Minimization” (PEDMIN). Este autor argumenta que la deteccién y
minimizacién de errores cruciales es el principio organizador central en el testeo de
hipétesis comunes; las personas, segin este modelo, son razonadores pragmaticos mas
interesados en minimizar errores cruciales que en llevar a cabo procesos de testeo
tendientes a conocer la verdad. El segundo modelo es el presentado por Yaacov Trope y
Akiva Liberman, modelo que es combinado con el de Friedrich sobre la base de sus
semejanzas con éste; denomina a esta fusién “modelo FTL”.

En el modelo de Friedrich, quienes testean hipétesis comunes proceden como lo
hacen en parte a causa de su deseo de evitar o minimizar “errores costosos”. Esto no
implica que, en el proceso de testeo, quienes ponen a prueba tales hipotesis normalmente
tengan el proposito consciente de minimizar ciertos errores, o que incluso
inconscientemente traten de hacerlo. Friedrich conjetura que ciertas estrategias de testeo
automatico, derivadas de presiones evolutivas, pueden activarse toda vez que se detecta la
posibilidad de un error significativamente petjudicial. Un examen adicional del sesgo de
confirmacién, observa Mele, resulta tutil para esclarecer la conexion entre el modelo de
testeo de hipodtesis cotidianas y las discusion previa acerca de los mecanismos de sesgo
“frios" motivacionalmente desencadenados. Dada la tendencia implicada en el sesgo de
confirmacién, un deseo de que p —por ejemplo, de que nuestro hijo no estd consumiendo
drogas- puede, dependiendo de otros deseos y de la calidad de la evidencia que se posee,
promover la adquisicién o retencién de una creencia sesgada de que p conduciéndonos a
testear la hipdtesis de que p (en tanto que opuesta a la hipdtesis de que no p). El rol del
deseo en la produccién de la creencia sesgada sera el de impulsar y ejecutar tal test.

Este sesgo tiene una aplicacion bastante directa al fenémeno del autoengafio, como
Mele muestra basindose en sugerencias de Friedrich. Este autor considera que, cuando se
testean hipdtesis que tienen un peso en la propia autoestima o autoimagen, un candidato
principal a error primario sera el considerar como verdadero algo que reduce nuestra
autoestima o nos conduce a autocriticarnos de un modo erréneo. Estos costos son, por lo
general, muy importantes, y conllevan inmediatamente un malestar psicolégico. Cuando los
costos asociados con un posible autoengafio son escasos (una preservacion o incremento
erroneos de la autoimagen), una revision errénea a la baja de la autoimagen o la omisién en
incrementatla de modo apropiado deberia ser, consecuentemente, el error focal.

Sobre la base de lo expuesto, es posible comprender la caracterizacién de la
adquisicién autoengafiosa de una creencia que proporciona Mele, en la cual se pueden

apreciar las diferencias con los enfoques que asimilan el autoengafio al engafio

57



interpersonal. Mele sugiere que las condiciones que se exponen a continuacién son
conjuntamente suficientes para que alguien adquiera de manera autoengafiosa una creencia

de que p:

La creencia de que p que S adquiere es falsa

§ trata datos relevantes, o al menos aparentemente relevantes, respecto del valor de

verdad de p, de un modo motivacionalmente sesgado.

3. El tratamiento sesgado es una causa no desviada de que S adquiera la falsa creencia de
que p. +?

4. El cuerpo de datos poseidos por S en ese momento provee mayor garantia para 7 p

que para p (Mele, 2001, p. 50-51).

[N

La caracterizacion anterior, reiteramos, no requiere de la intencionalidad, ni
consciente ni inconsciente. Como dijimos, no la rechaza por completo, pero constituye un
constructo del cual es posible prescindir sin pérdida explicativa. Notemos también que no
requiere de ninguna divisién especial de la mente, mas que lo que sea requerido para
explicar procesos de sesgo cognitivo. Al no proponer intenciones ni divisiones ad hoc de la
mente, no hay duda de que el modelo de Mele es mas parsimonioso que sus rivales

intencionalistas.

4. ;Cudl explicacion filosdfica del autoengaiio debe preferirse?

Como es facil imaginar, los enfoques deflacionistas, al igual que los intencionalistas,
no estan exentos de objeciones. Deweese-Boyd (2012) sefiala tres cuestionamientos
fundamentales al deflacionismo.” En primer lugar, la dificultad de esta posicién para
distinguir adecuadamente el autoengafio del pensamiento desiderativo; en segundo lugar el
llamado “problema de la selectividad”; por tltimo, la carencia, por parte de las perspectivas

deflacionistas, de una explicacién convincente de por qué tipicamente quienes se

42 El concepto de cadena causal desviada suele ser presentado mediante ejemplos, uno de los cuales es el
siguiente: supéngase que, en un concierto, un espectador pretende alterar al director de la orquesta, su
enemigo personal. Para lograr esto tiene la intencién de toser ruidosamente, pero esta misma intencion causa
en €l un estado de nerviosismo que lo hace toser. El espectador tenfa la intencion de toser, y esa intencién
causé que tosiera, pero esto ultimo no ocurrié de modo intencional. Suele sefialarse que este tipo de ejemplos
supone una dificultad para las teorfas causales de la accién intencional, ya que tales teorfas consideran que,
para que alguien actie intencionalmente, es tanto necesario como suficiente que la persona en cuestién se
encuentre en algun estado mental que represente el objetivo de su accién, y que el estar en tal estado cause
que logre su objetivo.

43 Se ha objetado también al modelo deflacionista de Mele el hecho de que no incluya como condicién la
tension tipica que el autoengafo suele traer aparejado, reflejada en fenémenos tales como sospechas o dudas
recurrentes acerca de la creencia favorecida, o la evitacién de ciertos pensamientos. Cfr. al respecto Audi
(1997), y la respuesta de Mele (2001).

58



autoengafian son considerados responsables por su estado y sujetos a la critica en muchos
casos. En lo que sigue me concentraré en la primera y segunda objecién y pospondré el
analisis de la tercera hasta el capitulo V.

La primera objecién no constituye, a mi modo de ver, una critica de peso para el
deflacionismo. Como hemos visto con cierto detalle en el capitulo I, la presencia de
intencionalidad en el autoengafio, y no en el pensamiento desiderativo, ha sido considerada
un criterio de demarcacién entre ambos (Bermudez, 2000). Sin embargo, como algunos de
los mismos intencionalistas han admitido (Davidson, 1986), puede existir una continuidad
entre ambos, e incluso que el segundo sea un ingrediente frecuente del primero. En
cualquier caso, se trata de un problema meramente clasificatorio, esto es, si el autoengafio y
el pensamiento desiderativo deberfan ser claramente incluidos o no en categorias diferentes;
el logro de una respuesta satisfactoria a esta pregunta no ha formado parte de las
principales demandas filoséficas impuestas a las teorfas sobre el autoengafio. La supuesta
importancia que este problema pudiera tener palidece en comparaciéon con las posibles
dificultades explicativas del deflacionismo, que examinaremos a continuacién.

El denominado “problema de la selectividad” es posiblemente la critica mas dificil
de responder por los deflacionistas. Esta objecion es presentada por Bermudez (2000) en
los siguientes términos. El autoengafio es paradigmdticamente selectivo; en consecuencia,
cualquier explicacién de un caso determinado de autoengafio necesita explicar por qué los
sesgos motivacionales actian en esz situacién particular. Sin embargo, el deseo de que p sea
el caso es insuficiente para motivar los sesgos cognitivos en favor de la creencia de que p;
existen toda clase de situaciones en las cuales, independientemente de cuan fuerte sea
nuestro deseo de que p sea el caso, no experimentamos de ningun modo un sesgo en favor
de la creencia de que p. La pregunta es entonces, concluye Bermudez, como distinguir esas
situaciones de otras en las cuales nuestros deseos resultan en un sesgo motivacional.

Mele (2001), intenta dar una respuesta al problema mediante el siguiente ejemplo.
Un agente de la CIA ha sido acusado de traicién. Si bien sus padres y sus colegas de su
equipo de inteligencia tienen acceso a basicamente a la misma informacion acerca de su
supuesto crimen, y todos desean que sea inocente, arriban a diferentes conclusiones.
Mientras que los padres del agente concluyen que es inocente, sus colegas concluyen que es
culpable. Mele pregunta como podria ser esto posible, dado que tanto unos como otros
tienen acceso a la misma informacioén, y, ademas, tienen deseos coincidentes respecto de su
inocencia. Esto se debe, sugiere, a que el costo de creer falsamente que p (la inocencia del

agente) es mucho mas elevado para sus colegas que para sus padres; el deseo de sus colegas

59



de que el agente sea inocente es sobrepasado por su deseo de no ser traicionados, y sus
umbrales de aceptacién y rechazo difieren de manera acorde con los umbrales de
aceptacion y rechazo de los padres, quienes se sentirfan reconfortados al creer falsamente
que su hijo es inocente.

El analisis de costos y beneficios que lleva a cabo Mele, responde Bermudez,
provee de una explicacion plausible respecto de lo que podria ocurrir en el caso del agente
de inteligencia, pero no resuelve el problema de la selectividad. Este problema no consiste
en responder por qué dos personas en situaciones similares adquieren diferentes creencias,
sino que surge del hecho de que poseer el deseo de que p sea verdadero no es suficiente
para generar sesgos cognitivos, incluso si todos los otros factores se mantienen igual.
Simplemente no es el caso que, prosigue Bermudez, toda vez que mi conjunto de
motivaciones haga descender el umbral de aceptacion de una hipoétesis particular, terminaré
aceptando esa hipdtesis de modo autoengafioso; en consecuencia, el problema de la
selectividad reaparece.

Por el contrario, los intencionalistas, seflala Bermudez, tienen una respuesta clara y
directa al problema de la selectividad. La adquisicién autoengafiosa de que p requiere mas
que el simple deseo de que p sea el caso y de un umbral bajo para la aceptacion y alto para
el rechazo de la hipdtesis de que p. Requiere por parte de quien se autoengafia la intencién
de producir la adquisicién de la creencia de que p. El hecho de que el intencionalista pueda
resolver de este modo el problema de la selectividad parece, concluye Bermudez, al menos
una razoén para pensar que no es posible abandonar enteramente una aproximacion

intencionalista acerca del autoengafio.

Como suele ocurrir con los debates filosoficos, la polémica entre intencionalistas y
deflacionistas no patece arrojar un ganador claro. Los intencionalistas (al menos la mayoria
de los defensores del modelo “clasico”) parecen no poder librarse por completo de las
paradojas del autoengafio y de las complicaciones generadas por la necesidad de proponer
divisiones ad hoc en la mente; los deflacionistas, por su parte, parecen no tener una
respuesta satisfactoria al problema de la selectividad y, quizas, al planteado por la arraigada
presuncion relativa a la responsabilidad moral por el autoengafio. La sugerencia avanzada
por Bermidez quizas podria constituir una conclusién plausible para este debate: aunque
los enfoque deflacionistas consigan erigirse finalmente en la mejor opcién explicativa para
el problema del autoengafo, es posible que no pueda prescindirse por completo de algin

componente intencionalista.

60



Cabe agregar, aunque éste sea un aspecto menos visible del debate descripto, que
las diferencias entre intencionalistas y deflacionistas parecen no limitarse a los rasgos que
atribuyen al autoengafio; tienen también ciertas diferencias metodoldgicas. Los
deflacionistas tienden en mayor medida a basarse en conocimientos proporcionados por
diversas ciencias facticas (lo que se pone claramente de manifiesto en el enfoque de Mele),
mientras que los intencionalistas se han mantenido, por lo general, dentro de los limites del
analisis conceptual mas caracteristicamente filoséfico (Davidson serfa, una vez mas, el
ejemplo paradigmatico). Es plausible suponer que tales diferencias metodolégicas (o, quizas
mejor, pluralidad de enfoques), redundaran en una mayor complejidad en las teorias sobre
el problema y, de algin modo, hacen mas dificil prever los derroteros que adoptara el

debate filosofico.

61



Capitulo III. Psicologia, psicopatologia, neurociencias.

Perspectivas cientificas sobre el autoengafio

Hemos anticipado en capitulos anteriores que, en las ultimas décadas, los estudios
filosoficos sobtre el autoengafio comenzaron a coexistit con estudios empiricos
provenientes de distintas ciencias. No nos consideramos en condiciones de realizar una
enumeracién exhaustiva de las disciplinas cientificas que se han ocupado de examinar este
problema; no obstante, sin duda las siguientes se destacarfan dentro de ese listado:
Psicologia, biologia evolucionista, neurologia y neuropsicologfa y ciencias sociales
(Sociologia y Antropologia). Ahora bien, como ya hemos comentado, la proliferacién de
estudios empiricos sobre el fendmeno no ha conducido a dos consecuencias que, prima facie,
podrian resultar esperables. En primer lugar, la existencia de tales estudios no ha implicado
la desaparicién, ni mucho menos, de las reflexiones filoséficas sobre el problema; en
segundo lugar, no se ha trazado ninguna linea nitida entre los anilisis conceptuales
caracteristicos de la reflexion filoséfica y el empleo de métodos empiricos tipicos de la
investigacién cientifica. De hecho, y como hemos visto en el capitulo antetior, existen
intentos explicativos del autoengafio que sin abandonar el campo de la Filosofia aspiran a
integrar conocimiento empirico relativo a los procesos psiquicos que contribuyen a su
generacion. En este capitulo y en el siguiente pasaré revista a lo que entiendo son los
principales avances en estos campos, con especial énfasis en los tres primeros. Dado que
las perspectivas evolucionistas del autoengafio se han enfocado en cuestiones explicativas
bastante diferentes (en particular, al problema relativo a las causas de su surgimiento en el

proceso evolutivo) les dedicaremos un capitulo aparte.

1. E/ antoengario en la Psicologia actual

Si bien el interés por el fenémeno del autoengafio dentro de la Psicologia ha
tomado un impulso importante en las dltimas décadas, existen antecedentes bastante
lejanos en este respecto. En un articulo publicado en el afio 1939 titulado “Mechanisms of
Self-Deception”, Else Frenkel-Brunswik describe una investigacion tendiente a profundizar

en el conocimiento de lo que denomina “ilusiones acerca del si mismo”; en particular, al

62



descubrimiento de criterios formales que pudieran ser empleados en el diagndstico de esas
ilusiones.

Pese a estos antecedentes relativamente remotos, no ha sido sino aproximadamente
hasta las ultimas cuatro décadas que el problema del autoengafio pasé a constituir un
terreno explorado de manera sistematica por los psicélogos. Como veremos, las
investigaciones de Sackheim y Gur (1979) constituyeron un importante precedente para la
proliferacién posterior de estudios empiricos, no sélo tendientes a elucidar la naturaleza del
fenémeno, sino también a examinar sus relaciones con diversos constructos psicolégicos,
entre los que se cuentan la responsividad al dolor (Jamner & Schwartz, 1986), el bienestar
subjetivo (Erez, Johnson & Judge, 1995)* el autoconocimiento (Greenwald, 1996), la
mentira (Ekman, 1997), la represiéon (Boag, 2007; Garssen, 2007), la sugestionabilidad y
conformidad (Gudjonsson & Sigurdsson, 2004), el rendimiento (Johnson, Vincent & Ross,
1997), el aprendizaje, la meticulosidad y la autoeficacia (Lee & Klein, 2002), el optimismo
cognitivo (Metcalfe, 1998), la defensividad y el optimismo (Norem, 2002), la religiosidad
(Notzris, Powell & Hickson 2007), loa delirios y la intencionalidad (Shean, 1993), la
cooperacion y depresion (Surbey, 2011), la psicoterapia (Westland & Shinebourne, 2009), e
incluso la competiciéon deportiva (Starek & Keating, 1991).

La revision de estos estudios requerirfa, como es facil de observar, un volumen
entero dedicado al tema. Me limitaré, en lo que sigue, a examinar algunos de ellos, ya sea
por haber sido especialmente influyentes (como es el caso de los estudios tendientes a

probar empiricamente la existencia del autoengafio) como por su interés tedrico o practico.

2. Estudios empiricos tendientes a probar la existencia del autoengario

Habida cuenta de las multiples discusiones no sélo acerca de la naturaleza del
autoengafio sino también de las dudas sobre su misma existencia, no deberfa resultar
extrafio que algunos destacados estudios en Psicologfa estuvieran destinados a mostrar la
realidad del fenémeno. Asi como el articulo de Demos (1961) constituyé un texto pionero
en los estudios filoséficos contemporaneos sobre el autoengafio, el articulo publicado por
Ruben Gur y Harold Sackheim en 1979 y sugestivamente titulado “Self-Deception: A
Concept in Search of a Phenomenon” es innegablemente un punto de referencia para la

investigacion empirica en Psicologfa sobre el tema en las ultimas décadas.

# Hste punto serd objeto de un analisis detallado en el § 2 del capitulo V.

63



Gur y Sackheim comienzan por sefialar que el concepto de autoengafio ya habia
recibido, al momento de la realizacién de sus estudios, mucha atencién en textos literarios y
filosoficos, y también en el dmbito de la Psicologia. Respecto de este dltimo ambito
mencionan a Meehl y Hathaway, por una parte y a Anastasi, por la otra, quienes
argumentaron que el autoengafio contribuye mas a la carencia de validez de los inventarios
de personalidad por autoinforme que el engafio a otros; a Hilgard, quien afirmé que el
autoengafio constituye una caracteristica definitoria de todos los mecanismos de defensa; a
Wason y Johnson-Laird, quienes invocaron el concepto de autoengafio como una posible
explicaciéon de la persistencia en mantener hipotesis frente a la disconfirmacion; y a
Murphy, quien relacioné el concepto de autoengafio con posibles interpretaciones de
hallazgos experimentales sobre defensas perceptuales.

Pese a este considerable rol asignado al autoengafio en varias areas de estudio,
sefialan Gur y Sackheim, hasta ese momento no habian existido intentos de demostrar que
algtin determinado conjunto de conductas se ajustara a lo que se entiende por autoengafio.
Los filésofos, observan, han destacado frecuentemente que determinar lo que se entiende
por autoengafio y mostrar que las personas se engafan a si mismas tiene importantes
implicaciones para la estructura de la conciencia; si bien dentro de la Psicologfa ha habido
una larga tradicion de suponer que las personas son necesariamente conscientes de sus
cogniciones, al momento de la realizacién de la investigacién ya habfan aparecido estudios
que arrojaban fuertes dudas acerca de la validez de tal concepcién. En este sentido, la
evidencia de que la falta de conciencia selectiva de la cogniciéon puede ser motivada —esto
es, la esencia de lo que implica el concepto de autoengafio- es particularmente
controvertida.

Gur y Sackheim seflalan que cuando se ha supuesto que las personas son
necesariamente conscientes de sus cogniciones, el concepto de autoengafio resulta
paradodjico. Por otro lado, el rechazo del supuesto de que la cognicién es necesariamente
objeto de conciencia esta implicito en el uso comun del término autoengafio; también esta
implicado en este uso comun que el individuo autoengafiado, que sostiene creencias
contradictorias, no hace esto ultimo gratuitamente o por ignorancia: mas bien, una creencia
no accede a la conciencia con el objetivo de proveer alguna ganancia psicolégica. De
acuerdo con lo anterior, Gur y Sackheim proponen los siguientes criterios como
condiciones necesarias y suficientes para el autoengafio: “l. el individuo sostiene dos
creencias contradictorias (p y no p). 2. Esas dos creencias contradictorias son sostenidas

simultaneamente. 3. El individuo no es consciente de que sostiene una de esas creencias. 4.

64



El acto que determina cual creencia es objeto de la conciencia y cual no es un acto
motivado” (p. 149). Sobre la base de esta caracterizacién, Gur y Sackheim disefiaron dos
estudios con el objetivo de testear si un fenémeno particular, la identificacion errénea de
las voces de otros y de uno mismo, se ajusta a estos criterios.

La experiencia de autoconfrontaciéon proveyd a los autores de un probable
candidato que se ajuste al concepto de autoengafo. Existe evidencia de que cuando los
sujetos son confrontados con grabaciones de audio o video de si mismos y de otros, el
feedback proveniente del si mismo estaba asociado con una considerable reactividad
psicofisiolégica y con cambios en el afecto y el autoconcepto. Las diferencias en la
direccion y la intensidad de la autoconfrontacién habfan sido asociadas con manipulaciones
experimentales de la autoestima y con diferencias individuales en la personalidad. Estos
hallazgos condujeron a la conclusion de que los individuos que sostienen actitudes
negativas hacia el si mismo y puntdan alto en las mediciones de discrepancia cognitiva
(definida por Gur y Sackheim como la medida en la cual los individuos sostienen actitudes
y creencias discrepantes hacia si mismos) encontraran la autoconfrontaciéon aversiva y
tenderan a evitarla. Por otro lado, las personas con baja discrepancia cognitiva no
encontraran la autoconfrontacion aversiva, y de hecho la buscaran.

La cuestién planteada para la investigacién, sefialan Gur y Sackheim, es si los
individuos se encuentran en un estado de autoengafio cuando evitan la autoconfrontacién
por medio de la identificacion errénea del si mismo y cuando buscan la autoconfrontacién
identificando erréoneamente a otros como si mismos. Ambos errores involucran
distorsiones de la realidad. Su hipodtesis, en consecuencia, es que al menos algunas
identificaciones erréneas del si mismo y de otros son casos de autoengafio.

En un primer estudio se les administr6 a los sujetos una simple tarea de
identificacién en la cual se les pidié que indicaran si los estimulos de audio que escucharian
eran grabaciones de sus propias voces o de voces de otras personas. Se registraron la
respuesta galvanica de la piel (gsr) y el tiempo de reaccién a cada voz, y los sujetos
completaron una baterfa de inventarios de personalidad antes de la sesién experimental.

Los resultados del primer estudio, sefialan Gur y Sackheim, apoyan la afirmacién de
que hay un fenémeno que se ajusta al concepto de autoengafio, dado que se encontrd
evidencia confirmatoria para los cuatro criterios para su adsctipcién. Cuando los sujetos
identificaron erréneamente las voces propias y de otros mostraron que en algin nivel de
procesamiento fue realizada una identificacion correcta; sus niveles de gsr no difirieron de

aquellos cuando identificaron correctamente las voces y, en consecuencia, sostuvieron

65



simultineamente creencias contradictorias. Mas aun, los sujetos no fueron conscientes del
error en la identificaciéon de la voz propia y en ocasiones tampoco fueron conscientes de la
identificacién incorrecta de las voces de otros. Finalmente, hubo evidencia inicial de que las
identificaciones erréneas de las voces propias y de otros fueron motivadas.

Sin embargo, Gur y Sackheim sefialan que los resultados del primer estudio son
menos convincentes con respecto a la satisfacciéon del cuarto criterio, el referente a la
motivacién; la concepcién de que las identificaciones erréneas de la propia voz y de voces
de otros es un fenémeno motivado requiere justificacién adicional. Ademds, la evidencia
ofrecida a través del primer estudio es de naturaleza correlacional, y no responde
completamente la pregunta de si las identificaciones erréneas tienen un propoésito, un
punto implicito en las atribuciones de motivacién. En consecuencia, Gur y Sackheim
diseflaron una segunda investigacién destinada a responder a estos interrogantes. Observan
que estudios previos mostraron que manipulaciones experimentales de la discrepancia
cognitiva influencian la exposiciéon selectiva al yo. Después de experiencias de
retroalimentacién negativa, la autoestima desciende y la confrontacién con el yo se vuelve
mas aversiva; por otro lado, la retroalimentacién positiva aumenta la autoestima y la
autoconfrontacién se vuelve menos aversiva. Si las identificaciones erréneas que hacen los
sujetos son motivadas, podria esperarse que los sujetos que han experimentado un fracaso
o que han visto disminuida su autoestima mostraran mayores dificultades en realizar
identificaciones de si mismos; deberfan ser mas lentos en sus tiempos de reaccién, mostrar
menos certidumbre en realizar tales identificaciones y, en particular, cometer mas errores
por falsos negativos. Por otro lado, los sujetos que han experimentado éxitos deberfan
mostrar menos dificultad en identificar el yo y, mas importante, deberfan cometer un
numero mayor de errores por falsos positivos. En su analisis del segundo estudio, Gur y
Sackheim sostienen que, cuando las personas identifican errébneamente las voces propias y
de otros, estan implicados en una conducta autoengafiosa. En su opinién, parte de la
atribucién de autoengafio necesita demostrar que tales errores son motivados. También
afirman que los individuos que estan insatisfechos consigo mismos encuentran la
confrontacién con el si mismo mas aversiva. Por otro lado, los individuos que se tienen a si
mismos en alta estima no encuentran aversiva la autoconfrontacién, y de hecho la buscan
de manera narcisista. Agregan que si su afirmacién relativa a que los errores en la
identificaciéon del si mismo y de otros es motivada, entonces cabria esperar que las

manipulaciones de la autoestima influencien la dificultad para hacer identificaciones del si

66



mismo y de la tasa de los tipos de errores cometidos en la identificacion. Los resultados del
segundo estudio apoyaron esas predicciones.

Gur y Sackheim observan que su hallazgo de que algunas identificaciones erréneas
del yo y de otros son casos de autoengafio demuestra colateralmente que deberia atribuirse
a la conciencia la propiedad de no transparencia selectiva y motivada. Afirman que, a veces,
tal falta selectiva de conciencia puede estar determinada por demandas motivacionales.
Dada esta evidencia inicial de que el autoengafio es un fenémeno experimentalmente real,
surge un numero adicional de preguntas, que conciernen a la naturaleza del autoengafio, a
la posibilidad de diferencias individuales en la frecuencia de la conducta autoengafiosa, y a
los procesos y estructuras que subyacen al autoengano. Una cuestién importante para la
elucidacién de la naturaleza del autoengafio es si los actos de autoengafio son respuestas
tipicas de individuos a, por ejemplo, estimulos amenazantes, o si son especificos y limitados

a situaciones y estimulos.

Las tentativas de probar de modo empirico la existencia del autoengafio no se
limitaron a los experimentos de Gur y Sackheim. Un segundo y destacado intento en esa
direccion, algo posterior al de éstos, fue llevado a cabo por George Quattrone y Amos
Tversky y descripto en su articulo “Causal versus Diagnostic Contingencies: On Self-
Deception and on the Voter’s Illusion” (1984). En este experimento los autores
argumentan en favor de los cuatro criterios para el autoengafio postulados por Sackheim y
Gur. Este estudio consistié en lo siguiente. Se pidié a treinta y ocho estudiantes que
sumergieran un brazo en agua frfa hasta un punto en el que ya no podian tolerarla. Después
de periodos de 5 segundos los sujetos informaban su malestar a través de un nimero de 1 a
10; el nimero 10 expresaba el punto en el cual los sujetos no toleraban mas el agua fria.
Luego, los sujetos pedalearon en una bicicleta de ejercicio por un lapso de un minuto. A
continuacién, durante un breve periodo de descanso, se les dio a los sujetos una breve
charla por la cual fueron inducidos a creer que las personas tienen uno entre dos posibles
complejos cardiovasculares, designados como corazones de Tipo 1 y de Tipo 2. Los sujetos
fueron asignados luego al azar a uno de dos grupos. A la mitad se les informé que un
corazén Tipo 1 (no saludable) incrementarfa la tolerancia al agua frfa luego del ejercicio,
mientras que en el caso del Tipo 2 (saludable) decreceria la tolerancia. A la mitad restante se
les dijo lo opuesto, esto es, que la posesion de un corazén no saludable (Tipo I) disminuirfa
la tolerancia al agua frfa, mientras que el poseer un corazén saludable (Tipo 2) conduciria a

un incremento de la tolerancia. Por dltimo, los participantes fueron sometidos nuevamente

67



a la prueba del frio, luego de lo cual se les preguntd, entre otras cosas, lo siguiente: tratd
usted de alterar adrede el lapso en el que mantuvo el brazo en el agua luego del ejercicio?
Como se predijo, los sujetos a los que se les habia dicho que la disminucién de la tolerancia
era diagnostica de un corazén sano mostraron una tolerancia significativamente menor en
la segunda prueba, mientras que los sujetos a los que se les habia dicho que el incremento
en la tolerancia era indicador de salud mostraron una tolerancia significativamente mayor.
Veintisiete de treinta y ocho sujetos mostraron el cambio predicho. Sélo nueve sujetos
indicaron que trataron de modificar su tolerancia, y s6lo dos de los 9 (22%) que admitieron
esto infirieron que tenfan un corazén de Tipo 2 (sano), mientras que veinte de los
veintisiete “negadores” (69%) infirieron que tenfan un corazén de Tipo 2.

Quattrone y Tversky consideran que la mayorfa de los sujetos #rataron de modificar
su tolerancia en la segunda prueba. La mayoria de los sujetos negd esto, y los autores
sostienen que muchos de los sujetos creyeron que no habfan tratado de modificarla
mientras simultineamente crefan que habian tratado de hacerlo. Argumentan también que
esos sujetos no eran conscientes de que sostenfan la ultima creencia, y que la “carencia de

conciencia” es explicada por su deseo de aceptar el diagnéstico implicado por su conducta.

Las investigaciones empiricas descriptas presentan sin duda un innegable interés
para el estudio del autoengafio, tanto por su disefilo como por sus resultados, y las de Gur y
Sackheim, ademas, han cosechado algunas defensas enfaticas.” Sin embargo, esas defensas
no son compartidas por todos los autores interesados en el autoengafio; por el contratio,
lejos han estado los experimentos de Gur y Sackheim y de Quattrone y Tversky de gozar
de aceptacién generalizada como pruebas empiricas de la existencia del fenémeno. La
interpretacién de los resultados experimentales, en particular, ha sido objeto de una serie de
criticas que describiremos brevemente.

Douglas y Gibbins (1983), mediante el empleo de un procedimiento experimental
muy similar al desarrollado por Gur y Sackheim, presentan y defienden una interpretaciéon
alternativa de los resultados de éstos. Si bien la respuesta galvanica de la piel es empleada
para la deteccién de mentiras, sefialan, esta reaccion tiene lugar no sélo ante la presencia de
mentiras, sino que es un indicador de cualquier tipo de excitacién. En consecuencia,
sugieren, la respuesta observada por Gur y Sackheim puede ocurrir toda vez que las

personas se enfrenten a la tarea de identificar cualquier voz conocida. De esto se sigue que

# Trivers (2010) considera que los experimentos de Gur y Sackheim constituyen comprobaciones empiricas
de la existencia del autoengafio; ademas, afirma que estos experimentos constituyeron un gran adelanto
metodolégico y que es de lamentar que no se haya desarrollado con posterioridad la linea de trabajo
completamente nueva creada por estos autores.

68



si el problema que deben enfrentar los sujetos consiste en identificar alguna otra voz
especifica, se obtendrfan resultados similares a los logrados por Gur y Sackheim. Con el
objetivo de testear esta hipdtesis modificaron el disefio original; adicionaron a la tarea de
reconocer la propia voz una segunda tarea experimental, consistente en la identificacién de
voces de personas conocidas. Los resultados, afirman Douglas y Gibbins, sostienen su
interpretacioén alternativa de los hallazgos de Gur y Sackheim: si bien tales hallazgos son
replicables y confiables, el hecho de que el mismo patrén de respuestas haya sido logrado
en los mismos sujetos en la condicién de identificacién de voces de otros muestra que la
explicacién sugerida por Gur y Sackheim, esto es, el autoengafio, no es la explicacién
correcta.”

Mele (2001), posteriormente, realiza una serie de criticas a la interpretacién de los
resultados tanto de los experimentos de Gur y Sackheim como de los realizados por
Quattrone y Tversky. Respecto del estudio de los primeros, Mele sefiala que no es claro que
las respuestas fisiologicas demuestren la existencia de una creencia. Plantea si, ademas de la
creencia de que la voz escuchada no era suya, los sujetos también crefan que era la suya, o
meramente exhibian respuestas fisiologicas que a menudo acompafian la percepcion de la
propia voz; esto es, quizas se tratarfa meramente de una sensibilidad subdoxastica; a esta
posibilidad se suman los resultados obtenidos por Douglas y Gibbins. Entonces, aun si las
respuestas fisiologicas fueran indicativas de creencia, no establecerfan que los sujetos
sostienen creencias “contradictorias”. Quizas, observa Mele, los sujetos creyeron que la voz
no era la propia mientras también “crefan” que era una voz familiar.

Respecto del estudio de Quattrone and Tversky, Mele sefiala que el estudio no
ofrece ninguna evidencia directa de que los negadores sinceros estaban intentando cambiar
su tolerancia; también seflala que tampoco el supuesto de que crefan esto es necesario para
explicar su conducta, y presenta un caso hipotético en apoyo de esta tesis. Ana, una joven
que desea conscientemente el amor de sus padres, cree que ellos la querrian si fuese una
abogada exitosa. En consecuencia, se inscribe en la facultad de Derecho. Al hacerlo, esta
tratando inconscientemente de complacer a sus padres. Pero Ana no cree, a ningtin nivel,
que al inscribirse en la facultad de Derecho esté tratando de complacer a sus padres, ni cree
que su deseo de obtener el amor de sus padres sea en modo alguno responsable de su
decision. Ana cree que su accion es debida tnicamente a su deseo de ser abogada. Mele

observa que en su descripcién del caso simplemente ha estipulado que Ana carece de la

46 Véase también la réplica de estos autores (Sackheim y Gur, 1985).

69



creencia en cuestioén, pero lo que pretende mostrar con esto es que tal estipulacién no
transforma a la descripcion en algo incoherente.

Si Mele esta en lo correcto, ninguno de los experimentos descriptos logra su
objetivo de probar empiricamente la existencia del autoengafio. El balance, sin embargo, no
deberia ser completamente negativo a la hora de albergar esperanzas de que intentos
experimentales diferentes permitan sustentar empiricamente la realidad del fenémeno. A
nuestro modo de ver, es posible aplicar algo similar a lo que afirmamos respecto de los
intentos de mostrar que el autoengafio es imposible: no logran probar esto ultimo sino que,
en el mejor de los casos, consiguen mostrar que una determinada definicién del autoengafio
conduce a paradojas o problemas conceptuales aparentemente insolubles. Anidlogamente,
tal vez podamos decir que los experimentos descriptos no logran mostrar la existencia del
autoengafio si la caracterizacion de este fenémeno incluye las condiciones de coexistencia
de creencias contradictorias y de intencionalidad. No obstante, como hemos visto en el
capitulo II, no hay razones para pensar que tales requisitos son ineludibles para una
caracterizacion rigurosa del autoengafio. Queda pendiente, hasta donde sabemos, el disefio
de experimentos que intenten mostrar la existencia del fenémeno a partir de una definicién

que prescinda de tales condiciones.

3. La funcion defensiva del autoengasio

Existe una larga tradiciéon en la Psicologia, sobre la cual la influencia del
psicoanalisis no ha sido menor, de atribuir a ciertas distorsiones motivadas en nuestra
concepcién de la realidad una funcién de defensa contra informacién externa o interna
amenazante. La funcién de estas distorsiones serfa, segin esta tradicion, la de proteger al
individuo de padecimientos de los que, en principio, no tiene manera de librarse. Un
destacado psicélogo social contemporaneo ha expresado esta idea en los siguientes

términos:

El concepto [de autoengafio] es central a la necesidad humana de un compromiso o, al
menos, de un equilibrio entre dos motivaciones fundamentales. Las personas quieren
informacién precisa acerca de su mundo y su complejidad; al mismo tiempo, wecesitan
defenderse contra la informacion que destruiria las ideas sobre las cnales estin construidas sus vidas
(Paulhus, 2007, p. 804. Cursivas nuestras).

Sin embargo, la idea de que el autoengafio implica alguna clase de beneficio para

quien se encuentra en tal estado también ha sido defendida dentro del ambito de la

70



Filosoffa."” Davidson ha sido uno de los filésofos que han sugerido esta tesis de manera

mas clara:

Normalmente, el autoengafio no representa un gran problema para el que lo practica, sino
que, por el contrario, tiende a aligerarle, en parte, de la pesada carga de pensamientos
dolotosos cuyas causas se hallan mas alla de su control (Davidson, 1986, p. 99).

Estas optimistas afirmaciones respecto de la presunta funcién o las ventajas del
autoengafio no parecen tener en cuenta el caso del autoengafio negativo. Davidson (1980),
sin embargo, reconoce que la creencia generada por el autoengafio puede ser dolorosa; de
este modo, una persona celosa puede encontrar en todas partes “pruebas” que confirman
sus sospechas, asi como el que anhela una vida privada puede llegar a creer que hay espias
escondidos muy cerca de él. Este reconocimiento de que el pensamiento generado por el
autoengafio puede producir malestar, no obstante, no conduce a Davidson a revisar la idea
de que “normalmente” el autoengafio no representa un gran problema para quien lo
practica.*

La posibilidad de atribuir una funcién defensiva al autoengafio requiere de varias
aclaraciones. En primer lugar, no estd demas observar que la atribucién de una funcién no
significa necesariamente que esta funcién sea la de defender al sujeto autoengafiado de
fuentes de malestar interno o externo. Como veremos en el capitulo V, el bidlogo
evolucionista Robert Trivers ha sostenido que la funcién principal del autoengafio es la de
hacer mas eficiente el engafio a otros, lo que implica indirectamente un incremento en la
aptitud®’ de quien posee la capacidad para autoengafiarse. En segundo lugar, el concepto
mismo de funcidn requiere de algunas consideraciones. Como se expondra en el capitulo V
en relacion con los debates acerca de las explicaciones evolucionistas del autoengafio, un
rasgo (sea organico o mental) no necesariamente debe su existencia a que haya cumplido,
durante el proceso evolutivo, una funcién util para la supervivencia y capacidad
reproductiva de un organismo. Es posible que tal rasgo sea un subproducto estructural de
otras estructuras o rasgos que si han sido seleccionados por los beneficios adaptativos que

confieren al organismo; en tal caso, no podria afirmarse que ese rasgo posee una funcion.

47 “El autoengafio y la akrasia son generalizados debido a que estan estrechamente conectados con procesos
psicoldgicos sumamente utiles: los intentos por erradicar la akrasia y el autoengafio pondrian en riesgo tales
procesos” (Oksenberg-Rorty, 1980, p. 919, citada en Bok, p. 932).

4 Podria alegarse que el autoengafio negativo constituye una variante comparativamente mucho menos
frecuente que la variante positiva; de este modo serfa posible salvar la afirmacion relativa a la reduccion del
malestar debida al autoengafio positivo.

4 El término “aptitud”, hace referencia, en el contexto de la biologia evolucionista, a la capacidad
reproductiva de un individuo.

71



En lo sucesivo nos mantendremos neutrales acerca de si el autoengafio existe debido
a que posee alguna clase de funcién (sea cual fuere ésta); nos limitaremos a examinar si este
proceso puede implicar alguna clase de beneficios para el funcionamiento psiquico de quien

lo experimenta.

Hemos observado que la afirmacién de que el autoengafio posee una funcién
defensiva cuenta con importantes defensores tanto dentro del campo de la Filosofia como
dentro del ambito de la ciencia. Sin embargo, no han faltado detractores de la idea de que el
autoengafio posee tal funcién, aun cuando no se pretenda explicar su existencia a partir de
ella. Trivers (2010) senala que existe una analogia muy popular en Psicologia (aunque cita
una sola fuente en respaldo de la existencia de esta analogfa “muy popular”) consistente en
observar que, asi como nuestro cuerpo estid bajo la constante amenaza de los parasitos,
nuestro psiquismo estd bajo la amenaza de factores que reducen la felicidad. En
consecuencia, tenemos mecanismos de defensa psicologicos, asi como tenemos
mecanismos de defensa inmunolégicos. Los primeros son para mantenernos saludables y
libres de enfermedades, mientras que los segundos tienen la funcién de mantenernos
felices. Se dice, observa Trivers, que esta analogia entre las respuestas inmunes y el grado
de defensividad psicoldgica es “inusualmente apropiada” debido a que ambas comparten la
caracteristica de que tanto el exceso como el defecto son perjudiciales (por ejemplo, muy
poco oxigeno es malo, y también lo es demasiado oxigeno). La ragonabilidad (término muy
elastico y de laxa definicion) serfa el factor clave para el funcionamiento del mecanismo
psiquico: tenderfamos a buscar la perspectiva mas favorable de la realidad, mientras que
simultineamente nos impulsaria a mantenernos razonablemente cercanos a los hechos. De
este modo, observa Trivers, nos mantenemos a nosotros mismos felices en buena parte via
autoengafio: negacion, proyeccion, disociacion, entre otros mecanismos. Cocinamos los
hechos, sesgamos la logica, soslayamos las alternativas —en pocas palabras, nos mentimos a
nosotros mismos-. Al mismo tiempo, un “centro de razonabilidad” determinaria, por
medio de criterios desconocidos, la medida en que nos esta permitido mantener nuestra
felicidad por medio del autoengafio.

Trivers se pregunta por qué la evolucion fue incapaz de producir un modo mas
sensato de regular una emocién importante como la felicidad. Luego de describir el
antiquisimo y complejo funcionamiento “real” del sistema inmune, plantea la posible
relacién entre ese funcionamiento y la necesidad del yo de defenderse a si mismo contra

diversas “amenazas”, y cudles serfan exactamente esas “amenazas”. Si la amenaza reside en

72



las opiniones acerca de uno mismo, observa, la analogfa falla: a diferencia de las amenazas a
la vida constituidas por los parasitos, no parece que esta cuestién constituya algo de un
valor apremiante para la supervivencia. Por otra parte, habria que explicar por qué adoptar
algo tan dudoso como el autoengafio para resolver este problema: en el sistema inmune no
existe ninguna mejora en su funcionamiento por medio de la mentira hacia sf mismo.

Por ultimo, Trivers se plantea si es posible que la Psicologfa haya cometido durante
tanto tiempo este “terrible error” simplemente debido a haber tomado en serio una
aproximacion a la vida que va desde lo interno hacia lo externo, una aproximacién en la
cual la introspeccién constituye la guia, y en la que se ha elegido a nuestros procesos de
autoengafio como las unidades basicas para la construccion de nuestra teorfa. La Psicologfa
social, finaliza, se ha comprometido con una concepciéon defensiva del autoengafio,
concepcion que congenia con una autopercepcion inflada: no nos mentimos a nosotros
mismos para engafiar mejor a otros (la que es, segun ¢él, la funcién principal del
autoengafio), sino que nos mentimos a nosotros mismos para defendernos de ataques

contra nuestra integridad personal y nuestra propia felicidad.

Es posible que, como sostiene Trivers, la analogfa sea incorrecta y las similitudes
entre el sistema inmunolégico y el autoengafio no sean las supuestas por el autor al que cita.
No obstante, parece plausible suponer que podrian existir elementos de juicio empiricos
que indiquen la existencia de una dimensién defensiva para el autoengafio, mas alla de que
no sea ésta la funcién para la cual fue seleccionado por el proceso evolutivo. No hay, hasta
donde sabemos, estudios sistematicos tendientes a explorar empiricamente el rol defensivo
del autoengafio. Sin embargo, quizas pueda encontrarse una indicacién de la plausibilidad
de este rol en areas cercanamente relacionadas; en particular, quizas sea posible extraer
alguna conclusion a partir de la exploracién de un fenémeno en principio estrechamente
emparentado con el autoengafio: la negacién. Este concepto, como se verd enseguida, se
encuentra envuelto en debates tan amplios como los que rodean el estudio del propio
autoengano.

El concepto de negacién tiene una larga historia dentro del campo de la Psicologfa,
y se han propuesto distintos enfoques tedricos y metodoldgicos para su estudio. Sin
embargo, una parte no menor de los estudios sobre este fenomeno han estado influidos
por las corrientes de inspiracién psicodinamica y en particular por los trabajos de Freud.
Dentro de la obra de este autor (y también en la de algunos de sus continuadores) no sélo

es posible encontrar una de las primeras caracterizaciones del concepto de negacion, sino

73



también una red de conceptos mas o menos cercanos al autoengafio.” Sin pretensiones de
exhaustividad, estos son los conceptos de negacidn, renegacion, racionalizacion, escision
del yo e intelectualizacion.”’ Asimismo, el concepto de “ilusién”, que Freud emplea en su
escrito “El porvenir de una ilusion” (1927) es asimilable al concepto contemporaneo de
pensamiento desiderativo.”

En su breve trabajo “La negacion” (1925) Freud expone una explicacion la
negaciéon como mecanismo de defensa y su importancia como origen de la funcién
intelectual homoénima. Sefiala que un contenido de representacién o pensamiento
reprimido pueden hacerse presentes en la conciencia sélo en el caso de que puedan ser
negados. Tal posibilidad ocurre, por ejemplo, cuando en el curso del proceso psicoanalitico
un paciente niega ante el analista que una persona que aparece en su suefio sea su madre; en
tal caso, observa Freud, corresponde pensar que efectivamente lo es. En consecuencia, la
negacioén posibilita adquirir conocimiento acerca de lo reprimido, constituye en si misma
una cancelacién de la represion; no obstante, no es equivalente a una aceptacién de aquello
que se encuentra reprimido. La negacién implica una separacion entre la funcién intelectual
y el proceso afectivo; este mecanismo sélo implica la eliminacién de una de las
consecuencias del proceso represivo, esto es, que el contenido de la representaciéon no
pueda arribar a la conciencia. Este proceso redunda en que se produzca una aceptacién
intelectual de lo reprimido, pero que persista lo esencial de la represion. Mas aun, Freud
sefiala que, en el curso del analisis, puede producirse una variante importante del proceso
descripto. Es posible triunfar sobre la negacién y lograr en el paciente una aceptacién
intelectual completa de lo reprimido, pese a lo cual el proceso represivo mismo no queda,
de todos modos, cancelado. De este modo, la negacién complementa el trabajo de la
represion: si un contenido reprimido logra pasar a la conciencia, la negacién (al igual que
otros mecanismos defensivos) impide la plena aceptacion consciente de ese contenido.

En la misma linea de pensamiento psicoanalitico, el trabajo de Freud fue

continuado por su hija Anna (1936), quien concibi6 a la negacién como un mecanismo de

% De hecho, un sistema tedrico que parte del principio segin el cual una parte sustancial de la vida mental
estd esencialmente oculta para el individuo, que esta parte oculta es totalmente determinante para sus
pensamientos y conductas conscientes, y que el individuo yerra de manera sistemdticamente sesgada al
intentar comprender los origenes de éstos, podria ser considerado un sistema que hace del concepto de
autoengafio su piedra basal; en otros términos, como ha afirmado Heinz Hartmann, “...una gran parte del
psicoanalisis puede ser descripto como una teorfa del autoengafio” (Citado en Nesse & Lloyd, 1992, p. 256).

51 Para la relacién entre diversos conceptos psicoanaliticos y la nocién de autoengafio, véase Pataki (1997).

52 En esta obra Freud postula que las creencias religiosas no son decantaciones de la expetiencia ni resultados
de una actividad intelectual, sino Zusiones, camplimientos de los mds antiguos, intensos y urgentes deseos de la
humanidad. La categorfa de “ilusiéon” freudiana puede asimilarse a la de pensamiento desiderativo, como
seflalamos, dado que Freud considera que la ilusién no constituye un mero error, y no es necesario que sea
falsa, irrealizable o contradictoria con la realidad, sino que se trata de una creencia en cuya génesis cumple un
rol esencial el deseo.

74



defensa primitivo, previo a la actuacién de mecanismos mas maduros. A estas
concepciones iniciales de la negacién como mecanismo de defensa se fueron adicionando
con posterioridad no sélo otras perspectivas psicodinamicas, debidas a autores como
Fenichel, Klein y Kernberg, sino también cognitivas. Puede resultar util, dada esta
proliferacion tedrica, examinar un analisis abarcativo de los distintos aspectos teéricos del
concepto de negacion.

En un articulo de revisién tedrica e histérica sobre la negacién, Livneh (2009a,
2009b), sintetiza un importante nimero de estudios empiricos y tedricos sobre este
fenémeno, sintesis que puede servir de orientacidon para el objetivo de este apartado. Si
bien el autor esta especialmente interesado en la relacion entre la negacién, por una parte, y
las enfermedades croénicas y la discapacidad, por la otra, algunas de sus conclusiones
pueden ser validas para una perspectiva mas general del primer fenémeno. Por otro lado,
hemos afirmado, en consonancia con algunos autores (Lazar, 1999) que el autoengafio
surge en areas de importancia vital para la persona. El inicio de una enfermedad
discapacitante o crénica se ajusta perfectamente al tipo de episodios vitales que ponen en
juego la estructura vital misma de la persona y que podrian generar distorsiones motivadas
de la realidad.

Livneh destaca, desde el inicio, la naturaleza controvertida y compleja del
fenomeno, que se refleja en las multiples definiciones que se han dado de él. Tales
definiciones incluyen, como hemos adelantado, perspectivas psicodinamicas (la negacién
como un mecanismo de defensa o una estrategia de afrontamiento), perceptuales (la
negacioén entendida como un déficit neuroldgico/anosognosia) y cognitivas (la negacion
como un conjunto de procesos para manejar el estrés interno y externo). Livneh sefiala que,
pese a esta multiplicidad de perspectivas tedricas, casi todas las definiciones enfatizan los
siguientes elementos de la negacidn: a) se trata de una estrategia protectora que defiende al
individuo de la ansiedad y la amenaza percibida; b) constituye un esfuerzo por evitar una
realidad estresante; ¢) es un proceso inherentemente inconsciente, con limitada penetracién
consciente; y d) en el contexto de la enfermedad crénica y discapacidad, una tendencia a
negar o repudiar la modificacién de la realidad y el afecto doloroso asociados con el inicio y
el subsecuente reconocimiento de las implicaciones a largo plazo del trastorno.

Respecto del punto que nos interesa en este apartado, las supuestas funciones de la
negacion, no estan rodeadas de menos controversia que su caracterizacién. Sin embargo,
Livneh, a partir de las concepciones de Lazarus y Vandereycken, observa que, en relacién

con la aparicién de una enfermedad crénica o discapacidad, la negacién sirve a diversas

75



funciones, como aliviar, minimizar o evitar el reconocimiento completo de la realidad
dolorosa desencadenada por el inicio del suceso traumatico, reducir el efecto o extensién
de la ansiedad, combatir los sentimientos de impotencia e indefensién, lo que ayuda a
mantener la esperanza y la motivacién, y preservar la autoestima y una autoimagen
positiva.

La idea de que la negacién sirve a alguna funcién debe ser contrastada, a nuestro
modo de ver, con otras consecuencias de su acciéon. En este sentido, puede resultar til
examinar los costos y beneficios de este proceso. Livneh (2009) observa que la negacién
esta asociada con resultados tanto positivos (beneficios) como negativos (costos), y es el
contexto, duracién y su uso particular lo que determina su valor. Siguiendo una vez mas a
Lazarus, enumera las ventajas y desventajas de este proceso.

La negacion tiene consecuencias potencialmente nocivas si la accién directa es
necesaria para modificar interacciones dafiinas entre la persona y el entorno, si su empleo
impide el dominio de ciertas situaciones estresantes (especialmente aquellas situaciones que
se encuentran repetidamente en la vida), si impide la asimilacién de importantes
consecuencias aprendidas que estan asociadas con situaciones y sucesos estresantes y si
afecta de manera adversa a las relaciones interpersonales mediante un incremento de la
distancia entre el individuo y su entorno social.

Livneh sefiala ademds diversas situaciones positivas que pueden estar también
asociadas con la negacién. Estas incluyen: a) la negacién que sigue de modo inmediato al
inicio de una enfermedad crénica o discapacidad (CID, en lo sucesivo) o su diagnéstico
puede hacer posible una asimilacién gradual de la informaciéon dolorosa y la aceptaciéon de
la situacién estresante, evitando la desintegracién psicolégica y permitiendo un tiempo
adicional para movilizar recursos para la resoluciéon de problemas mas adaptativos; b) en
situaciones en las que la accién directa para confrontar la crisis (el inicio de la CID) es
inconducente, la negacién no tiene efectos negativos y puede ser de valor como un
mecanismo mas confiable de reducciéon del estrés; c) permite al individuo mantener su
autoestima y esperanza; y d) tiene la ventaja de no requerir que el individuo manipule
directamente su entorno y los estimulos que producen estrés; la energia, entonces, estd
mayormente dirigida hacia el control de las percepciones personales de la CID y sus
consecuencias potenciales.

En suma, considera Livneh, puede concluirse que la negacion es perjudicial cuando
es empleada como una estrategia extrema, generalizada y continua para defenderse de

situaciones estresantes generadas por el inicio de la enfermedad crénica y la discapacidad,

76



sin embargo, cuando la negacién es parcial, de duracién limitada y minima en alcance,
carece de sus elementos perniciosos y puede incluso servir a un rol beneficioso en la
reduccion del estrés disparado por tal tipo de enfermedad.

LLa negacion, en sintesis, parece estar asociada tanto a beneficios como a costos.

Evidencia adicional de las posibles consecuencias defensivas de la negacién es
aportada por Baumeister, Dale y Sommer (1998), en una revision del concepto
psicoanalitico de mecanismos de defensa a la luz de los conocimientos provistos por la
Psicologia social y de la personalidad contemporaneas. Tal revision parte de un examen del
presunto objeto de la defensa: a diferencia de la formulacién freudiana segun la cual la
funcién de los mecanismos defensivos es defender al yo de impulsos internos inaceptables,
ya sea sexuales o agresivos, los autores observan que las modernas Psicologia social y de la
personalidad no aceptan en general la concepcion segun la cual la personalidad esta
fuertemente basada en esfuerzos para enmascarar los propios impulsos sexuales y
agresivos. Sin embargo, admiten que subsiste fuertemente la necesidad de mecanismos de
defensa; resulta mucho mas consistente con las modernas formulaciones de aquellas
disciplinas la afirmacién de que la funcién de los mecanismos de defensa es en realidad la
proteccién de la autoestima. En este sentido, muchos investigadores en las areas de la
Psicologia social y de la personalidad reconocen que las personas defienden su
autoconcepto contra las amenazas. Incluso observan que el objetivo de proteccién de la
autoestima puede no contradecir las concepciones de Freud, sino que puede concebirse
como un cambio de énfasis.

El método empleado por los autores es el de revisar una lista de siete mecanismos
de defensa (formacidén reactiva, proyeccién, desplazamiento, anulacién, aislamiento,
sublimacién y negacién) que Freud describié y que han sido influyentes en el trabajo
subsecuente. Nos extenderemos aqui unicamente sobre la negacién, nuestro interés en este
apartado.

La negacién presenta, en opinién de estos autores, varias dificultades tedricas. En
primer lugar, la distincion entre negacion y represion es difusa y dificil de articular de un
modo significativo. Para sus fines, consideran que la negacién puede ser suficientemente
caracterizada como e/ rechazo a enfrentar ciertos hechos. Por otra parte, observan que la negaciéon
puede ser comprendida de una manera amplia o de una manera estrecha. I.a manera amplia,
sostenida por algunos tedricos, concibe a la negacién como una categoria de mecanismos

de defensa mas que como una defensa singular; en este caso podria incluir, entre otros, a

77



fenémenos tales como defensas perceptivas, construccion de fantasias personales,
negacion, minimizacién, maximizacion y el ridiculo.

Una primera conclusién es la ausencia de evidencia de que las personas rechacen
sistematicamente aceptar la realidad fisica de sucesos reales, especialmente cuando son
confrontadas con pruebas palpables. Por otro lado, hay evidencia abundante de que las
personas rechazan implicaciones e interpretaciones que encuentran amenazantes.

La mas comun de las formas de negacién es, probablemente, el desechar las
respuestas a fracasos u otras formas de retroalimentacion negativa. Cuando las personas
reciben evaluaciones negativas, a menudo rechazan sus implicaciones, en lugar de
incorporarlas a sus autoconceptos. Realizar atribuciones externas del fracaso, como apuntar
a la mala suerte o a la dificultad de la tarea, es uno de los patrones comunes y bien
documentados para denegar las implicaciones de aquél. Una variante en la respuesta de
atribucion externa es la busqueda de defectos o deficiencias en el método de evaluacion que
conduce a la retroalimentacién negativa; otra variante consiste en desechar tal
retroalimentacién como algo motivado port el prejuicio. Todas estas variantes son apoyadas
por la investigacién empirica.

Un segundo ambito en el que se ha encontrado alguna evidencia comparable con la
hallada respecto de las amenazas a la autoestima es el de la Psicologfa de la salud. La nocién
de que las personas emplean la negacién en respuesta a las amenazas relacionadas con la
salud se remonta a los trabajos de Elizabeth Kiibler-Ross de 1969, que conciben a la
negacién como una de las “etapas” o tipos de respuesta ante el conocimiento de que una
enfermedad sera fatal. Trabajos posteriores han demostrado la existencia de mecanismos de
negacioén ante amenazas menos extremas. Por ejemplo, se ha mostrado que los usuarios de
cafeina tienden a criticar (selectivamente) y desestimar evidencia de un nexo entre el
consumo de esa sustancia y la enfermedad fibroquistica, mientras que los no usuarios no
muestran tal sesgo.

Una esfera diferente en la cual se ha encontrado evidencia de negacién, sefialan
Baumeister et al, es en la relativa a las proyecciones de las personas acerca de su futuro.
Existe evidencia de que las personas tienden a ser optimistas de una manera no realista,
patrén que la investigacion posterior ha confirmado repetidamente. La persona promedio
cree que es menos probable para ella que para la persona promedio llegar a sufrir diversas
desgracias, tales como fracasos en su carrera, enfermedades debilitantes, o accidentes
discapacitantes. Asimismo, se ha acufiado el término “ilusién de invulnerabilidad dnica”

para hacer referencia a la creencia de la persona promedio de que no le ocurrirdn cosas

78



malas. Esta ilusién no permanece como una conjetura abstracta o vaga, sino que se
manifiesta en comportamientos tales como conductas sexuales promiscuas sin proteccion.

Si bien observan que la negacién puede ser en ocasiones desadaptativa (pot
ejemplo, se has observado respuestas desfavorables relacionadas con el empleo de la
negacién en estudios sobre respuestas ante examenes y en pacientes oncoldgicos), en otras
circunstancias puede ser bastante adaptativa. Mencionan aqui el trabajo de Taylor y Brown
(1988) relativo a la forma en que la salud mental y la elevada autoestima fueron asociados
con patrones de procesamiento sesgados que negaban la responsabilidad personal por
malos resultados, mientras reclamaban el crédito por los buenos. Hay también sugerencias
de que la negacién podria ser especialmente adaptativa a continuacién de un trauma,
porque permitiria que los procesos de reinterpretacién procedan gradualmente.

Por ultimo, existe alguna evidencia para formas mds elementales de la negacién,
como la percepcion (se ha sugerido que algunas personas tienen defensas que trabajan
minimizando el reconocimiento de estimulos amenazantes) y la memoria (las personas no
depresivas recuerdan mas los adjetivos favorables al yo que los desfavorables y, en general,
las personas rememoran la retroalimentacion acerca de sus rasgos positivos mejor que al
relativa a sus fracasos y defectos).

En vista de la heterogeneidad de los hallazgos descriptos, concluyen los autores, un
marco conceptual mas diferenciado podria ser util, lo que podtia incluir que el concepto de

negacion fuera reemplazado por varios mecanismos mas especificos y particulares.

En ausencia de una caracterizaciéon precisa del autoengafio, y también de la
negacion, no resulta posible una simple extrapolacion al primero de los hallazgos relativos a
la funcién defensiva de la segunda. Sin embargo, y sin perder de vista las diferencias entre
autoengafio y negacion, parece indudable la idea de que ambas pertenecen a la categoria de
distorsiones motivadas en nuestra percepcion de la realidad. Habida cuenta de los
elementos de juicio favorables a la funcién defensiva de la negacién, parece razonable
suponer que el autoengafio posee, al menos en ocasiones, una funcion similar. Hablar de las
“ocasiones” en las que el autoengafio desempena un rol defensivo se debe no sélo, como se
examina en el apartado que sigue, a que en ciertas condiciones puede ser disfuncional, sino
también a tener en cuenta los casos de autoengafio negativo, contraparte que parece estar
ausente en la negacion. Parece ser claro que, tanto en el caso del autoengafio como en el de
la negacién, ciertas variantes de estos fendmenos resultan disfuncionales, o al menos no

desempefian la funcién defensiva que parecen tener en algunas oportunidades. No podria

79



decirse que los casos disfuncionales prueben que no se trata de una funcién. Pese a las
objeciones de Trivers (cuyas tesis respecto del autoengafio son sumamente discutibles,
como veremos en el capitulo IV), la analogia con algunos sistemas biolégicos puede ser
apropiada. Al igual que lo que ocurre con el funcionamiento de ciertos sistemas organicos,
por cjemplo, el sistema enddcrino, cierto grado de negacidon o autoengafio pueden
contribuir con el bienestar; por el contrario, un grado demasiado elevado, como ocurre, por
ejemplo, con la secrecién en exceso de una hormona, se torna disfuncional. Cabe hacer dos
consideraciones respecto de esta posible analogfa. En primer lugar, su postulaciéon no
equivale a una prueba del caricter contingentemente benéfico del autoengafio y la
negacion, y tampoco prueba de la existencia de la analogia; se deben proveer elementos de
juicio facticos que sustenten ambas tesis. En el apartado 2 del capitulo V nos ocuparemos
de analizar algunas posibles pruebas en favor de la primera tesis. En segundo lugar, la
afirmaciéon de que tanto el autoengafio como la negaciéon poseen funciones defensivas no
significa que puedan ser explicados por la existencia de esta funcién; esto es, no implica que
se trate de rasgos mentales seleccionados evolutivamente por tal contribucién. Nos

ocuparemos de este problema en el capitulo 1V.

4. Autoenganio y psicopatologia

4.1. Delirio, anosognosia, confabulacién

- Eres muy cruel. Pero tienes la sartén por el mango (...) Me quieres.
Estas enamorado de mi, y yo no tengo mas remedio que cotrespondette.
(...) No comprendo por qué me has elegido a mi. Lo tnico que sé es que

ahora yo también te quiero, y que hay una razén, una finalidad (...)

- No le conozco, no sé dénde vive, ni a qué se dedica, ni quién es usted.
Y no tengo especiales deseos de sabetlo. Sélo le he visto una vez y
puedo aseguratle que no albergo sentimientos de ninguna clase hacia
usted (...)

- No hagas esto, por favor... No tiene por qué ser asi, de verdad. No

debes hacerme esto a mi (...) Yo no puedo controlar mis sentimientos
tan bien como ta. Sé que eso te da poder sobre mi, pero no puedo hacer
nada para evitarlo

- No tengo ningun sentimiento que controlar, créame (...)

- Si es una broma, ya estd bien. Nos estd haciendo dafio a los dos.

80



El fragmento que encabeza este apartado pertenece a la novela Amor perdurable, de
Ian McEwan, en la cual uno de sus personajes centrales sufre lo que comunmente se
denomina delitio erotomanfaco (o Sindrome de De Clerambault): quien lo padece esta
convencido contra toda evidencia de que alguien (a menudo una persona de un estatus
social superior) esta enamorado de él. Aunque se ha sugerido que se trata de un ejemplo de
autoengafio,” es mas comun considerar que éste y otros casos similares no constituyen
ejemplos de este fendmeno; por el contrario, se los suele incluir dentro de la categoria de
los trastornos delirantes. Sin embargo, y dado que ambos conjuntos de fenémenos parecen
compartir una caracteristica fundamental, esto es, la existencia de una o mas creencias
firmemente sostenidas pese a la evidencia en contrario a disposiciéon del agente, surge
naturalmente la pregunta relativa a las relaciones entre ellos, cuestiéon de la que nos
ocuparemos en lo que sigue.

La idea de que existen diferencias entre los fenémenos “normales” de sesgo de las
creencias y fenémenos extremos o patolégicos de distorsion tiene antecedentes, como en
virtualmente todas las cuestiones relativas al autoengafio, en los escritos filoséficos. Demos
(1960) senala la existencia de lo que normalmente se denomina “delirios” [de/usions], casos
en los cuales la persona que los experimenta no es encontrada responsable. El supuesto es
que la causa es externa a la propia persona; este serfa el caso, por ejemplo, de una persona
alcoholizada que manifiesta delirios de grandeza. En tales casos, observa, nos inclinamos a
decir que la operacién de la razén ha sido obstruida, no que es intrinsecamente deficiente.
Una importante diferencia que Demos encuentra entre delirio y autoengafio es que la
persona que padece del primero no experimenta conflicto, como si ocurre en el segundo
caso.”

Ahora bien, el delirio stricto sensu no es el tnico fendémeno patoldgico que, a primera
vista, podria tener alguna cercanfa con el autoengafio; por el contrario, el espectro de
fenémenos patologicos caracterizados fundamentalmente por la presencia de creencias ya
sea falsas (implausibles o no), ya sea radicalmente incompatibles con la evidencia a
disposicion del agente incluye trastornos de clases muy diferentes. Estos trastornos han
sido ordenados segun diversos criterios, entre ellos su contenido (o algin aspecto o
dimensién determinada de éste), la firmeza o tenacidad con la que son defendidas, y su
ctiologia (la presencia o no de alguna clase de déficit, el rol de la motivacién en su

produccién, y otras posibles causas). Radden (2011) sefiala que ya sea que los trastornos

53 Cfr. Trivers, 2000.
5% Ta idea del caricter egosinténico de las creencias falsas como rasgo tipico de las creencias patoldgicas sera,
como veremos, retomada posteriormente.

81



delirantes compartan o no algin origen en una disfuncién cerebral, como fenémenos
clinicos parecen constituir una colecciéon heterogénea, unida no tanto por la presencia de
rasgos esenciales comunes a todos como por compartir normas sociales relativas al alivio
del sufrimiento y la disfuncién, a la evitacién del dolor, y a la racionalidad.” Bortolotti y
Cox (2009) han observado algo similar acerca de las dificultades en lograr una definicién
abarcativa de la confabulacién, fenémeno caracterizado igualmente por la presencia de
creencias que no se ajustan a los hechos o estin pobremente apoyadas por la evidencia
disponible. Dadas estas manifiestas dificultades en encontrar un sistema clasificatorio que
goce de algo parecido al consenso respecto de los trastornos que nos interesan,
adoptaremos la postura de considerar conjuntamente diversos fendmenos que suelen
diferenciarse, aunque no nitidamente, tanto dentro del ambito clinico como del
psicopatolégico.

Comencemos por el concepto de delirio. Dado que la naturaleza de los delirios, pese
a que han sido reconocidos como entidades clinicas hace mucho tiempo, sigue siendo
objeto de controversias, convendra comenzar con una definicién estindar como punto de
partida. El Manual Diagnéstico y Estadistico de los Trastornos Mentales, Quinta Edicién

(DSM 5, en lo sucesivo), propone la siguiente definicion de delirio [delusion:

Los delirios son creencias inamovibles no susceptibles de modificacién a la luz de evidencia
que se encuentre en conflicto con ellas. Sus contenidos pueden incluir una variedad de temas
(por ejemplo, persecutorias, referenciales, somaticas, religiosas, grandiosas). (...) Los delirios
son considerados extraios [bizarre] si son claramente implausibles y no comprensibles para
personas de la misma cultura y no derivan de experiencias comunes de la vida. Un ejemplo
de delirio extrafio es la creencia de que una fuerza externa ha removido los 6rganos de la
persona y los ha reemplazado por los de alguien mds, sin dejar heridas o cicatrices. Un
ejemplo de delirio no extrafio es la creencia de que uno se encuentra bajo la vigilancia de la
policia, pese a la ausencia de evidencia convincente. (...) En ocasiones es dificil trazar una
distincién entre un delirio y una idea fuertemente sostenida, y depende en parte del grado de
conviccién con el que se sostiene la creencia, pese a evidencia clara o razonablemente
contradictoria respecto de su veracidad (p. 87).

La categorfa anterior incluye distintos subtipos, caracterizados por el contenido de
la ideacién delirante: extrana (idea que implica un fendémeno que la cultura a la que
pertenece la persona consideraria fisicamente imposible); celos delirantes (la idea de que el
compafiero sexual es infiel, también denominado “sindrome de Otelo”); erotomaniaca (idea

de que otra persona, usualmente de estatus superior, esta enamorada del sujeto); de

5 Radden sugiere también otros fenémenos que considera dentro del espectro de los trastornos delirantes,
como las percepciones delirantes y los casos de folies 4 dewx y trastornos delirantes compartidos. Los
fenémenos examinados en el presente apartado, empero, nos patecen suficientes para explorar las relaciones
entre el autoengafio y esta clase de fenémenos patolégicos.

82



grandeza (idea de valor, poder, conocimientos o identidad exagerados, o de una relacién
especial con una deidad o una persona célebre); de ser controlado (idea de que ciertos
sentimientos, impulsos o actos son experimentados como si estuvieran bajo el control de
alguna fuerza externa mas que bajo el propio control); de referencia (idea cuya tematica
consiste en que ciertos sucesos, objetos o personas del ambiente inmediato del sujeto
adoptan una significacién particular e inusual, que suele ser de naturaleza negativa o
peyorativa, pero también puede ser de grandiosidad); persecutoria (idea cuyo tema central
consiste en que el sujeto, o alguien cercano a ¢él, estd siendo atacado, acosado, engafiado,
perseguido o se conspira contra ¢l); somatica (idea cuyo principal contenido pertenece a la
apariencia o al funcionamiento del propio cuerpo); difusiéon del pensamiento (idea de que
los propios pensamientos estan siendo difundidos en alta voz de modo que pueden ser
percibidos por otros); inserciéon del pensamiento (idea de que ciertos pensamientos de la
persona no son propios, sino que mas bien son insertados en su mente) (pp. 819-820).

Ahora bien, los anteriores no son los udnicos tipos de delitio que aparecen
regularmente en la literatura. Cabe mencionar, entre otros, el delirio de Cotard (en el cual la
persona cree que estd muerta), el de Otelo revertido (la creencia delirante en la fidelidad de
la pareja pese a la evidencia en contrario), y los llamados “sindromes de identificacién
errénea delirante”. Estos son el sindrome de Capgras, el sindrome de Frégoli, el sindrome
de intermetamotfosis y el sindrome de los dobles subjetivos. El Sindrome de Capgras se
caracteriza por la creencia inamovible del paciente que las personas cercanas a ¢l (como su
pareja) han sido sustituidas por dobles; el Sindrome de Frégoli se caracteriza por una
identificacion delirante de familiares en diversos extrafios; el sindrome de
intermetamorfosis, que consiste en la conviccién delirante de que personas cercanas a él
modifican su aspecto a voluntad intercambiandose por otros; el sindrome de dobles
subjetivos tiene lugar cuando se cree que un extrafio se ha transformado fisica pero no
psicolégicamente en el propio paciente, es decir, cuando el paciente cree que hay un doble
de si mismo que actia independientemente de él

Sin embargo, los delirios no son los tnicos fenémenos patoldgicos que prima facie
presentan similitudes con el autoengafio: la anosognosia y la confabulacién son, sin duda,
muy buenos candidatos para el intento de establecer vinculos entre fenémenos normales y
patolégicos de distorsion de las creencias.

En algunas caracterizaciones la confabulacién aparece asociada a la presencia de
algin tipo de deficiencia o patologfa. Hirstein (2000) sefala que cuando se formula a una

persona que confabula una pregunta que guarda alguna relaciéon con el déficit que

83



experimenta, en vez de reconocerlo proporciona una respuesta falsa o irrelevante, como si
pretendiera encubrirlo.” Otras definiciones parecen tener un alcance mas amplio.
Bortolotti & Cox (2009), consideran que, de modo tipico, las personas confabulan cuando
hacen afirmaciones o narran historias que o bien son erréneas o bien son mal sustentadas
por la evidencia disponible. Quienes confabulan no mienten; por el contrario, creen
sinceramente las historias que cuentan, que pueden ser sostenidas con conviccién y en
presencia de contraargumentos. Esta caracterizaciéon de la confabulacién ha generado
controversias debido a su excesiva vaguedad, a menos que pueda ser cualificada de acuerdo
con las preferencias que se tengan con respecto al modo en que surgen las confabulaciones.
Agregan que cominmente se piensa que la confabulacién ocurre en conjuncién con la
amnesia, y que hay cuatro ideas o explicaciones de su ocurrencia: 1) como un fenémeno
que sucede a una falla en la recuperacion de informacién almacenada en la memoria; de
este modo, la confabulacién constituiria un intento de completar los vacios en aquella; 2) la
confabulacién ocurrirfa cuando sucesos previamente experimentados son mal ubicados en
tiempo o espacio; 3) la confabulacién involucra una conjuncién inapropiada de sucesos
independientes; 4) la confabulacién es el resultado de sucesos que nunca han sido
experimentados, pero que son errébneamente considerados reales.

Ahora bien, la ausencia de definiciones estrictas de los fendmenos mencionados no
ha impedido el intento de establecer relaciones con el autoengafio. Resefiaremos

brevemente dos perspectivas relativas a los puntos de contacto entre ellos.”

Bortolotti (2013) destaca la ausencia de un consenso respecto del posible
solapamiento entre el delirio y el autoengafio. Mientras que el autoengafio ha sido
caracterizado tradicionalmente como un fenémeno producido por factores motivacionales,
el delirio ha sido explicado primariamente en términos neurobioldgicos, y las teorfas sobre
este fendmeno implican una referencia a deterioros perceptivos y cognitivos. Sin embargo,

agrega, los factores motivacionales pueden jugar un rol importante en la explicacién de

50 Hay distintas patologfas cerebrales que pueden causar la confabulacién, como tumores o traumatismos en
el cerebro, aneurismas y demencia. Segin Hirstein (2000), los tres sindromes que mas a menudo producen
confabulacién son el del cerebro dividido, la anosognosia y el sindrome de Korsakoff. El sindrome del
cerebro dividido es debido a la comisurotomia, una lesiéon inducida quirdrgicamente por la cual el cuerpo
calloso es seccionado. “Anosognosia” significa falta de conciencia de la enfermedad, y es exhibida por
muchos tipos de pacientes neurolégicos, pero ocurre con mayor frecuencia a continuacién de un dafio
producido por un derrame en la corteza parietal del hemisferio derecho. El sindrome de Korsakoff es una
forma de amnesia mayoritariamente causada por una vida caracterizada por un consumo importante de
alcohol. El déficit de la memoria afecta a la memoria episddica, un sistema que almacena la informacién
acerca de episodios autobiogrificos, no la memoria semantica, nuestro conocimiento de conceptos,
incluyendo el significado de las palabras.

57 El lector interesado en ampliar este punto puede encontrar provechosa la lectura de Mele (2007), articulo
en el cual este autor examina posibles conexiones entre el autoengafio y tres tipos de delirio.

84



algunos delirios, por ejemplo, mediante la determinacién parcial del contenido especifico
del estado delirante. De este modo, una vision plausible es que el autoengano y el delirio
son fendémenos distintos que pueden solaparse en algunas circunstancias, y existen tres
posibles perspectivas acerca de este solapamiento.

La primera perspectiva sostiene que el solapamiento entre delirio y autoengafio
ocurre debido a que ambos involucran un tratamiento motivacionalmente sesgado de la
evidencia. Si se acuerda con los deflacionistas en que tal tratamiento es un rasgo clave del
autoengafio, entonces puede decirse que las personas que deliran se encuentran
autoengafiadas en tanto buscan evidencia, o tratan la que tienen a su disposicidn, de un
modo motivacionalmente sesgado. No obstante, esto no parece ser lo que generalmente
ocurre, por lo que resulta util distinguir entre diferentes tipos de delirio. Algunos delirios de
identificacién errénea, de acuerdo con enfoques neuropsicolégicos, no parecen ser
similares al autoengafio, dado que no hay ningin rol fundamental para los sesgos
motivacionales en la explicacién de cémo la persona adquirié o retuvo la creencia delirante.
Un analisis diferente podria ser adecuado para otros delirios, como los delirios celotipicos o
de persecucion.

La segunda perspectiva es que algunos delirios son casos extremos de autoengafio y
poseen una funcién protectora y adaptativa. Bortolotti sugiere como ejemplo de esto las
hipétesis propuestas por Ramachandran (1996) acerca de la posible funcién defensiva de
ciertas ideas delirantes en un caso de anosognosia y somatoparafrenia. Nos detendremos
algo més en esta concepcion.™

Ramachandran observa que la anosognosia es usualmente observada en pacientes
que han tenido un ataque en el hemisferio derecho del cerebro, el que da como resultado
una paralisis en el lado izquierdo del cuerpo (aclara en nota al pie que restringe el uso del
término “anosognosia” a la negaciéon de la hemiplejia, no al uso genérico que indica
negacién de otros tipos de déficits). Algunos de los pacientes con este trastorno niegan
vehementemente la paralisis y, en casos extremos, pueden atribuir el brazo a otra persona
(somatoparafrenia). Luego de describir dos casos clinicos que ilustran las respuestas de
pacientes anosognosicos ante la presencia del déficit (ignorar el hecho de que el brazo no se
mueve y afirmar que sf lo hace, o afirmar que no se lo mueve voluntariamente debido al
dolor producido por la artritis), observa que hay una impactante similitud entre las
estrategias empleadas por los pacientes y lo que el psicoanalisis denomina “mecanismos

psicolégicos de defensa”. Estos mecanismos son empleados por la gente normal cuando

58 En Phantoms in the Brain (1998) Ramachandran vuelve a explorar y profundizar en el estudio de estos
problemas.

85



son confrontados con hechos perturbadores acerca de si mismos; ahora bien, sefiala, las
personas que sufren de anosognosia hacen las mismas cosas, pero de una manera
groseramente exagerada. E1 modo correcto de formular el problema implica considerar las dos
cuestiones siguientes: a) ¢por qué los individuos normales tienen mecanismos psicolégicos
de defensa? Esto es, ¢por qué deberfan sostener falsas creencias acerca de ellos mismos?; b)
dpor qué esos mecanismos estan groseramente exagerados en la anosognosia?

Ramachandran sefiala que los mecanismos de defensa freudianos son esencialmente
falsas creencias acerca de uno mismo, pero se pregunta cual podria ser el posible beneficio
que eso conferirfa al organismo, ya que parecerian realmente desadaptativas.” La razén real
para la evoluciéon de los mecanismos de defensa como la confabulacién y la racionalizacion,
conjetura, es crear un sistema de creencias coherente con el fin de imponer una estabilidad
a la propia conducta.

Con el fin de comprender esta hipdtesis se debe recurrir al concepto de
especializacién hemisférica. Ramachandran sugiere que cada uno de nosotros tiene una
fuerte necesidad de imponer consistencia, coherencia y continuidad a nuestra conducta. El
hemisferio izquierdo es primariamente responsable por imponer consistencia a la historia
argumental, lo que corresponderia risticamente a lo que Freud llama el Yo. Con el fin de
actuar, el cerebro debe tener algiin modo de seleccionar la superabundancia de informacion
que llega al organismo y organizarla en un “sistema de creencias” consistente, una historia
que dé sentido a la evidencia disponible. Sin embargo, cuando algo no encaja en el guién,
raramente se abandona la historia entera y se comienza de cero. Lo que se hace, de hecho,
es negar o confabular con el fin de hacer que la informacién se ajuste al cuadro general.
Lejos de ser desadaptativos, tales mecanismos de defensa cotidianos mantienen el cerebro
libre de una indecisién no direccionada causada por la “explosién combinatoria” de
posibles historias basadas en el material disponible a los sentidos.

Lo que resta por explicar, dice Ramachandran, es por qué esos mecanismos de
defensa estan groseramente exagerados en los pacientes. Aqui es, sefiala, cuando el hemisferio
derecho entra en escena. La idea basica consiste en que las estrategias de afrontamiento de los
dos hemisferios son fundamentalmente diferentes. El trabajo del hemisferio izquierdo es
crear un modelo y mantenerlo a cualquier costo. Si es confrontado con alguna informacién
nueva que no encaja en el modelo, descansa en los mecanismos de defensa freudianos para
negar, reprimir o confabular; cualquier estrategia que proteja el statu qno. La estrategia del

hemisferio derecho es actuar como ‘“detector de anomalias”. Cuando la informacion

5 Ramachandran desestima la teoria propuesta por Trivers, segin la cual engafiarse a uno mismo es la manera
mas efectiva de engafiar a otros. Cfr. el capitulo IV para una descripcién de la concepcién del segundo.

86



anémala alcanza cierto umbral, el hemisferio derecho decide que es tiempo de forzar al
hemisferio izquierdo a revisar el modelo entero y comenzar de cero. El hemisferio derecho,
entonces, “fuerza un cambio kubniano de paradigma en respuesta a las anomalias, mientras que el
hemisferio izquierdo siempre trata de aferrarse al modelo original” (p. 352, cursivas del autor). En los
pacientes que presentan anosognosia, el hemisferio izquierdo estd llevando a cabo toda la
confabulacién y la negacién como si se tratase de una persona normal. La diferencia es que
esos pacientes han perdido los mecanismos del hemisferio derecho que los fuerza a
efectuar un cambio de paradigma en respuesta al conflicto informacional. Esto fuerza a los
pacientes a una trampa delirante y continian confabulando sin cambiar de paradigma.
Ramachandran agrega que es necesaria una nota de prudencia acerca de la
especializaciéon hemisférica; debemos tener en cuenta no sélo que la especializacién es
relativa mas que absoluta, sino también que el cerebro humano tiene incontables

subdivisiones.

La tercera y ultima perspectiva presentada por Bortolotti acerca del solapamiento
entre delirio y autoengafio sugiere que la misma existencia de los delirios, que muestra que
el conflicto doxastico es posible, puede ayudar a reivindicar los enfoques tradicionales
acerca del autoengafio, de acuerdo con los cuales la persona posee dos creencias
contradictorias, pero es consciente s6lo de una de ellas, debido a que posee una motivacién
para no tomar conciencia de la restante. Levy (2008), si bien considera que las condiciones
requeridas por los modelos tradicionales del autoengafio no son necesarias, afirma que
casos como los descriptos por Ramachandran constituyen una prueba viviente de que una
persona puede, simultineamente, creer que su brazo estd paralizado y creer que puede
moverlo. Mas aun, es la creencia de que su brazo esta paralizado lo que causa que adquiera
la creencia de que no lo estd. Levy reconstruye el caso tipico de una persona con
anosognosia de la siguiente manera: 1) el sujeto cree que su brazo esta sano; 2) No
obstante, también posee simultineamente la creencia (o fuerte sospecha) de que su brazo
esta significativamente dafiado, creencia (o sospecha) que lo perturba fuertemente; 3) la
condicién 1) es satisfecha debido a que la condicién 2) es satisfecha, esto es, el sujeto esta
motivado a adquirir la creencia de que su brazo esta sano debido a que posee la creencia
(sospecha) concurrente de que en realidad esta dafiado de modo significativo, creencia que
lo perturba fuertemente. Si este analisis es correcto, al menos un caso de delirio (la

anosognosia) involucra conflicto doxastico.

87



Todo lo anterior implica, observa Bortolotti, que puede ser muy dificil justificar una
separacién clara entre delitio y autoengafio. Resulta util, tanto del punto de vista
diagndstico como del cientifico, mantener una distincién entre sintomas de condiciones
tales como la amnesia, la demencia o la esquizofrenia, por una parte, y las creencias
irracionales que caracterizan la cognicién normal, pero no por esto debetria dejar de

reconocerse que también hay muchos elementos de genuino solapamiento.

Bayne y Fernandez (2009), consideran que hay multiples puntos de contacto entre
autoengafio y delirio. Ambos aparecen fundamentalmente como ejemplos de “creencias
patolégicas”, creencias que son erréneas en algin sentido. En el caso del autoengafo es
bastante claro, al menos en términos generales, qué es lo que es errado: los estados
motivacionales y afectivos de los sujetos los han llevado a descuidar ciertas normas de
formacién de creencias. En el caso del delirio, es menos claro por qué el sujeto ha
adquirido creencias patoldgicas. Si bien muchos de los analisis clasicos del delitio en la
bibliografia psicoanalitica eran de naturaleza fuertemente motivacional, el foco de la
teorizacién mucho mas reciente acerca del delirio ha estado en los factores “frios” mas que
en los “calientes”. No obstante, este foco ha llevado a perder de vista importantes znsights
acerca del delirio, y hay mucho que aprender acerca de las creencias delirantes por medio
del examen del rol de los procesos motivacionales y afectivos en la formacioén de creencias.

El enfoque estindar acerca del delirio y el autoengafio como patologias de la
formacion de creencias apela a la nocién de racionalidad epistémica. De acuerdo con este
punto de vista, las creencias delirantes y engafiosas son patolégicas en el sentido que el
sujeto desprecia la norma epistémica de creer sélo aquello que la evidencia autoriza,
aproximaciéon que forma parte de la caracterizacién del delirio del DSM. El enfoque
epistémico apunta a una conexién profunda entre delirio y autoengafio, debido a que la
creencia autoengafiosa también involucra una falla en creer de acuerdo con la evidencia de
que uno dispone. Podria querer reservarse el término “delirio” para las fallas groseras de la
racionalidad epistémica, y sostener que el autoengafio resulta delirante sélo cuando la
creencia en cuestioén enfrenta lo que el DSM denomina pruebas incontrovertibles y obvias
en contrario. Asi, en esta concepcién tendriamos un solapamiento parcial entre las

categorias de delirio y autoengafio: ciertos casos de autoengafio calificarfan como delirantes,

88



pero también habria casos de delirio que no serfan casos de autoengafio y casos de
autoengafio que no serfan casos de delirio.”

Pese a que puede decirse mucho en favor y en contra de la concepcién epistémica
del delirio y el autoengafio, Bayne y Fernandez prefieren explorar otra ruta a través de la
cual conceptualizar las patologias de la formacién de creencias. Mas que pensar en las
patologias doxasticas en términos de apartamiento de las normas de racionalidad epistémica,
pueden pensarse en ellas en términos de apartamiento de las normas operativas de formacion de
creencias; estas ultimas son normas que especifican coémo un sistema psicologico deberia
funcionar. Este enfoque, observan, es a menudo soslayado debido a la suposicién implicita
de que las normas operativas de formacion de creencias y las normas de racionalidad
epistémica deben converger. Segtin esta concepcioén, un ser humano que no crea sélo en lo
que la evidencia permite manifestara también anormalidades en la formacién de creencias.
Esta imagen, enfatizan, deberfa ser cuestionada. Si se dejan a un lado los efectos de la
motivacion sobre la formacion de creencias, hay amplia evidencia para la concepcion segin
la cual las normas operativas de formacién de creencias implican un significativo
apartamiento de las de racionalidad epistémica; esto se pone de manifiesto en sesgos tales
como la falacia de conjuncion. La creencia en un mundo de hechos morales objetivos,
entidades sobrenaturales e inmortalidad personal parecen ser rasgos casi universales de la
condicién doxastica humana, pero el estatus epistémico de esas creencias es en gran medida
objeto de debate.

Cabe preguntar, entonces, si el delitio y el autoengafio involucran apartamientos de
las normas operativas de la formacién de creencias. El autoengafio —al menos en su forma
cotidiana- no necesita implicar un apartamiento de esas normas. Hay evidencia abrumadora
de que los seres humanos normales tienen un autoconcepto sistematicamente
distorsionado.”” Poseer una autoimagen excesivamente positiva parece ser parte del perfil
funcional del sistema doxastico humano. No hay razén para considerar la formacién de
creencias motivacionalmente orientada como patolégica e tanto que tal. Respecto del delirio,

parecetia obvio que los delirios involucran apartamientos —tipicamente muy radicales- de

%0 Bayne y Fernandez observan que si bien hay mucho de recomendable en el analisis para el cual autoengafio
y delirio son patologfas de la creencia, hay ciertos problemas con él. Debe notarse, en primer lugar, que
deberfamos aceptar que el delirante y el autoengafiado pueden poseer alguna evidencia para su creencia,
incluso para los delirios mas extrafios. Para ilustrar este punto, mencionan una perspectiva segin la cual
muchos delirios pueden estar fundados en experiencias inusuales. Siguiendo a otros autores, denominan a
esto “enfoque empirista” del delirio. Incluso creencias delirantes, como la de que los propios movimientos
estan controlados por fuerzas extraterrestres, pueden estar basados en evidencia (evidencia experiencial) de
cierta clase. Si esto es correcto, entonces no es ya obvio que esos delirios soz sostenidos “pese a lo que
constituye incontrovertibles y obvias pruebas o evidencia en contrario”.

¢! Bayne menciona aqui a los estudios de S. Taylor relativos a los sesgos “positivos” de la autovaloracién, de
los que nos ocuparemos en el capitulo V.

89



las normas operativas de formacién de creencias. Los delirios sobresalen como
especimenes exéticos en el jardin de la creencia, como ejemplos de lo que ocurre cuando
colapsan los mecanismos de formacién de creencias.

En cualquier caso, las perspectivas para enfoques puramente empiristas del delirio
parecen poco prometedoras. Por un lado, hay muchos delirios que serfan dificiles de
explicar para cualquier tipo de enfoque empirista (menciona aqui los delirios floridos y
politematicos de la esquizofrenia y también los delirios de persecucion y celotipico). Mas
aun, la idea de la experiencia inusual no provee una explicacién completa del autoengafio. A
la luz de lo anterior, muchos tedéricos han argumentado que es necesatio un factor no
experiencial — un denominado “segundo factor”- para explicar por qué es que la experiencia
inusual impulsa al paciente a desarrollar (y retener) su creencia delirante. L.os candidatos
propuestos para este segundo factor son (pero no se limitan a): la tendencia a privilegiar
datos observacionales sobre las creencias de trasfondo, la posiciéon de un estilo atribucional
particular, una disposicion para saltar a las conclusiones y una preferencia por explicaciones

personales mas que subpersonales.

Habida cuenta de la variedad de fenémenos que muy razonablemente, merecen ser
incluidos dentro de la categoria de delirio, por una parte, y la diversidad de teotias
explicativas sobre ellos, por la otra, resulta especialmente dificil establecer conclusiones
siquiera plausibles relativas a sus vinculos con el autoengafio. Como hemos visto, pareceria
que estamos bastante lejos de una teorfa aceptable que goce de consenso respecto de los
procesos mas extremos de distorsion de las creencias, como es el caso de los delirios y la
confabulacién. Cabe sospechar, sin embargo, que es posible que ocurra con estos
fenémenos un proceso analogo al que ha ocurrido con otros conceptos de la
psicopatologia, esto es, el reemplazo de un concepto muy general por un conjunto de
categorias mas especificas y de menor alcance, que requieren de teorfas explicativas de un
nivel de generalidad correlativamente inferior. Si esto es asi, el intento de establecer un
nexo conceptual general con el fenémeno del autoenganio tendra una probabilidad de éxito

considerablemente menot.

90



4.2.  Autoengafio y adiccion®

La relacién entre las adicciones y el pensamiento sesgado o distorsionado es un
tema profusamente investigado, si bien no es muy frecuente que las distorsiones
caracteristicas del pensamiento del adicto aparezcan agrupadas en la bibliografia
especializada bajo el rétulo de “autoengafio” y si, como veremos, bajo otros tales como
“negacion” o “creencias distorsionadas”.

Una observacion extremadamente usual referente a los adictos es la de afirmar que
son mentirosos, manipuladores, explotadores y egoistas. Es verdad que muy
frecuentemente lo son, pero muchas veces las mentiras y manipulaciones estan
intimamente relacionadas con fenémenos psiquicos muy particulares, fenémenos que son
tipicos de lo que puede denominarse “pensamiento adictivo”, y debido a los cuales el adicto
no sélo engafia a los demas, sino que, suele decirse, se engafia a s{ mismo. En el examen del
pensamiento adictivo serd importante tener en cuenta la siguiente observacion: si bien el
alcohdlico o adicto puede (v frecuentemente lo hace) mentir al negar la existencia del
problema, sucede muy a menudo que la negacién explicita y externa del problema es sélo la
manifestacion de sus propias distorsiones de pensamiento: induce al error a otros pero sélo
como parte del proceso de engafiarse a s{ mismo.

Sobre la base de lo anterior, si hubiera que elegir una caracteristica definitoria del
pensamiento del adicto, es altamente probable que el acuerdo mayoritario entre los
especialistas serfa sin duda que la negacion es tal caracteristica. No es en absoluto casual
que una de las frases mds conocidas del programa de Alcohdlicos Anénimos es la que
sostiene que “el alcoholismo es la enfermedad de la negacidon”. De este modo, es
extremadamente frecuente que los familiares, amigos o profesionales se encuentren, ante el
intento de sefialar al alcohdlico o adicto la existencia de un problema, con respuestas como
las siguientes: “no hay ningin problema con mi modo de beber”, “puedo dejar esa
sustancia (alcohol, cocaina, marihuana, etc.) cuando quiera”, “controlo perfectamente lo
que consumo”, “no es para tanto, consumo sélo ocasionalmente”, “sélo lo hago en
situaciones sociales”, “es verdad que he estado bebiendo demasiado, pero he estado bajo
mucha presién en el trabajo”, etc. Ahora bien, este uso del término “negaciéon” involucra

varios tipos distintos de estrategias tendientes a desestimar el problema: desde la negacién

EEINTS

02 Los términos “adiccién” y derivados (“adicto”, “adictivo” y otros) han sido desplazados gradualmente en el
ambito cientifico y sanitario para hacer referencia a los trastornos debidos o relacionados con el uso de
sustancias psicoactivas. Dada su amplia difusién y el uso que de ellos siguen haciendo algunos autores
analizados mantendremos su empleo, aun cuando no suscribamos algunos de sus significados y
connotaciones.

91



abierta (“no hay ningin problema con mi modo de beber”), hasta la minimizacién (“no es
para tanto, consumo sélo ocasionalmente”), pasando por la racionalizacién (“es verdad que
he estado bebiendo demasiado, pero he estado bajo mucha presién en el trabajo”) y por
una ilusién de control (“puedo dejar esa sustancia cuando quiera”). En consecuencia,
aunque genéricamente suele emplearse el término “negacion” cuando se hace referencia a
fenémenos como éstos, es conveniente tener presente que se estid agrupando bajo un
término de alcance impreciso a fenémenos psiquicos diferentes.”” Conviene aclarar, por
otro lado, que este estilo de pensamiento no sélo es extremadamente comuin entre los
adictos a sustancias, sino también entre quienes sufren las denominadas “adicciones
conductuales”, como el juego patoldgico o la adiccién al trabajo.

En el examen del pensamiento adictivo y, en particular, al analizar el fenémeno de
la negacién, convendra no olvidar, una vez mas, la atil observaciéon de Mele: la ignhorancia
no excluye al autoengafio; por el contrario, hay casos en los que parece contribuir con éste.
Debe tenerse en cuenta que, por muy difundidos socialmente que estén los términos
“adiccion” y “alcoholismo”, con mucha frecuencia las personas no tienen conocimiento del
significado técnico de estos términos (significado, por otra parte, en absoluto carente de
controversias), y confunden o ignoran los rasgos definitorios que caracterizan a las
entidades clinicas respectivas. Y este desconocimiento, sin duda, es a menudo extensivo
para los mismos alcohélicos o adictos.*

Dado que, como dijimos, las distorsiones en el pensamiento del adicto suelen caer
bajo el rétulo de “negacién”, convendra comenzar con un andlisis de la aplicacién de este
concepto a los trastornos adictivos. Tal como hemos adelantado en el apartado referente a
la relacién entre autoengafio y negacion, el estudio de este ultimo concepto ha estado
durante mucho tiempo fuertemente influido por las teorfas psicodindmicas. Esta influencia

se extendid, previsiblemente, a los analisis acerca de las distorsiones del pensamiento de los

63 Trivers (2011) observa que las "drogas recreativas" (como las denomina) y el autoengafio estin
estrechamente relacionados. Dado que el efecto de las sustancias, ya sean legales o ilegales, puede ser grave,
considera que la persona tiene que autoengafiarse para justificar ante si misma el riesgo de consumirlas, y
luego justificarlo ante los demas. De ahi que, dice, el autoengafio sea casi imprescindible cuando se consumen
drogas. Tal como detallaremos en el capitulo IV, Trivers adopta el termino "autoengafio" como una
denominacién "paraguas" que abarca fenémenos tan distintos como la racionalizacién, la proyeccién, y otros.
Desde esta perspectiva, el uso no puede ser cuestionado. Sin embargo, esto s puede hacerse si se adopta una
definicién mas acotada y estricta del fenémeno.

% He tenido oportunidad de obsetvar, por ejemplo, que una paciente con indicadores inequivocos de
alcoholismo afirmara que ella no se consideraba alcohdlica porque no consumia alcohol todos los dfas. No
obstante, esta paciente si reconocfa abiertamente que habia perdido todo control sobre su consumo, que las
cantidades que consumia habfan ido incrementindose de manera marcada, y que el consumo le producia un
malestar derivado de algunas de sus consecuencias negativas, como el deterioro de su estado y aspecto fisico.
Todo esto la llevaba a pensar que debia hacer algo al respecto; no negaba la existencia de un problema,
simplemente se equivocaba al categorizarlo.

92



adictos, incluso en el caso de autores que no adhieren estrictamente a las concepciones
psicoanaliticas acerca de la adiccion. En Metzger (1988), por ejemplo, encontramos una
descripcién que podriamos llamar “clasica” acerca de la negacién como mecanismo
caracteristico de funcionamiento de los alcohdlicos. El autor comienza sefialando que la
interacciéon humana es la primera fuente de nuestra ansiedad; para protegernos a nosotros
mismos, desarrollamos mecanismos de defensa, los cuales son una parte normal de nuestro
proceso de desarrollo. Haciendo referencia a los trabajos de Sigmund y Anna Freud, sefiala
que los mecanismos de defensa son empleados por todas las personas para reducir la
ansiedad cuando la identidad es amenazada, empleo que es fundamentalmente
inconsciente. La negacién, que es la que interesa especialmente en el contexto del estudio
del alcoholismo, esta localizada en la base de una empinada jerarquia. Sobre la base de los
desarrollos de  G. Vaillant, expuestos en su libro Adaption to Life (1977), Metzger adopta
una jerarquia de las defensas estructurada en cuatro grupos, a saber:

Nivel I: mecanismos psicéticos. Negaciéon (de la realidad externa), distorsion,
proyeccion delirante.

Nivel II: mecanismos inmaduros (comunes en las depresiones severas, trastornos
de personalidad y en la adolescencia). Fantasia (supresién esquizoide, negacion a través de
la fantasifa), proyeccién, hipocondria, conducta pasivo-agresiva, acting out.

Nivel III: mecanismos neurdticos (comunes en todas las personas).
Intelectualizacién (aislamiento, conducta obsesiva, anulacién, racionalizacién), represion,
formacién reactiva, desplazamiento, disociacién.

Nivel IV: mecanismos maduros (comunes en adultos “saludables”). Sublimacion,
altruismo, supresion, anticipacién, humor.

Metzger adhiere a la concepcion segun la cual el empleo de defensas maduras esta
asociado con una vida mas saludable y exitosa y, conversamente, el empleo de defensas en
los niveles inferiores de la jerarqufa y con mayor rigidez estd asociado a vidas mas
empobrecidas y problematicas. A la vez, asocia el “camino descendente” de la adiccién con
un descenso en la jerarquia de las defensas. Sefiala que miembros de Alcohdlicos
Anénimos reconocen este fenémeno cuando afirman respecto de alguien que tiene una
“borrachera seca”, expresion que refiere a un uso continuo de razonamientos defectuosos
que emplean mecanismos de negacion, racionalizacion y proyeccion, aun cuando el uso del
alcohol haya cesado. Con la ayuda de psicoterapia u otras estrategias similares, las defensas

rigidas pueden ser abandonadas y reemplazadas por medios de afrontamiento mas flexibles.

93



Esta concepcion de la negaciéon como fenémeno tipico del pensamiento de los
adictos no es compartida por otros autores, algunos de ellos muy influyentes. Miller y
Rollnick (1991), en su conocido estudio acerca de los conflictos motivacionales
caracteristicos de la adiccidn, analizan brevemente el problema de la negacién. El examen y
cuestionamiento las estrategias agresivas de ciertos programas terapéuticos disefiados para
el tratamiento de las adicciones los conduce a afirmar que el empleo de tales estrategias esta

<

basado en el presupuesto clave de que los adictos “-como grupo, y de forma inherente a su
condicion- poseen niveles extraordinariamente elevados de ciertos mecanismos defensivos,
que los convierten en personas inaccesibles si se utilizan los métodos habituales de terapia y
persuasion. Se ha creido que estos mecanismos estan profundamente enraizados en la
personalidad y el caracter de estas personas” (p. 29) Encontramos en la descripcién de
estos autores, en consecuencia, dos ideas muy difundidas y polémicas acerca de la
naturaleza y origenes de la adiccion: la negacién y la personalidad adictiva. Miller y Rollnick
consideran que tales creencias parecen haber surgido del pensamiento psicodinamico, el
cual considera a las adicciones como sintomas de un trastorno de personalidad. Una
caracteristica de este trastorno serfa el empleo excesivo de algunos de los mecanismos de
defensa mas primitivos descriptos por Anna Freud, punto de vista que fue adoptado por
profesionales de peso en el campo del alcoholismo. Miller y Rollnick citan a una influyente
psiquiatra, Ruth Fox, segun la cual el alcohdlico “levanta un elaborado sistema defensivo en
el que niega que sea alcohdlico o esté enfermo, racionaliza que necesita beber por razones
laborales, de salud o sociales, y proyecta la culpa de los problemas por los que estd
atravesando” (p. 29). La difusién de tales ideas constituyé el consenso acerca de estas
caracteristicas como universales e inherentes a la estructura del caracter de alcohdlicos y
adictos.

Estas ideas, observan Miller y Rollnick, no son sostenibles; la idea de una
personalidad adictiva o alcohdlica no estd corroborada por los escritos de Alcohdlicos
Anénimos ni tampoco por cinco décadas de investigacién psicologica. Cuando los
mecanismos de defensa han sido definidos de forma operacional y estudiados en detalle, se
ha encontrado que la negacién no es una caracterfstica mas distintiva de los adictos que del
resto de las personas; incluso las medidas de las diferencias individuales de la negacion
arrojaron resultados curiosos (por ejemplo, se han relacionado resultados terapéuticos
positivos con niveles mds altos de negacién al inicio del tratamiento). No existe ni ha
existido, enfatizan, evidencia en favor de la afirmacién de que los alcohdlicos o adictos

manifiestan un patrén de personalidad comun y coherente caracterizado por un excesivo

94



uso de mecanismos de defensa concretos. L.a negaciéon no debe ser definida, sostienen,
como un rasgo de personalidad, sino que se la debe concebir como un rechazo a admitir
los problemas, un engafio consciente y una actitud mendaz. En resumen, la investigacién
no sostiene la creencia de que existe una caracteristica central de personalidad o un
conjunto de defensas intensas, y tampoco que ésta sea una caracteristica de las personas
que sufren de alcoholismo o un problema con otras drogas. En palabras de los autores, “A
partir de la investigacién de que disponemos, la hipétesis de la negacién —de que los
alcohdlicos o las personas con “dependencias quimicas”, como profotipo, presentan
alteraciones de la personalidad concretas o altos niveles de ciertas defensas- no es mas que
un mito” (p. 34).

El rechazo de Miller y Rollnick a las teorfas acerca de la existencia de una
personalidad adictiva y a la negacién como mecanismo de defensa distintivo de los adictos
no elimina, sin embargo, la presuncién de que el pensamiento de los adictos se caracteriza
por un elevado grado de distorsiéon y por la manifestaciéon de procesos cognitivo-afectivos
caracteristicamente sesgados. Abraham Twerski, en su libro Addictive Thinking: Understanding
Self-deception (1997), narra una historia que ilustra hasta qué punto el pensamiento del adicto

puede distorsionar los modos de razonamiento mas elementales:

Alan, un alcohdlico en recuperacién, no era consciente de los efectos de su modo de beber,
pese a lo que otras personas le decfan. Dado que sélo bebia cerveza, estaba seguro de no
tener un problema con el alcohol. Con el paso del tiempo, Alan se enfermé fisicamente y ya
no pudo seguir negando que algo estaba mal. Concluyé que al beber medio barril de cerveza
por dfa estaba consumiendo demasiado liquido. Cambid entonces por el escocés con soda.
Cuando los sintomas fisicos empeoraron, le eché la culpa a la soda y cambi6 por whisky con
agua. Como sus sintomas empeoraron aun mas, eliminé el agua (p. 13).

En la busqueda de una identificacién de los rasgos tipicos del pensamiento adictivo,
algunos autores, entre ellos el propio Twerski, remarcan las similitudes entre esa clase de
pensamiento y ciertos tipos de trastornos mentales, como la esquizofrenia.” Twerski
apunta a esta clase de similitud seflalando que en ocasiones las personas que sufren
trastornos adictivos son erréneamente diagnosticadas como esquizofrénicas. Este
diagndstico erréneo se basa en la presencia de los mismos sintomas, entre ellos delirios,
alucinaciones y conducta marcadamente anormal. Ahora bien, Twerski agrega que una
diferencia crucial entre el pensamiento esquizofrénico (abiertamente absurdo) y el

pensamiento adictivo reside en que éste posee una logica superficial que puede llegar a ser

% Este texto es abundante en ejemplos clinicos y en general carece de elaboracion tedrica o de intentos de
elucidacién de los términos empleados (entre ellos, el de autoengafio), pero no carece de interés para sefialar
algunos puntos y también limitaciones del enfoque y pensar algunas cuestiones en su relacién con la practica.

95



muy seductora y desorientadora. Especialmente en las primeras etapas de la adiccion, sefiala
Twerski, la perspectiva y explicaciéon del adicto respecto de lo que estd ocurriendo pueden
parecer muy razonables, y muchas personas son persuadidas por su razonamiento.

Esta razonabilidad superficial del pensamiento del adicto tiene consecuencias de
mayor alcance. Es posible, por ejemplo, que la familia del adicto pueda ver las cosas en “el
modo de pensamiento adictivo” por un tiempo prolongado, esto es, el pensamiento
autoengafioso puede “infectar” a los miembros codependientes de la familia tanto como a
la persona quimicamente dependiente. T'werski sefiala también que las similitudes entre la
conducta de un adicto y la conducta de un codependiente son impactantes. Los adictos
usualmente buscan nuevos modos de continuar su uso de quimicos, mientras tratan de
evitar sus consecuencias destructivas. Cuando los esfuerzos de control fallan, los adictos no
concluyen “no puedo controlar mi uso”. En vez de eso se dicen a si mismos “Este método
no funciona. Debo encontrar otro método que funcione”. Del mismo modo, los
codependientes no concluirain que, dado que los esfuerzos para detener al adicto han sido
fatiles, no hay modo de controlarlo. Mas bien buscan nuevas maneras que funcionen. Los
rasgos autoengafiosos del pensamiento adictivo y la codependencia, enfatiza Twerski,
tienen mucho en comudn: en ambos hay a menudo negacién, racionalizacién y proyeccion,
pueden coexistir ideas contradictorias y hay una fuerte resistencia al cambio propio
combinada con un deseo de cambiar a otros. También estin presentes una ilusién de
control y baja autoestima. Todos los rasgos del pensamiento adictivo estan presentes en
ambos tipos de dependencia, y el tnico rasgo que haria posible distinguirlos serfa el uso de
quimicos.*

Un concepto que usa el autor, muy empleado en el tratamiento de las adicciones, es
el de “pensamiento distorsionado”. Si bien es obvio que las distorsiones del pensamiento
no son exclusivas de los trastornos adictivos y no estin necesariamente relacionadas con el
uso de quimicos, el autor considera que la intensidad y regularidad de este fenémeno son
mas comunes entre los adictos. Podemos agregar que la necesidad de lidiar con esta
distorsiéon del pensamiento ocupa un lugar central en los enfoques cognitivistas de la
adiccion, por ejemplo, los trabajos de Beck et al (1993), quienes hablan de “creencias
adictivas”.

Mas alla de la presunta similitud del pensamiento adictivo con la esquizofrenia, hay

un aspecto que es importante resaltar y que puede pasar inadvertido en este analisis. Tal

% Hsta observacion es interesante, ya que concierne a las relaciones entre engafio y autoengafio, y confirma
una vez mas la dificultad de hablar de autoengafio como proceso unico o fundamental cuando hay mas de
una persona involucrada en el proceso. Volveremos sobre esta clase de procesos en el capitulo V, al examinar
el fenémeno del autoengafio colectivo.

96



como sefialaron algunos autores (Oksenberg-Rorty, 1988), el autoengafio tiende a
ramificarse y desarrollarse. Si bien es perfectamente posible hablar de autoengafio con
respecto a una creencia, no hay duda de que, cuando se trata de ciertos procesos, es muy
probable que las creencias autoengafiosas tiendan a constituir una estructura o entramado
complejo y autosustentante.

Otra observacion perspicaz hecha por Twerski es que el pensamiento adictivo no es
afectado por la inteligencia. Las personas que funcionan en los niveles intelectuales mas
altos, sefiala, son tan vulnerables a esas distorsiones del pensamiento como cualquier otra.
Mas aun, las personas con intelectos inusualmente altos a menudo tienen grados mas
intensos de pensamiento adictivo. Entonces, las personas altamente intelectuales pueden
ser los pacientes mas dificiles de tratar: a mayor brillantez de la persona, mas ingeniosas son
sus razones para beber, para no abstenerse y para considerar organizaciones como AA
como carentes de valor. Las personas mas inteligentes y educadas son capaces de elucubrar
teorias justificatorias mas complejas y dificiles de desarmar, tanto para negar su adiccién
como para negar la necesidad de ciertos tipos de ayuda, y en muchos otros respectos.

El analisis de Twerski, mas alla de sus sin duda agudas observaciones sobre la
naturaleza del pensamiento adictivo, adolece de la misma imprecision respecto del término
“autoengafio” a la que hemos hecho referencia al principio de este apartado. En efecto, en
este autor el término abarca un conjunto de operaciones mentales de muy distinta
naturaleza, que van desde la negacién abierta del trastorno hasta la racionalizacién. Por otro
lado, algunas de sus observaciones se basan en consideraciones sobre el funcionamiento
cognitivo que no se sustentan en lo que sabemos acerca de estos procesos. Twerski
sostiene, por ejemplo, que el pensamiento adictivo es diferente del pensamiento légico en
que no llega a una conclusién basado en la evidencia de los hechos de la situacién, sino
justo a la inversa; de este modo, el adicto llega a la conclusién “necesito un trago” (o una
droga), y a partir de alli construye una justificacién para esa conclusién, sea o no légica y
esté o no apoyada por los hechos. Parece razonable sostener que esta descripcion no se
ajusta a una concepcidon apegada a lo que sabemos actualmente del funcionamiento
cognitivo. Como se ha observado en el capitulo precedente, las normas operativas a través
de las cuales realizamos inferencias y nos formamos creencias acerca del mundo y de
nosotros mismos muy a menudo se apartan de lo que la racionalidad epistémica
recomienda. Si bien es posible, como sefialamos anteriormente, que el adicto haga uso de
procedimientos tales como adoptar la conclusion preferida y luego ver de qué manera

puede ser sostenida mucho mas que lo que lo hace el razonador “normal”, la diferencia con

97



éste sera de grado, y no de clase. La relacién entre autoengafio y adiccion, en sintesis, sigue

careciendo de una elucidacién conceptualmente precisa.

Un interesante intento de tal elucidacion puede encontrarse en Hanson (2009),
quien ofrece una perspectiva novedosa acerca de la relacién entre el autoengafio y la
adiccion. Esta perspectiva esta basada en la adopcién del denominado “Modelo del
Descuento Hiperbdlico”, desarrollado por G. Ainslie. Segtn la descripcién del modelo de
Ainslie que proporciona Hanson, los seres humanos sufrimos crénicamente de una
“inversion de las preferencias”, esto es, un modo de actuar irracional en el que se
privilegian recompensas menores a corto plazo a costa de la pérdida de recompensas
mayores en un plazo mas largo. Tal inversion de las preferencias no estid reservada
exclusivamente para unas pocas personas que presentan fallas morales o racionales, sino
que es endémica a la condicién humana. La conducta humana, bajo el modelo de Ainslie, es
profundamente akratica; por el contrario, la conducta consistente es un logro notable. Los
seres humanos actuamos de acuerdo con un esquema de valuacién futura (el Modelo del
Descuento Hiperbdlico) que necesariamente conduce a la irracionalidad. Cuando es
presentado graficamente, el Modelo muestra que la valuacién de bienes a futuro sigue una
forma profundamente curvada, “hiperbdlica”, en vez de un crecimiento gradual
consistente. El Modelo puede describirse esquemdticamente de la siguiente forma (véase la
figura 1). El agente se encuentra ante dos bienes objeto de valuacion entre los que debe
clegir: x, (por ejemplo, el consumo de una sustancia adictiva)®’ y x, (por ejemplo, el
mantenimiento de la abstinencia). El agente asigna un valor mayor a x, que a x;; sin
embargo, a medida que el momento de la eleccidon se acerca, la “tentacién” comienza a
jugar un rol, lo que provoca que la valuacién de x; alcance su maximo. Lo que ocurre,
entonces, es que cuando el momento de la eleccion esta relativamente lejano, el agente
asignara un mayor valor a x, que a x,, pero cuando se aproxima el momento de la eleccién
las preferencias se invierten y tiene lugar la accién akratica: el agente elegira la recompensa
mas cercana y menor antes que la recompensa mas lejana y mayor. Supongamos, propone
Hanson, que mientras estoy sentado tranquilamente en mi oficina asigno un mayor valor a
abstenerme de fumar que a hacerlo. Sin embargo, al mismo tiempo, comienzo a sentir el
¢raving de nicotina, y comienzo a valorar mas el fumar que el abstenerme de hacerlo. El
valor que asigno al fumar, a diferencia del valor que le he asignado en un momento pasado,

supera la linea de valuacién de la abstinencia; dado que generalmente hacemos aquello que

7 Cabe aclarar que el Modelo puede aplicarse también a una serie mayor de fenémenos, incluyendo las
llamadas “adicciones conductuales”.

98



preferimos hacer, la conducta final sera la de fumar. La racionalidad, como se ha sefialado

mas arriba, es un logro; no somos en ningtn sentido seres “naturalmente” racionales.

Fig. 1. La linea continua representa la conducta de abstenerse, mientras que la discontinua representa
68

la de fumar.

VALUE —p

Hanson sefiala que una faceta del modelo de Ainslie digna de especial atencién es
que implica (si bien enfatiza que este autor generalmente rechaza el empleo de esta
expresion) la existencia de un yo multiple, en el sentido en que cada persona contiene un
conjunto de yoes diacrénicamente sucesivos, cada uno de los cuales reemplaza al
precedente. El modelo supone un escenario en el que cualquier yo con un conjunto de
preferencias se encuentra “en guerra” con cualquier otro que no comparta esas
preferencias. El yo futuro amenaza con hacer elecciones que no estan en linea con las que
el yo presente prefiere; lo que el yo presente debe hacer, en consecuencia, es emprender un
curso de accidn que frustre la capacidad del yo futuro para hacer una eleccién que no sea la
que el yo presente prefiere. De este modo, por ejemplo, el yo presente de un alcohdlico que

ingiere Disulfiram (firmaco aversivo que produce una serie de sintomas desagradables

% Extraida de Hanson (2009), p. 23.

99



cuando se consume alcohol, como cefalea, niuseas y dolor en el pecho), privara al yo
futuro del placer de tomar alcohol.”

Ahora bien, Hanson considera que una explicacion completa de la adiccion requiere
ampliar el modelo de Ainslie, ya que por si mismo no alcanza a explicar varios aspectos
distintivos de este trastorno. Hanson argumenta que un problema central para los adictos,
no contemplado en el modelo, es el autoengafio, y aplica a la explicacién de este fenémeno
la concepcién del yo multiple desarrollada previamente.

Con el fin de presentar su propia version del fenémeno del autoengano en el adicto,
Hanson presenta en primer lugar las explicaciones de este fendmeno proporcionadas por

70

Davidson y Mele.” Ambos modelos, pese a sus enormes diferencias, comparten un rasgo
que Hanson va a modificar: los dos (aun en el caso de Davidson, que supone alguna
divisién de la mente) sostienen una concepciéon de un yo unitario. Si, por el contrario,
observa Hanson, una concepcién del yo multiple como la que ha supuesto es correcta,
entonces la concepcién del autoengafio que modela este fenémeno sobre la base del
engafio interpersonal puede ser capaz de explicarlo. Esto es, siguiendo en este punto a
Davidson, es posible decir que el autoengafio consiste en un yo que engafia a otro. Esta
alternativa, no obstante, tiene vedada la posibilidad de sugerir que tal engafio ocurra de un
modo directo. Esto se debe a que Hanson ha afirmado con anterioridad que la memoria es
transitiva: incluso si mi yo presente cree falsamente algo que un yo anterior le ha
transferido, mi yo actual tendrfa acceso al recuerdo de las intenciones del yo pasado. De
este modo, no resulta posible una solucién directa al problema del autoengafio a través de
la concepcién de multiples yoes.

La estrategia seguida por Hanson para proponer su modelo alternativo del
autoengafio se basa en la presentacién de ejemplos de aquel fenémeno, ejemplos que
pueden proveer el método para comprender la totalidad de las “variedades de jardin” del
autoengafio. Estos ejemplos, que por razones de espacio no describiré aqui, describen tres
situaciones distintas: un adicto a la heroina que tras un gran conflicto interno decide
inyectarse la droga “por ultima vez”, el mismo adicto luego de que los efectos han
comenzado a disiparse, convenciéndose a si mismo de que la adiccién es su destino, y un
padre que grita enfurecido a su hijo porque ha volcado un vaso de leche.

Al examinar el tercer caso de autoengafio (en el cual el padre inventa razones ex post

para justificar su conducta, luego de haber actuado contra su mejor juicio), Hanson

% Hanson plantea para una serie de requisitos para su teorfa de los yoes multiples; no obstante, creo que no
hace falta profundizar en esos requisitos para comprender el nicleo de su teorfa.
70 Cfr. Al respecto el capitulo II.

100



considera que tiene un parecido tanto con la racionalizacién como con el pensamiento
desiderativo. Consiste en una forma de racionalizacién en cuanto involucra una busqueda
activa de explicaciones falsas de la conducta que, no obstante, son psicolégicamente
confortables. Es pensamiento desiderativo en el sentido en que esas explicaciones son
precisas debido a que representan el mejor escenario normativo, dada la cercanfa temporal
de la conducta que, prima facie, lamentamos. La creacién de justificaciones racionales y
morales resulta natural para nosotros, seflala Hanson, y afirma que este fenémeno es,
cuando se aplica a un contexto intrapersonal, un ejemplo tedricamente crucial de
autoengano.

Luego de examinar el segundo caso, Hanson examina la concepcién resultante del
autoengafio. Considera que Ainslie apoya una concepcion “desguionada” [debyphenated) del
autoengafio. El autoengafio no es tanto “auto-engafio” [se/f-deception] como “auto engafio”
[self deception]: se trata del fendmeno de creer erréneamente que las acciones ejecutadas en el
pasado fueron acciones realizadas bajo el mismo conjunto de preferencias que se posee
actualmente; es esta ultima creencia la que es falsa. Las acciones que una persona ejecuté en
el pasado, que resultan inconsistentes con lo que la persona valora hoy, fueron acciones
realizadas bajo un conjunto distinto de preferencias. Pero decir que una accién fue
¢jecutada bajo un conjunto distinto de preferencias es afirmar, si se emplea el aparato
conceptual del modelo de Ainslie, que fueron ejecutadas por un si mismo diferente.
Presumiblemente, observa Hanson, la razén gramatical por la cual empleamos un guién en
el término “auto-engafio” [self-deception] es la de ligar reflexivamente el acto de engafiar con
el engafiado. Al remover el guidn, prosigue, no esta intentando ejecutar algin truco
lingifstico, sino que esta intentando sefialar que el mejor camino para comprender el
autoengafio en un sistema de descuento hiperbélico es entenderlo como un sistema que
divorcia el engafiador del engafado. El agente que es engafiado por el si mismo es un
descontador cuyo yo actual intenta dar sentido (o “acomodar”) las acciones ejecutadas bajo
un conjunto diferente de preferencias en términos que serfan coherentes con el conjunto de
preferencias que actualmente tiene. Esta concepcion “desguionada”, considera, es capaz de
acomodar las variedades de jardin de autoengafio de un modo consistente con la
perspectiva de los yoes diacrénicamente distintos.

Hanson considera que el modelo de “auto engafio” que ha desarrollado presenta
una consecuencia indeseable: implica que el auto engafio es abundante. El auto engafio
ocurrira toda vez que un yo intente explicar una conducta que cree (erréneamente) que le

pertenece, pero que en realidad es la conducta de otro. Deberfamos suponer

101



razonablemente, observa Hanson, que el auto engafio ocurre con la misma frecuencia con
la que ocurren la inversién de las preferencias y del control. Bajo esta concepcion,
concluye, las personas son generalmente auto engafladores crénicos, dado que son
generalmente descontadores crénicos.

Si bien no emprenderemos aqui una critica sistematica de la propuesta de Hanson
respecto de las relaciones entre autoengafio y adiccién, a nuestro modo de ver, su
concepcién del autoengafio presenta varios puntos débiles. Tales debilidades no requieren
cuestionar ni el Modelo del Descuento Hiperbdlico ni (aunque quizas constituya el eslabén
mas débil de la cadena argumentativa) la concepcién del yo multiple. Estas falencias son,
principalmente, la limitacién del analisis a casos de racionalizacién de las conductas y
afirmar, sin una justificacion apropiada, que la creacién de justificaciones racionales y
morales constituye un ejemplo teéricamente crucial de autoengafio. Concedamos, en
primer lugar, que los limites entre el autoengafio y otras distorsiones motivadas de las
creencias no son nitidos: multiples ejemplos atestiguan la existencia de casos dudosos, que
parecen oscilar entre el autoengafio y fenémenos tales como el pensamiento desiderativo, la
ceguera intelectual, la racionalizacién, la negacién y, como hemos mencionado en capitulos
previos, la mera ignorancia no motivada. Sin embargo, el cardcter borroso de las fronteras
entre tales fenémenos no las elimina por completo. Muchos casos de autoengafio no
involucran la generacién de explicaciones que justifiquen una conducta que resulta
cuestionable para el propio agente; mas aun, el propio autoengafio parece impedir o
dificultad conductas que resultarfan adecuadas a la vista de observadores externos. Este es
el caso, por ejemplo, del hombre que niega la infidelidad de su pareja pese a las claras
pruebas en contrario a su creencia, creencia que le impide realizar las conductas que
resultatfan adecuadas en tal situacién. El modelo de Hanson, en suma, si bien sumamente
provocativo y novedoso, adolece de algunas limitaciones conceptuales que limitan su
interés como explicacién de las relaciones entre el pensamiento y la conducta adictivas, por

una parte, y el autoengano, por la otra.

En este apartado hemos examinado algunas posiciones respecto de la relacién entre
autoengafio y adicciéon. Podemos, en consecuencia, sugerir algunas conclusiones,
seguramente provisionales, habida cuenta tanto de los avances en el estudio de los procesos
relativos a los trastornos por dependencia de sustancias como los relativos al autoengafio.
En primer lugar, las distorsiones observables en el pensamiento del adicto exceden lo que

técnicamente denominamos autoengafio, a menos que demos al término un alcance mucho

102



mayor para que incluya fenémenos como la racionalizacién o la minimizacién. Este es el
caso de autores, como Trivers y Hanson (especialmente el primero), que le asignan un
alcance mayor que el usual. Esta multiplicidad de variantes de pensamiento sesgado no
constituirfa un inconveniente para el estudio de las relaciones entre ambos fenémenos, en
principio, si se hiciera el intento de distinguir el autoengafio de otros fenémenos con los

[4

que mantiene un “aire de familia”. En ausencia de este intento, sin embargo, la relacién
permanece inevitablemente indeterminada. El vinculo entre las adicciones y el autoengafio,

en sintesis, sigue pendiente de un esclarecimiento conceptual y empirico apropiado.

103



Capitulo IV. :Hemos sido disefiados pot la evolucién para autoengafiarnos?

Uno de los aspectos mas intrigantes del autoengafio, como hemos sefialado en
capitulos previos, es la propia existencia de una capacidad para producir en nosotros
mismos una distorsion en las creencias acerca de algin aspecto de la realidad. Lo anterior
puede traducirse en dos preguntas fundamentales: cudles son los mecanismos mentales que
hacen posible tal distorsién, y por qué se encuentra presente en nuestro sistema psiquico.
Como hemos visto en el capitulo precedente, esta ultima pregunta ha sido respondida por
algunos autores sobre la base de la supuesta funcién defensiva que el autoengafio tendria
dentro de nuestro funcionamiento mental. Sin embargo, esta funcién del autoengafio, o su
presunta contribucién a nuestro bienestar, es una tesis que ha resultado a muchos autores
como minimo polémica.”’ No resulta extrafio, en consecuencia, que varios teéricos hayan
explorado otros caminos en la busqueda de una explicaciéon para la existencia de un
fenémeno tan elusivo. Una linea especialmente destacada ha estado basada en la
presuncién de que la Teorfa de la Evolucién podria dar una respuesta satisfactoria a esos y
otros interrogantes.

En las ultimas décadas el pensamiento evolucionista ha ido ganando cada vez mas
terreno como fundamento para la explicacién de fendmenos psicolégicos y sociales, desde
el primitivo y controvertido programa de la sociobiologia en la década del *70 (Wilson,
1975), hasta los posteriores y mas elaborados intentos de basar nuestra comprension de lo
mental en los principios de la evolucién. El programa teérico conocido como “psicologia
evolucionista”, ”* en particular, se ha caracterizado por la tentativa sistematica de mostrar
como nuestras estructuras mentales son el resultado de un proceso evolutivo. Tales
estructuras fueron seleccionadas por su contribucién para la supervivencia y el éxito
reproductivo de los organismos que las posefan; en otros términos, constituyen

adaptaciones.” Bn los dltimos veinte afios se han publicado multitud de ensayos que

" Van Leeuwen (2007), de quien hablaremos en este capitulo y el siguiente, observa que la explicacién del
autoengaflo sobre la base dela evitacion del dolor no constituye una explicacion apropiada pata su existencia,
ya que la mala informaciéon parecerfa inevitablemente disminuir la aptitud a largo plazo. El dolor fisico y
psicoldgico, sefiala, existe por razones bioldgicas.

72 En otra parte (Fernindez Acevedo, 2008) identificamos tres compromisos tedricos fundamentales de la
psicologia evolucionista: adaptacionismo, computacionalismo/modularidad e innatismo.

73 No debe confundirse el sentido del término “adaptativo” para la Teorfa de la Evolucién del que
frecuentemente se le asigna en la psicologia contemporinea, que harfa referencia a las ventajas que una
determinada funcién o rasgo mental puede poseer para el bienestar o la salud mental. Véase al respecto el § 3
del capitulo II1.

104



examinan los principios teéricos y hallazgos facticos en psicologfa evolucionista, ya sean los
producidos por los principales autores que promueven y desarrollan esta perspectiva
(Tooby y Cosmides, 1992; Symons, 1992; Buss, 1995; Cosmides y Tooby, 1997; Pinker,
1997), como aquellos escritos por partidarios o simpatizantes criticos (Wright, 1994;
Caporael, 2001; Kennair, 2002; Durrant y Ellis, 2003). La perspectiva evolucionista en
Psicologia ha sido aplicada a un muy amplio campo de investigacién, que incluye entre
muchos otros temas el lenguaje (Pinker y Bloom, 1992), el intercambio social (Cosmides y
Tooby, 1992), la eleccién de parejas sexuales (Buss, 1992), el homicidio (Daly y Wilson,
1988), la psicopatia (Mealey, 1995), y las emociones (Cosmides y Tooby, 2000; Nesse,
1998). No resulta extrafio, en consecuencia, que distintos autores interesados en el
autoengafio hayan orientado sus intentos de explicacién del fendmeno a la busqueda de sus
otigenes en los desafios que nuestra especie debid enfrentar para sobrevivir; asi, han visto
la luz diversos intentos de lograr una comprensiéon evolucionista del autoengafio
(Ramachandran, 1996; Moomal y Henzi, 2000; Surbey y McNally, 1997), incluso en
territorios tedricos bastante mas complejos que los comparativamente “simples” procesos
de autoengafio individual (Wrangham, 1999; Johnson, Wrangham y Rosen, 2002).

Dados los avances que el pensamiento evolucionista posibilité para las ciencias
biolégicas, prima facie pareceria plausible pensar que este pensamiento constituirfa un
cimiento sélido para el logro de una comprensién del autoengafio. No obstante, tampoco
encontraremos en este terreno una explicacion unificada. Esto se debe fundamentalmente a
que la aplicacién de la perspectiva evolucionista a la explicacién de los fenémenos humanos
ha sido terreno de fuertes controversias.”* Si bien no todas estas controversias internas se
han trasladado a los intentos de explicar el autoengafio en términos evolucionistas, esto si
ha ocurrido con un debate fundamental, que es el que opone a quienes consideran que el
principio adaptacionista es la clave para comprender tanto la mente como las conductas
humanas con aquellos que rechazan este supuesto. Sin animo de aspirar a una descripcion
detallada de estas posiciones, resulta necesario describir brevemente este debate, que se
reflejara en las explicaciones del autoengafio.

El supuesto adaptacionista, dominante en las perspectivas evolucionistas en
Psicologia, puede ser caracterizado como el principio regulativo segtn el cual los sistemas
mentales han surgido como adaptaciones, y se debe buscar ante todo el beneficio para la
aptitud por el cual fue seleccionado un determinado rasgo. Desde el campo de la biologia

evolucionista, el supuesto adaptacionista ha enfrentado criticas referentes a que presenta

74 Cfr. Gould, 1997, Fodor, 1998; Panksepp, 2000; Tattersall, 2001, para una serie de criticas a la perspectiva
evolucionista en psicologfa y ciencias sociales.

105



una imagen poco plausible de los mecanismos de la evolucion, al centrar la atencion
exclusivamente en las adaptaciones debidas a la seleccion natural y desestimar o minimizar
la importancia de otros tipos de fendmenos. Entre estos otros fenémenos se cuentan los
spandrels” (véase fig. 2), esto es, subproductos no adaptativos surgidos como consecuencia
de la adquisicién de rasgos adaptativos, y las exaptaciones, estructuras que contribuyen a la
aptitud del organismo pero que evolucionaron por otras causas y fueron luego cooptadas
para ese fin.”

Sobre la base de lo expuesto, presentaré aqui tres perspectivas evolucionistas sobre
el autoengafio. La primera de ellas afirma que este fenémeno es una adaptacion, esto es, es
un rasgo seleccionado por su contribucién a la aptitud del organismo que posee esta
capacidad. La segunda sostiene que el autoengafio es un spandre/ o subproducto estructural
de otros rasgos de la arquitectura mental; en consecuencia, el autoengafio no contribuye, ni
lo ha hecho en el pasado, a nuestro éxito reproductivo. La tercera, diferente pero de algin
modo parcialmente compatible con las posiciones anteriores, considera que el autoengafio
provee de beneficios para la aptitud, pero no necesariamente ha evolucionado como una

adaptacion.

Fig. 2

Spandrel: espacio de forma aproximadamente triangular resultante de la superposicion de un domo sobre una estructura
de arcos. No cumple ninguna funcién dentro del conjunto, sino que es un subproducto de necesidades estructurales.

75 El uso del término “spandrel” para hacer referencia a esta clase de fenémeno se debe a Gould & Lewontin
(1979).

76 Cfr. Gould (1997) y Gould & Lewontin (1979), para una critica ya clasica al adaptacionismo. Véase también
Buss y otros (1998), para una evaluacién de estas criticas. Cabe aclarar, no obstante, que el supuesto
adaptacionista de la psicologia evolucionista no debe ser interpretado como la tesis extrema segun la cual
todos los rasgos fenotipicos de un organismo son adaptaciones; en diversos escritos los psicdlogos
evolucionistas aceptan la existencia de spandrels (cfr. Cosmides & Tooby, 1997; sobre distintos modos del
concebir el adaptacionismo, cfr. Godfrey-Smith, 2001; Atran, 2005).

106



1. El autoengafio como adaptacion

Si bien varios autores se han inclinado hacia una explicacién adaptacionista para el
autoengafio (Byrne y Kurland, 2001; Stevens et al, 2006; Surbey, 2011) sin duda el mas
influyente y consecuente defensor de la tesis de que el autoengafio constituye una
adaptacién ha sido el bidlogo evolucionista Robert Trivers. Trivers, reconocido por sus
aportes a la comprensién de la evolucién social, la cooperacién y el conflicto, ha defendido
esta posicion desde la década del 70, mucho antes del surgimiento de la psicologia
evolucionista. En su prélogo al célebre libro de Richard Dawkins E/ gen egoista (1976),

Trivers sostuvo que:

[S]i (segin argumenta Dawkins) el engafio es fundamental en la comunicacién animal,
entonces debe existir una rigurosa seleccion destinada a detectar el engafio, y ello implica, a
su vez, una selecciéon que favorezca el autoengafio permitiendo que algunos hechos y
motivos permanezcan en la esfera de la inconsciencia para no traicionar, mediante las sutiles
sefiales del conocimiento de si mismos, el engafio que se esté cometiendo. Asi, el punto de
vista convencional, que afirma que la seleccién natural favorece los sistemas nerviosos que
producen imdgenes cada vez més precisas del mundo, es una concepcién muy ingenua de la

evolucién mental (pp. viii-ix).

En diversos articulos posteriores (1982, 2000, 2002, 2010) y en un libro (2011),
Trivers ha mantenido esta posicién, si bien con algunos cambios que no la han alterado en
lo sustancial. Ha defendido una caracterizaciéon amplia (quizas excesivamente amplia) del
autoengafio; para €, el término abarca no sélo los fenémenos intrapsiquicos a los que suele
hacer referencia comtinmente, sino también a fendmenos limitrofes entre lo biolégico y lo
psiquico, y a hechos en los cuales los componentes sociales y culturales juegan un rol
fundamental (como los desastres aéreos y las guerras). Dado que nuestro proposito en este
capitulo es examinar especificamente las explicaciones evolucionistas acerca de la existencia
del autoengafio, me limitaré a este aspecto de la teoria de Trivers; con este fin, tomaré
como referencia la versiobn mas sistematica y “académica” de su teorfa, que aparece
expuesta en un articulo en colaboracién con el psicélogo William von Hippel (2011).

von Hippel y Trivers comienzan planteando diversas preguntas referentes al
autoengafio: ¢por qué las personas se engafian a si mismas?; scudl es la arquitectura mental
que hace posible que la misma persona sea tanto quien engafia como quien es engafiado?;

¢cémo se manifiesta psicolégicamente el autoengafio en si mismor Estas tres preguntas son

107



abordadas desde una perspectiva que sostiene que el autoengafio evolucioné basicamente
como un medio para facilitar el engafio a otros y para la obtencién de beneficios en la
interaccion social.”’

Los autores parten de una concepcién del autoengafio como un concepto que
abarca varios tipos de procesos distintos, que son directamente comparables a los procesos
involucrados en el engafio interpersonal; incluyen estrategias sesgadas de busqueda de
informacién y procesos sesgados de interpretacion y de memoria. Lo que caracteriza a estas
variedades de autoengafio es que las personas favorecen la informaciéon bienvenida por
sobre la informacién indeseada de un modo que refleja sus metas o motivaciones.”
También examinan casos de autoengafio a los que caracterizan como “clasicos”, tales como
la racionalizacién y el convencerse a uno mismo de que una mentira es verdadera. Las
“variedades de autoengafio” a las que hacen referencia incluyen:

a. Busqueda de informacién sesgada, en tres variantes: el monto de la informacién
recolectada, la busqueda selectiva y la atencién selectiva.

b. Interpretacion sesgada.

c.  Recuerdos erréneos.

d.  Racionalizacién.

e. Convencimiento al s{ mismo de que una mentira es verdadera, variante que admite
dos versiones: autoengafio acompafiado de dafio neurolégico y autoengafio no

~ ~ Lo T9
acompafiado de dafio neurolégico.

El enfoque consistente en tratar al autoengafio como sesgos en el procesamiento de
la informacién que dan prioridad a la informacién bienvenida por sobre la indeseable
difiere, observan, de los enfoques clasicos del autoengafio que sostienen que el individuo

autoengafiado debe poseer dos representaciones de la realidad: una verdadera,

77 El interés de von Hippel y Trivers no se limita a la funcién del autoengafio, sino también a los mecanismos
que lo hacen posible. Respecto de esta cuestion, los autores examinan tres divisiones de la mente: memoria
explicita versus memoria implicita, actitudes explicitas versus actitudes implicitas y procesos automaticos
versus procesos controlados. Esos “dualismos mentales”, como los llaman, no involucran por si mismos
autoengaflo, pero cada uno de ellos juega un rol importante en posibilitar el autoengafio.

78 Notemos aqui, aunque volveremos sobre este punto, el hecho de que esta caracterizacién no abarca al
autoengafio negativo o retorcido.

7 Esta enumeracién resulta util para recordar una limitacion de algunos estudios psicologicos sobre el
autoengafio, limitacién que se reproduce en este trabajo de un modo particular. Si bien el articulo incluye un
gran numero de referencias a trabajos empiricos que los autores emplean para apoyar sus tesis, la elaboracién
conceptual de la categorfa de autoengafio es sumamente limitada. El listado antetior es un claro indicador de
ello: incluye una serie de fenémenos (en particular, el autoengafio acompafiado de daflo neurolégico) que
generan una categorfa de limites sumamente difusos. Si bien es obvio que no puede prohibirsele a nadie que
emplee el término con estos alcances, no parece forzoso que debamos aceptar que se esta explicando de esta
manera algin aspecto relevante del autoengafio.

108



preferentemente almacenada en la mente inconsciente, y una falsa, almacenada en la mente
consciente. Por el contrario, las personas pueden engafiarse a s{ mismas evitando que la
informacién indeseada sea inicialmente almacenada, y es posible mostrar claramente que
este acto puede ser motivado. von Hippel y Trivers consideran importante destacar que no
todos los sesgos en el procesamiento de la informacién son autoengafiosos. Desde su
perspectiva, sélo pueden ser considerados autoengafiosos cuando favorecen la informacioén
bienvenida sobre la informacién indeseada de un modo que refleje las metas de la persona.

Como hemos sefialado, los autores encuentran una cercana conexién explicativa
entre el autoengafio y los procesos de engafio interpersonal. En la lucha por la obtencién
de recursos, una estrategia que ha surgido a lo largo de la evolucién es el engafio. Las
practicas engafiosas instigaron una lucha coevolucionista, dado que la seleccién favorecid
en el engafiado el desarrollo de nuevos medios para detectar el engafio, y nuevos medios de
engafio en el engafiador. En el engafio entre seres humanos, sefalan, hay al menos cuatro
categorias generales de seflales que las personas pueden emplear para detectar intentos
engafiosos: los signos de nerviosismo, la supresion, la carga cognitiva y las fuentes
idiosincrasicas. Los signos de nerviosismo resultan tipicamente de la consideracién de los
costos potenciales de la deteccion del engafio. La supresion refiere al esfuerzo por evitar los
signos no verbales de nerviosismo que revelarian el engafio por medio del control del
rostro, torso y miembros; esto, a su vez, da lugar a otros indicadores, como un incremento
en el tono de voz. la carga cognitiva tiene lugar cuando las personas mantienen
simultaneamente dos tipos de contenidos en la memoria de trabajo; en este caso el engafio
puede ser detectado a través de pistas asociadas a la carga, como los intervalos entre
oraciones y la simplificacién de la estructura de éstas. Por dltimo, respecto de las fuentes
idiosincrasicas, cada persona revela sus estados mentales de diferente forma, de modo que
una persona familiarizada con quien intenta engafiar también puede detectar indicadores
especificos de engafio.

von Hippel y Trivers consideran que los seres humanos somos detectores
competentes del engafio cuando se cumplen ciertas condiciones (por ejemplo, que se pueda
interrogar a quien intenta engafiar, o que el engafio tenga un costo para quien lo intenta).
En consecuencia, la tesis central de su trabajo es que, por medio de engafiarse a s{ mismas,
las personas pueden engaflar mejor a otros, ya que cesan de emitir las seflales de engafio
mediado conscientemente que podrian revelar su intento. A la vez, el autoengafo evita el
costo de la carga cognitiva, por lo que un corolario de la tesis anterior es que enganandose a

si mismas, las personas son capaces de evitar los costos cognitivos del engafio

109



conscientemente mediado. Un segundo corolario deriva de la existencia del castigo
merecido para quien engafa en caso de que su intento sea descubierto. Este castigo parece
tener, seflalan los autores, profundas raices evolucionistas, dado que las personas
reaccionan con fuertes sentimientos de enojo y otras emociones negativas cuando advierten
que estan siendo engafiadas. Ahora bien, dado que hay muchas razones por las cuales una
persona puede no comportarse de acuerdo con lo esperado o deseado, una solucion para la
amenaza de castigo cuando un engafio es descubierto es la de cooptar tales razones
mediante una apelacién a la ignorancia o a la ineptitud en vez de al engafio. La atribucién
de un intento de engafio es critica a la hora de determinar si la victima del engafio siente
enojo y busca castigar o esta dispuesto a perdonar. El segundo corolario de la tesis central
es que, engafandose a s{ mismas, las personas pueden reducir el castigo si su engafio a
otros es descubierto.

Ademas de lo anterior, los autores enuncian una segunda forma mas general en la
cual el autoengafio puede facilitar el engafio a otros, esto es, puede ayudarnos a convencer a
otros de que somos mejores de lo que realmente somos. Entonces, los beneficios del
autoengafio van mas alla de convencer a otros de mentiras especificas, en la medida en que
puede ayudarnos a incrementar las ventajas sociales mas generales del automejoramiento
[self-enhancement]. Las personas son impresionadas por la confianza que observan en los
demas, y tal confianza es también determinante de la influencia social; de este modo, las
personas que mayor confianza muestran resultan mas crefbles, y es mas probable que su
consejo sea seguido en comparacién con el proporcionado por personas que carecen de tal
confianza. Las pruebas muestran, segin los autores, que los sesgos de automejoramiento
son visibles en una amplia variedad de dominios y estrategias y dentro de una amplia
variedad de poblaciones; asimismo, las personas tienden a estar convencidas de que son
mejores que el promedio. Pero ademas del sesgo de automejoramiento, las personas
también subestiman a otros. De hecho, el automejoramiento y la subestimacién a otros son
caras de una misma moneda, en la medida en que las personas construyen su autoimagen
mediante la comparacién social.

Como sintesis del punto anterior, los autores enuncian una segunda tesis, la que
sostiene que, por medio del engafio a si mismos acerca de sus propias cualidades positivas y
las cualidades negativas de otros, las personas son capaces de desplegar mayor confianza de
la que de otra manera sentirfan, posibilitindoles en consecuencia avanzar social y

materialmente.

110



La existencia del autoengafio resulta asi, en el enfoque de Trivers, explicada por sus
beneficios adaptativos; no sélo proporciona ventajas comparativas en términos de la
aptitud, sino que, justamente, tal capacidad ha sido seleccionada por proveer esta clase de
ventajas para su poseedor. Esta posicion, que adjudica claros beneficios a la capacidad para
el autoengafio, sin reparar en sus posibles costos, ha sido objeto de una serie de objeciones
muy incisivas.”” Por mencionar sélo una, la omisién de un examen siquiera superficial del
autoengafio negativo (determinada por la restrictiva definicién inicial del fenémeno) genera
fundadas dudas respecto de la adecuacién de la explicacién propuesta. Pospondremos, no
obstante, una evaluacion critica de la teorfa de Trivers hasta el final de este capitulo, donde

la compararemos con las explicaciones evolucionistas alternativas.

2. El autoengafio como subproducto

Los autores que abogan por una perspectiva no adaptacionista acerca del
autoengafio, esto es, quienes sostienen no sélo que la capacidad para el autoengafo no fue
seleccionada por su contribucién para la aptitud, sino que tampoco provee un valor
adicional para aquella, parecen constituir un grupo minoritario (Kurzban y Aktipis, 2007,
Mercier, 2011). Sin embargo, puede encontrarse una soélida defensa de esta posicién en dos
articulos de N. Van Leeuwen (2007, 2008).

Van Leeuwen comienza planteando el problema de la existencia del autoengafio de
la siguiente manera. El conocimiento, observa, es prima facie critico para el éxito
evolucionista que nuestra especie ha tenido. Ahora bien, la extendida capacidad humana
para el autoengafio socava el conocimiento. La existencia de tal fenémeno, en
consecuencia, crea un dilema relativo a la manera de comprender el valor que el
conocimiento en general posee para la aptitud. Si el conocimiento mejora la aptitud,
entonces la capacidad para el autoengafio no deberia existir, dado que socava el
conocimiento. Pero, de hecho, existe. Si el conocimiento no incrementara la aptitud,
entonces la capacidad para el autoengafio no constituiria un problema para la teorfa
evolucionista, pero en tal caso nos privarfamos de la mds obvia explicaciéon de nuestros
rasgos mas complicados e interesantes.

La respuesta de Van Leeuwen a este dilema (como él lo denomina) es defender una
posicién respecto del autoengafio que lo concibe como el subproducto de un nimero de

habilidades humanas criticas que nos hacen posible conocer y comportarnos racionalmente

80 Véanse al respecto los comentarios criticos al articulo de Trivers y von Hippel (2011) contenidos en el
mismo ndimero de la revista Bebavioral and Brain Sciences.

111



dadas nuestras capacidades mentales finitas. Asimismo, tal concepcién considera que la
capacidad para el autoengafio constituye lo que Gould y Lewontin denominan un spandrel
es un subproducto estructural de rasgos que no fueron seleccionados por su rol en la
produccion de tal capacidad. Van Leeuwen no afirma que los rasgos que hacen posible al
autoengafio sean en si mismos adaptaciones; le resulta suficiente afirmar que existe una
justificacion independiente para postular su existencia. Ambas tesis son idénticas, observa,
en la afirmacién relativa al caracter de subproducto estructural del autoengafio, pero
difieren en lo que sostienen respecto de tales rasgos: la primera tesis afirma que son criticos
para la conducta y cognicién racional finitas; la segunda, que no han surgido en la seleccién
natural para producir el autoengafio. Van Leeuwen considera que su enfoque tiene ventajas
sobre el de Trivers. En primer lugar, en la medida en que la capacidad para el autoengafio
surge a partir de rasgos de la mente cuya existencia es plausible de modo independiente, su
solucién es mas parsimoniosa debido a que no postula funciones adicionales; el trabajo que
debe hacerse se limita a explicar la manera en que tales rasgos dan origen al autoengafio. En
segundo lugar, su enfoque no descansa en un postulado empirico dudoso, esto es, que el
autoengafio incrementa la aptitud.

Conviene comenzar por la definicion que Van Leeuwen propone del autoengafio.
Un agente se encuentra en un estado de autoengafio si y sélo si: 1) posee una creencia; 2)
esa creencia es contraria a aquello que sus normas epistémicas, en conjunciéon con la
evidencia que posee, usualmente dictarfan; y 3) un deseo, que posee un contenido
adecuadamente relacionado con la creencia en cuestion, genera una diferencia causal tal que
la creencia es sostenida de un modo epistémicamente ilegitimo.

Sobre la base de lo anterior, el argumento central de Van Leeuwen en favor de la
tesis del autoengafio como spandre/ consistira en definir lo que concibe como el complejo
esencial de rasgos de la mente a partir de los cuales el autoengafio (el desiderativo en
particular) surge. Tal complejo incluye siete rasgos:

EC1. Los deseos tienen un “aguijon” [s#zng] caracteristico que acompafia la anticipacion
o la evidencia de no satisfaccion.

EC2. Los seres humanos tienen la habilidad de atender selectivamente a las entradas de
evidencia.

EC3. Los seres humanos tienen una inclinacién general a evitar el malestar.

Estos tres rasgos pueden conducir al autoengafio; no obstante, Van Leeuwen
observa que es importante destacar que el funcionamiento normal de EC1-EC3 no tiende a

producir autoengafio. EC1 es conducente al logro de metas. EC2 es un rasgo esencial de

112



cualquier sistema cognitivo finito; sin él, la mente estaria invadida por una mirfada de
estimulos, muchos de los cuales serfan irrelevantes para las metas del organismo. EC3
tipicamente tiene la funcién de mantener al organismo lejos de situaciones que puedan ser
dafiinas y es generalmente conducente al logro de metas. ™'
ECA4. La evidencia esta estructuralmente organizada en la mente humana. No serfamos
capaces de prestar atenciéon a la evidencia de un modo selectivo si no estuviera
organizada de forma tal que nos permitiera buscar en ella.
EC5. Los humanos forman creencias sobre la base de la evidencia en conjuncién con
normas epistémicas. Existe una profunda ironfa, observa Van Leeuwen, en el hecho de
que este rasgo racional de la mente es tanto subvertido como implicado por el propio
autoengafio: es subvertido con respecto a la evidencia total, pero implicado en la
formacién de la creencia autoengafiosa por la evidencia a la que se atiende
selectivamente.
EC6. Los humanos experimentan placer ante la evidencia de que sus deseos seran
satisfechos.
EC7. Los seres humanos buscan el placer. Deberia resultar claro, sefiala Van Leeuwen,
que este rasgo y el anterior contribuyen al logro de las propias metas, pero también
estan implicados en la modulacién de la atencién guiada por la busqueda de comodidad
[comford] que produce el autoengafio.

Ademas de los rasgos enumerados, en la base del autoengafio se encuentran
también los facilitadores y las fuentes de deseo. Un facilitador es un rasgo mental que hace
mas facil la falla de las normas epistémicas y la evidencia en el autoengano; una fuente de
deseo da origen a deseos apropiados para generar un estado de autoengafio. Este segundo
grupo incluye:

F1. La red de creencias tiene inercia. Un sistema de creencias no cambia globalmente
con facilidad debido a la existencia de hechos que son anémalos desde la perspectiva de
creencias particulares. Este rasgo es ampliamente ventajoso para la coherencia de
nuestro sistema de creencias, ya que sin ¢l éste experimentaria una revolucién con cada
descubrimiento de hechos anémalos. No obstante, también puede hacer posible al
autoengano.

F2. Los deseos y otras emociones generan conjeturas y pensamientos. En la medida en
que las emociones y los deseos sugieren pensamientos, conjeturas e hipotesis al agente,

también influencian la formacién de creencias (razonamiento tedrico). Este modo de

81 En este apartado seflala Van Leeuwen que el autoengafio ocurre muy raramente respecto de las creencias
perceptivas; ocurre mucho mds a menudo en relacién a lo que se podria llamar intangibles.

113



influencia de los deseos y emociones sobre la formacién de creencias es beneficioso
para el logro de metas tanto cognitivas como practicas, ya que sin la guia de la emocién
dirigida hacia aquello a lo que atendemos nuestras capacidades cognitivas serfan
arrastradas a la consideracién de una infinidad de informacién inatil.
F3. Los humanos pueden aplicar diferentes grados de escepticismo a diferentes
proposiciones. El escepticismo —apartamiento de la creencia en una proposicién que no
satisface cierto nivel de justificacién- admite diferentes grados. Ser escéptico es una
capacidad racional, que ayuda a descartar falsas creencias. Pero aplicar el escepticismo
de manera diferencial a diferentes proposiciones puede conducirnos a buscar en menor
medida la verdad, toda vez que la aplicacién diferencial del escepticismo es causada por
deseos distintos que el deseo por la verdad. El malestar con la evidencia en favor de la
creencia de que no p, causada por un deseo de que p, puede llevar a una persona a
desear reclasificar esa evidencia; la aplicacion diferencial del escepticismo puede ayudar
en la reclasificacién de la evidencia y consecuentemente en el autoengafio de que p.
F4. Los humanos pueden suprimir memorias no deseadas. Van Leeuwen apela aqui a
las investigaciones de Michael Anderson, que muestran que esto es posible, asi como al
conocimiento de los procesos neurobiolégicos subyacentes. La supresién no es
equivalente al autoengafio, dado que puede tener la funcién de minimizar la distraccién
cuando debemos manejar una situacién a la cual no pertenece la memoria suprimida.
No obstante, la supresiéon puede facilitar el autoengafio, y que puede ser usada
deliberadamente en el autoengafio para debilitar el recuerdo de evidencia contraria a la
creencia deseada.

Por dltimo, tenemos las fuentes de deseo, tercer conjunto de rasgos que se

encuentran en la base del autoengafio:

DS1. Los humanos forman intenciones complicadas. Una intencién juega tres roles en
la vida mental. Primero, causa que las personas se involucren en razonamientos
medios-fines acerca de como lograr la meta pretendida. Segundo, que se desestimen
opciones que socavarfan tal meta. Tercero, que uno siga la pista de la meta pretendida.
Van Leeuwen sostiene que las intenciones, en virtud de jugar esos roles, engendran lo
que lama deseos subsidiarios, esto es, deseos de estados de cosas que serfan conducentes a
la realizacién de la meta buscada. Por lo general los deseos subsidiarios no conducen al
autoengafio, pero en ocasiones, especialmente en los casos de intenciones a largo plazo,
nos orientaran hacia objetos no inmediatamente tangibles, pero aun asi percibidos

como importantes.

114



DS2. Los humanos experimentan disonancia cognitiva cuando su conducta difiere de
las normas que rigen su autoconcepto. La disonancia cognitiva es el malestar que las
personas sienten cuando sus conductas no se ajustan a sus concepciones de si mismos
como seres morales, competentes y consistentes; como un estimulo aversivo, queremos
librarnos de ella. Tal deseo puede ser beneficioso para el logro de proyectos practicos,
dado que puede motivar al cambio de conductas inmorales, incompetentes o
inconsistentes. Sin embargo, tal deseo puede ser también conducente al autoengafio,
pues involucra contenidos no cercanos a la periferia sensorial de la red, que son

igualmente percibidos como importantes.

El sostener que el autoengafio es un spandre/ derivado de los rasgos descriptos,
seflala Van Leeuwen, no sélo es una explicacién mas parsimoniosa que la que lo considera
una adaptacién, ya que no postula funciones adaptativas adicionales; es también
perfectamente consistente con la intuicién que da origen a uno de los dilemas relativos al
autoengafio, esto es, que el conocimiento incrementa la aptitud.

La capacidad para el autoengano, concluye Van Leeuwen, no es una adiciéon
incidental a nuestra estructura cognitiva; proviene de la racionalidad en un contexto de
finitud. Tenemos deseos que tienen la capacidad de generar autoengafio; si a esto se suma
una evidencia mixta, nos encontraremos en un contexto propicio para este estado.
¢Significa esto que el autoengafio es inevitable para los humanos? Van Leeuwen observa
que la propension al autoengafo no puede ser eliminada; sin embargo, puede ser evitado en
alguna medida mediante el cultivo de habitos cognitivos que neutralicen los aspectos de la
mente que lo hacen posible. Podemos confrontar evidencia que produce malestar y
aceptatla tal cual es; también podemos reconocer el potencial de generacién de autoengafio
de nuestros deseos. El autoengafo, en sintesis, no es un fenémeno que se encuentre por

completo fuera de nuestras posibilidades de control.

3. La autopercepcién y el “efecto ganador”

Kido Lopez y Fuxhager (2012) sugieren una tercera explicacién evolucionista
alternativa a las propuestas por Trivers y Van Leeuwen. Sobre la base de las concepciones
del primero, centran su analisis en el rol que juega el autoengafio en la modulacién de la
autopercepcion, y no en el argumento segin el cual el autoengafio hace mas eficiente el

engafio a terceros. La razén que aducen para este cambio de énfasis es que consideran

115



haber encontrado una conexién importante entre un fenémeno conductual llamado efecro
ganador [winner effecd] y el autoengafio, y que esta conexién no sélo defiende la tesis de von
Hippel y Trivers de ciertas criticas presentadas por Van Leeuwen, sino que extiende y
enriquece en gran medida sus alcances y mecanismos evolucionistas. Su argumento es que
la conexién del autoengafio con el efecto ganador muestra que el primero puede zncrementar
la aptitud, o poseer valor o beneficios adaptativos. St bien el argumento presentado deja abierta
la posibilidad de que el autoengafio sea una adaptacion, no es ésta su conclusion; en vez de
cllo, su objetivo es argumentar que el autoengafio, independientemente de cémo haya
llegado a existit, posee la pacidad de incrementar el éxito reproductivo individual.

Mediante la adopcién de la definicién de autoengafio de Van Leeuwen (a la que
consideran preferible), sefialan que el argumento de von Hippel y Trivers que desean
defender de las criticas de ese autor tiene dos pasos: a) el autoengafio conduce a una
autopercepcion positiva y b) la autopercepcion positiva puede incrementar la aptitud. Dado
que no es posible afirmar que el autoengafio es necesario para una autopercepcion positiva, el
debate deviene acerca de eudn a menudo conduce a tal autopercepcién. Si fuese posible
mostrar que el autoengafio conduce mas frecuentemente al automejoramiento que a su
contrario, entonces a) deberia ser aceptado. Existe, sin embargo, un escollo para este
proyecto, que son los casos de awtoengaiio retorcido. Sustentar la afirmaciéon de que el
autoengafio resulta mas a menudo en creencias positivas acerca de uno mismo requiere dar
razones para creer que el autoengafio no es usualmente del tipo retorcido. Los autores
proporcionan tres razones tendientes a sustentar esta conclusion. En primer lugar, los
ejemplos que Van Leeuwen emplea para generar su caracterizacion del autoengafio son
ambos de la variedad no retorcida; segundo, en una busqueda en diez articulos y libros
sobre el tema, sobre un total de cuarenta y cinco ejemplos de autoengafio identificados,
treinta y ocho pertenecen a alguna variedad estindar, por lo que queda sustentada la tesis
de la preeminencia de tal variedad de autoengafio; por ultimo, el autoengafio manifestado
en estudios empiricos (como los de Quattrone y Tversky) es usualmente de la variedad
estandar, aun cuando los sujetos tuvieron la oportunidad para engafiarse a si mismos de un
modo retorcido. Una vez que las consideraciones precedentes se anexan a los argumentos
segun los cuales el autoengafio necesariamente debe ser acerca de uno mismo (Holton,
2001), puede concluirse que el autoengafo wsualmente conduce a creencias positivas acerca

: 82
de uno mismo.

82 Los autores desean permanecer agnésticos acerca del valor adaptativo del autoengano retorcido, si bien hay
razones para pensar que versiones mas modestas de este tipo de autoengafio incrementan la aptitud (Hartung,

116



Sobre la base de la defensa de la tesis a), los autores consideran que estan en
posiciéon de defender la segunda tesis, esto es, que las creencias positivas acerca de uno
mismo conducen a beneficios adaptativos. von Hippel y Trivers argumentan, basandose en
algunos estudios empiricos, que el automejoramiento causado por el autoengano conduce a
numerosos beneficios sociales. Como se seflald, las personas resultan impresionadas por la
confianza en si mismos que otros demuestran, y la confianza a menudo determina qué
personas son elegidas como lideres o parejas romanticas. Esto constituye un buen punto de
partida para mostrar por qué el autoengafio puede ser util a las personas en la sociedad
contemporanea; no obstante, persiste la necesidad de elaborar un argumento adicional para
sostener que el autoengafio puede tener valor adaptativo.

El fundamento para un argumento como el buscado puede hallarse en un
fenémeno conductual conocido como “efecto ganador”. Tal efecto es definido como el
incremento en la capacidad para vencer en conflictos sociales que sigue a la obtencién de
victorias previas. Si bien se encuentra presente en diversas especies de mamiferos, peces,
péjaros e invertebrados, su presencia y magnitud varfa sustancialmente entre especies, ¢
incluso entre especies estrechamente relacionadas. Tales datos sugieren que el efecto
ganador es un fenémeno con el cual la seleccién interactia. De hecho, lo anterior es
respaldado por investigaciones mas amplias que muestran tanto una refinada variabilidad
intraespecifica como una heredabilidad evidente en los fenotipos agresivos y sus
correspondientes mecanismos neurales y fisiolégicos. Dado lo anterior, los autores
consideran que es posible afirmar que el efecto ganador es capaz de haber evolucionado en
s{ mismo como muchos otros rasgos conductuales; no es meramente el resultado de
diferencias individuales en la capacidad intrinseca para el combate, sino que es debido
exclusivamente a un cambio en la experiencia relativa a las habilidades para vencer.

Uno de los roles del efecto ganador es ayudar a la formacién de jerarquias sociales.
Este nexo es, para los autores, el aspecto mas importante puesto de manifiesto por las
investigaciones descriptas acerca del efecto. La razén para esto es que la formacion de
jerarquias es un mecanismo a través del cual el efecto ganador incrementa la aptitud
individual. Por lo tanto, la seleccién probablemente actia sobre los mecanismos que
subyacen al efecto ganador.

Los autores consideran que es esencial para su argumento general comprender las
bases proximas del efecto ganador; esto es, como se forma el efecto ganador dentro de un

individuo dado. Casi toda la investigacién apoya la idea de que el efecto ganador es un

1988). Ahora bien, observan que si autoengafarse acerca de creencias negativas sobre uno mismo es
beneficioso, entonces esto apoyaria su tesis mas amplia de que el autoengafio tiene valor adaptativo.

117



producto de cambios dependientes de la victoria para el estado intrinseco de un individuo,
y esos cambios alteran subsecuentemente el modo en que un individuo estima sus propias
habilidades para la lucha. En consecuencia, esos cambios estan enraizados en la alteracion
concurrente de la habilidad real para el combate y la habilidad percibida. El segundo de
esos factores es de particular interés para los autores; indica que hay un efecto ganador
psicolégico que causa que los individuos se perciban a si mismos como contendientes
superiores respecto de otros en la misma poblacién, independientemente de su habilidad
real.

Un estudio que sugiere que existe un efecto ganador en los seres humanos
constituye una ayuda adicional de gran importancia para la idea de que el mantenimiento de
esas creencias puede ser funcionalmente importante de un modo que probablemente
incremente la aptitud. En conjunto, ese estudio y los trabajos relativos al efecto ganador en
vertebrados proveen un fuerte marco conceptual en el cual el acto de adquirir creencias
positivas acerca de uno mismo puede ser considerado como un fenotipo adaptativo que
puede ser modificado a través del tiempo por diversas presiones de seleccién. Deberia
notarse, observan, que el nexo entre el efecto ganador, la autopercepcién positiva, el
autoengafio y la aptitud es consistente con muchos de los estudios de Psicologia humana
citados por von Hippel y Trivers. Sin embargo, consideran que muchos de los estudios de
la conducta animal que ellos resaltan en su trabajo extiende el alcance evolucionista de esas
conexiones de un modo en que von Hippel y Trivers no lo hacen; esto es, conectan el

efecto ganador con indices reales de aptitud.

Una dimensién de importancia no menor del argumento de Kido Lopez y Fuxhager
es el intento de mostrar su posible compatibilidad tanto con la perspectiva del origen
adaptativo del autoengafio como con la perspectiva que lo concibe como un spandrel.
Especificamente, si bien Van Leeuwen sostiene que el autoengafio es un subproducto
estructural, no desestima la posibilidad que su valor positivo para la aptitud evite que sea
deseleccionado (y por lo tanto desaparezca); no obstante, considera que esta posibilidad
carece de sustento. Las investigaciones sobre el efecto ganador, afirman, proveen de apoyo
para esta tesis. En teorfa, el mecanismo del autoengafio que han esbozado es incluso
consistente con la idea de que el autoengafio evolucioné originalmente como un spandre/ o
como un subproducto de otros fenotipos cognitivos. Existen fuertes antecedentes respecto
de que un cierto rasgo que aparentemente carece de valor adaptativo pueda coevolucionar

con otro rasgo que si lo tiene. Sin embargo, tal rasgo coevolucionado puede resultar

118



subsecuentemente adaptativo y por lo tanto ser favorecido por la seleccién bajo
condiciones ecoldgicas nuevas. De este modo, parecetia que el autoengafio es similar a una
exaptacion: un rasgo que evoluciond por una funcién que es cooptado para una nueva. Los
autores consideran la posibilidad de que el autoengafio fuese originalmente un spandre/ que
luego fue cooptado para ayudar a los individuos a lograr autopercepciones positivas
adaptativamente beneficiosas. Si esto es correcto, observan, el autoengafio no es una
exaptacion per se, pero si algo similar. Si bien Van Leeuwen puede estar en lo correcto
respecto de que el autoengafio fue originalmente un subproducto de otros rasgos, no
necesariamente se sigue que nunca haya tenido valor adaptativo; setfa incorrecto concluir
que su razonamiento constituye un apoyo a la afirmaciéon de que el autoengafio es un
spandrel. Lo que les interesa mostrar es que su perspectiva es consistente con esta ultima
perspectiva; el autoengafio, independientemente de sus origenes evolutivos, tiene un valor

adaptativo a causa de su conexién con el efecto ganador.

4. ¢Qué es el autoengafio, entonces, en términos evolutivos?

Tenemos entonces tres explicaciones evolucionistas acerca de la capacidad humana
para el autoengafo. La posicion posiblemente mayoritaria, expresada por von Hippel y
Trivers, considera que la capacidad para el autoengafio es una adaptacién, esto es, un rasgo
seleccionado por su contribucion para la aptitud del organismo que posee tal capacidad. Tal
contribucién es doble: por medio de engafiarse a si mismas, las personas pueden engafiar
mejor a otros, ya que cesan de emitir las sefiales de engafio mediado conscientemente que
podrian revelar su intento; en segundo lugar, por medio del engafio a si mismos acerca de
sus propias cualidades positivas y las cualidades negativas de otros, las personas son
capaces de desplegar mayor confianza de la que de otra manera sentirian, posibilitindoles
en consecuencia avanzar social y materialmente.

El enfoque de von Hippel y Trivers deja varias cuestiones sin resolver. En primer
lugar, su caracterizaciéon del autoengafio es tan abarcativa que incluye procesos de muy
distintas clases, tanto normales como patolégicos. En segundo lugar, no responde
satisfactoriamente a una serie de criticas, algunas de las cuales preexistfan a su articulo de

2011.” Algunas de estas criticas fueron formuladas por el propio Van Leeuwen:

83 McKay y Dennet (2009) evalian la tesis segiin la cual, dada la presencia sistemdtica de creencias falsas en
nuestro sistema cognitivo, tales creencias deben ser adaptativas en el sentido evolucionista del término. En
este examen revisan brevemente la posibilidad de que el autoengafio, como sostienen von Hippel y Trivers,

119



a. La habilidad para mentir de manera convincente tiene tan grandes beneficios para la
aptitud que la contribucién del autoengafio a ella pesa mas que la pérdida de la
aptitud que esperarfamos que acompafiara a algo que reduce el flujo de informacién
confiable. El problema es que el autoengafio deberfa ser altamente especializado (por
ejemplo, asociado casi Unicamente con situaciones en las cuales mentir es
beneficioso) de modo tal que posea suficientes beneficios para la aptitud que
posibiliten que sea seleccionado. Incluso si tal rasgo cognitivo fuese posible parece
muy disimil al autoengafio que encontramos en el mundo real.*

b. Una segunda critica a la concepciéon del autoengafio de Trivers se basa en el
denominado “grain problens’, esto es, la dificultad para determinar con precision el
problema para resolver el cual surgieron las supuestas adaptaciones que se desea
explicar.

c. Por ultimo, el que Van Leeuwen considera quizas el mayor de los problemas: Trivers
concibe al autoengafio como una suerte de médulo (o médulos) que surgen en la
historia de la evolucién cognitiva humana. Presumiblemente, entonces, este médulo
se activarfa toda vez que los beneficios adaptativos de enganarse a s{ mismo fuesen
convenientemente cercanos. Tal punto de vista es problematico debido a que no
logra relacionar el autoengafio con otros aspectos de la cognicién.

Ademas de los argumentos de Van Leeuwen hay que recordar la falta de anilisis,
por parte de Trivers, de un examen de los casos de autoengafio retorcido. Como hemos
visto en relacién a las objeciones a las perspectivas intencionalistas sobre el autoengafio,
podria negarse que los casos negativos sean casos de autoengafio, pero las similitudes entre
ambos fenémenos son tan grandes que tal negativa deberfa contar con argumentos o

pruebas muy sélidos, argumentos o pruebas que estan ausentes en los trabajos de Trivers.

La posicién de Van Leeuwen, como hemos visto, concibe al autoengafio como un

spandrel, un subproducto estructural de un numero de habilidades criticas que nos han

constituya una adaptacién. Ademas de observar que la tesis de estos autores no cuenta con evidencia empirica
que la respalde de modo directo, existe evidencia preliminar que contradice la afirmacién del caracter
adaptativo del autoengafio.

84 Entiendo que a esta clase de objeciéon apunta Ramachandran (1996) de un modo mas colorido. Sugiere
considerar la siguiente situacion. Supéngase que un chimpancé (chimpancé A) observa en una ocasion el lugar
en el que el cuidador del zooldgico deposita un gran racimo de bananas. El chimpancé A indica entonces al
chimpancé B una direccién errénea, de modo tal de que sélo €l pueda comer las bananas. Sobre la base del
argumento de Trivers, supongase ahora que el chimpancé A, que desea asegurarse que el chimpancé B no
detecte la mentira, se involucra en un proceso de autoengafio, esto es, realmente cree que las bananas estan en
la errénea ubicaciéon que ha indicado al otro chimpancé. Pero si esto es asi, concluye, entonces el chimpancé
A también buscarfa las bananas en la ubicacién etrénea, lo que destruiria el propésito del engafio y resultaria
obviamente desadaptativo.

120



posibilitado conocer y comportarnos racionalmente dadas nuestras mentes finitas, y que no
ha sido seleccionados por su rol en la produccién de esa capacidad. No afirma que los
rasgos de los que deriva el autoengafio sean adaptaciones en si mismos; es suficiente para €él
mostrar que hay justificaciéon independiente para su existencia. El autoengafio, de esta
forma, carece en si mismo de valor adaptativo. Pese a estas cruciales diferencias, el enfoque
de Van Leeuwen puede ser objeto de una objecién similar a la que hemos formulado
respecto de la tesis adaptacionista de Trivers: no proporciona una explicacion evolucionista
para la existencia del autoengafio retorcido. La definicién de autoengafio de Van Leeuwen,
a diferencia de la de von Hippel y Trivers, no excluye a priori la existencia de esta clase de
autoengafio. Sin embargo (aunque no de un modo definitivo), Van Leeuwen desiste de
explicar la forma en la que el modelo que propone podria extenderse para acomodar los
casos de autoengafio retorcido y mostrar cuales serfan los tipos de deseo constitutivamente
involucrados que pudieran desencadenar la atencion selectiva y otras clases de proceso que
ha identificado en la produccién del autoengafio en general. Permanece como una cuestién
abierta, entonces, la pregunta relativa a si tal empresa puede tener éxito. No obstante, prima
Jfacie tal intento parece tener una ventaja respecto del adaptacionismo: dado que el
autoengafio no es una adaptacion, parece plausible la posibilidad de que tanto su variante
desiderativa como su variante retorcida sean meramente subproductos que, de modo

contingente, pueden resultar utiles en algunas ocasiones y perjudiciales en otras.

La perspectiva de Kido Lopez y Fuxhager, por dltimo, sostiene que el autoengafio
posee un valor adaptativo ligado al efecto ganador, pero no se pronuncian acerca de si
constituye un rasgo seleccionado por su contribucién a la aptitud (esto es, una adaptacién),
o si se trata de un rasgo que originalmente constituyé un subproducto estructural de otros
componentes fundamentales del funcionamiento mental, y que luego fue cooptado para
cumplir una funcién adaptativa. La capacidad humana para el autoengafio podria ser, en
consecuencia, tanto una adaptacién como un fendémeno similar a las exaptaciones. El
argumento de Kido Lopez y Fuxhager, como hemos sefialado, descansa en una premisa
que puede pasar inadvertida debido al escaso espacio que se le dedica en el texto, esto es, el
supuesto segun el cual el autoengafio necesariamente incluye creencias sobre el si mismo.
Existen buenas razones para pensar que tal premisa es como minimo dudosa (Fernandez
Acevedo, 2015); es muy cuestionable que todo caso de autoengafio efectivamente se trate
de un caso de engafio respecto del si mismo. Esta objecién puede sintetizarse de la

siguiente manera.

121



Habitualmente se dice de alguien que esta autoengafado respecto de #na creencia,
pero esta manera de describir el fendmeno podria generar la impresion engafiosa de que
quien se encuentra en estado de autoengafio sélo posee #na creencia falsa. Ahora bien,
como ha observado Oksenberg-Rorty (1988), el autoengafio se multiplica. El autoengafio
parece requerir de algunas actitudes de segundo orden, en si mismas también
autoengafiosas; cierto reconocimiento de los conflictos entre las creencias y algunas
estrategias ad hoc para reconciliar estos conflictos. En otras palabras, es posible distinguir
entre diversos niveles de creencias, ordenados segtin se trate de creencias principales sobre
el tema del autoengafio (por ejemplo, una creencia falsa acerca de nuestro buen estado de
salud), o creencias derivadas de la necesidad de dar coherencia y sustentar las creencias
principales sobre el tema del autoengafio (por ejemplo, la creencia en que los médicos que
nos han diagnosticado una enfermedad grave no son profesionales competentes). El hecho
de que el autoengafio involucre un conjunto de creencias, por consiguiente, no elimina la
posibilidad de establecer una organizaciéon o jerarquia dentro de ese conjunto. Parece util
hacer una distincién entre creencias centrales y creencias periféricas en los casos de
autoengafio. Sin negar que el autoengafio implique la existencia de un sistema complejo de
creencias, parece razonable suponer que no todas las creencias tienen la misma jerarquia.
La que llamaremos “creencia central” es la creencia falsa fundamental del autoengafio (por
ejemplo, que nuestra pareja nos es infiel, cuando no lo es). Las creencias periféricas seran el
conjunto de creencias desarrolladas alrededor de la creencia central, consistentes y
mutuamente sustentantes (por ejemplo, que el hecho de que nuestra pareja alguna vez se
haya demorado mas de lo normal en volver del trabajo es prueba sélida de engafio). Si se
admite la distincién anterior, es posible clasificar en términos generales a los casos de
autoengafio en dos tipos: aquellos en los cuales el objeto de la creencia central es algin
estado del mundo, y aquellos en los cuales el objeto de la creencia central es el si mismo. Es
obvio que en los casos de autoengafio en los que la creencia central versa sobre nosotros
mismos podremos decir que el estado de autoengano incluye creencias erréneas sobre
nosotros mismos. Sin embargo, esto es mucho mas dudoso en el caso de que la creencia
central verse sobre algin objeto del mundo externo. La admisién de que el autoengafio
implica la existencia de un sistema de creencias erréneas no significa que las actitudes de
segundo orden, el reconocimiento de conflictos entre las creencias y las estrategias ad hoc
para reconciliar estos ultimos impliquen la existencia en acto de todas las creencias
correspondientes derivadas de esos procesos. Muchas creencias erréneas surgirin como

consecuencia de diversos procesos subsecuentes a la adquisicién de la creencia central falsa:

122



entre otros factores posibles, la confrontacién de tal creencia por parte de personas
cercanas, el hallazgo de evidencia que la contradice, o una personalidad tendiente a la duda
y al autocuestionamiento. Supongamos una vez mas el caso del individuo celoso
convencido falsamente de la infidelidad de su pareja. Mas alla de la dificultad en determinar
las motivaciones de semejante estado, parece aceptable la idea de que los mismos
mecanismos cognitivos que hacen posibles los casos de autoengafio “positivos” conducen
al sujeto a adoptar una creencia falsa contraria a la evidencia disponible. Ahora bien ¢posee
el sujeto efectivamente creencias erréneas sobre si mismo, o estas creencias son un
producto ramificado y no necesario de procesos cognitivos postetiores? Imaginemos un
proceso en el cual la creencia del celoso es puesta en tela de juicio por un interlocutor
externo. En particular, el interlocutor cuestiona la manera en que el celoso ha evaluado la
evidencia a su disposiciéon. Ante el cuestionamiento, el celoso responde afirmando su
ecuanimidad y equilibrio tanto en la busqueda como en la interpretacién de la evidencia.
Cabe preguntarse ¢poseia el celoso creencias falsas relativas a si mismo, o estas creencias
surgen en el proceso, proceso por otra parte no siempre presente? Salvo que se recurra a la
dudosa (y posiblemente ad ho) nocidén de que las creencias preexistfan en forma
inconsciente en la mente del sujeto celoso, y son simplemente explicitadas ante el
cuestionamiento, parece mas plausible la respuesta que sugiere que tales creencias no son
mas que una ramificacién doxastica del proceso de autoengafio. Se puede admitir, también,
que es verdad que un proceso de autocuestionamiento puede conducir a la formacién de
creencias falsas sobre s mismo, pero este proceso no es necesario; al menos entiendo que
la carga de la prueba recae en quien diga que los procesos de autoengafio siempre implican el
autocuestionamiento o alguna otra clase de proceso generador de creencias de segundo
orden y la consecuente formacién de creencias falsas acerca de si mismo. Es posible
afirmar, en sintesis, que es muy plausible la idea de que el autoengafio en muchos casos
(quizas incluso la mayoria) involucra la existencia de creencias falsas acerca de uno mismo,
de una falla en el autoconocimiento; no obstante, parece poco plausible la idea de que
siempre deben estar presentes estas creencias para poder hacer una atribucién de
autoengafio. Si la objecién anterior es correcta, entonces perderia gran parte de su apoyo la
tesis de Kido Lopez y Fuxhager segtn la cual el autoengafio estandar conduce mayormente
a creencias positivas acerca de uno mismo y, consecuentemente, el nexo entre el

autoengafio y el beneficio para la aptitud.

123



¢Cual es la evaluaciéon que puede hacerse de estas posiciones? Creo que la posicién
segun la cual el autoengafio es un subproducto es mas solida que las alternativas.
Independientemente de las criticas que pueden formularsele a cada una de ellas, el enfoque
propuesto por Van Leeuwen presenta dos claras ventajas respecto del adaptacionismo, y
también respecto de la posiciéon que postula beneficios adaptativos para el autoengafio.

En primer lugar, si bien la teoria no ha sido desarrollada ain con ese proposito,
parece capaz, prima facie, de explicar al autoengafio negativo de una manera en la que las
otras dos no parecerfan poder hacerlo. Si, como hemos visto en el capitulo II, la adopcion
motivada de creencias negativas falsas es, indiscutiblemente, una variante de autoengafio,
entonces parecerfa que toda teorfa evolucionista comprehensiva sobre este fendémeno
deberia explicarlo, o al menos sentar las bases conceptuales para este logro. Sin embargo,
dado el vinculo del autoengafio con el automejoramiento presente tanto en la teorfa
adaptacionista de Trivers como en la de Kido Lopez y Fuxhager, que reconoce beneficios
adaptativos a aquel fenémeno, parece plausible la suposiciéon de que una forma de
autoengafio que en principio tiene consecuencias negativas para la imagen del si mismo no
puede ser explicado de modo satisfactorio.

En segundo lugar, la concepcion de que el autoengafio es un subproducto parece
ajustarse mucho mejor a los casos de autoengafio que es posible observar en el mundo real,
independientemente de los casos hipotéticos (e incluso ellos mismos cuestionables, como
vimos a través del ejemplo de Ramachandran) propuestos por los adaptacionistas. El
autoengafio puede, de modo contingente, representar una ventaja a corto plazo para el
organismo que es capaz de producirlo, pero también puede representar una fuente de

costos mucho mayores a mediano y largo plazo.

124



Capitulo V. Mentiras vitales.”® Las consecuencias pricticas del autoengafio

En los capitulos anteriores hemos examinado una serie de cuestiones tedricas
relativas al autoengafio: la caracterizacién de este fenémeno, los mecanismos psiquicos que
permitirfan explicarlo y sus presuntos origenes en la evoluciéon de nuestra especie, entre
otros. No obstante, al considerar su posible funcién defensiva, también hemos avanzado en
la consideracién de sus posibles consecuencias para nuestro bienestar. En este capitulo final
examinaremos preguntas de una indole muy diferente a las primeras y en linea con las
relativas a la posible funcién defensiva, esto es, nos ocuparemos aqui de las implicaciones y
consecuencias que el autoengafio tiene para nuestra vida y para la de nuestros semejantes.
De este modo, nos ocuparemos de las consecuencias del autoengafio para nuestra
constitucién moral y bienestar subjetivo, por una parte, y para nuestros sistemas de
creencias, tanto individuales como colectivos. Tales implicaciones y consecuencias, sin
embargo, dependeran en parte tanto de la caracterizacién del autoengafio como de las
explicaciones que de él se consideren adecuadas. Esto es, las preguntas mas puramente
conceptuales y explicativas se encuentran intimamente relacionadas con aquellas relativas a

las consecuencias concretas del autoengafio.

1. Las implicaciones morales del antoengario

En este apartado examinaremos el que, podria decirse, es el problema filoséfico por
excelencia sobre el autoengafio, y sobre el cual la filosofia mantiene su posicién de
privilegio.** Este es el problema relativo a las implicaciones morales del autoengafio, que ha
interesado a pensadores de perspectivas muy disimiles, que van desde las reflexiones del
Obispo Butler hasta el analisis de la “mala fe”” de Sartre, pasando por Adam Smith y Kant.
Las agudas observaciones volcadas por Butler (1726) en sus sermones sirven como util

punto de partida para el examen de las dimensiones morales del autoengafio.

85 La expresion “mentira vital” fue acufiada por el dramaturgo noruego Henrik Ibsen en su obra “El pato
salvaje”. Con ella se hace referencia a una clase de mentiras que hacen posible la continuidad de nuestras
vidas.

86 Cfr. al respecto Fingarette (1969), Linchan (1982), Darwall (1988), White (1988), Tenbrunsel y Messick
(2004), Kinghorn (2007) y Deweese-Boyd (2007, 2008), entre otros.

125



Butler, al igual que muchos autores que se han interesado por las implicaciones
éticas del autoengafio, consideraba a este fendmeno como una severa amenaza para la
moralidad. En la base del autoengafio se encuentra, en su opinién, una “auto-parcialidad”
que explica comportamientos de otra manera incomprensibles: “no hay ninguna cosa
relativa a los hombres y sus caracteristicas mas sorprendente e inexplicable que esta
parcialidad hacia si mismos, que es observable en muchos”. Muchos hombres, observa,
parecen perfectos extrafios respecto de sus propias caracteristicas; piensan, razonan y
juzgan de manera muy diferente respecto de cuestiones relativas a s{ mismos y a asuntos en
los cuales no estan interesados, ignorancia y parcialidad hacia si mismos que puede darse en
muy diferentes grados. Esta parcialidad, a su vez, conduce al autoengafo y a los males
mayores que éste hace posibles. La interferencia del autoengafio sobre nuestra conciencia
(que constituye una guia respecto de las deliberaciones y acciones morales) no sélo conlleva
un perjuicio en si mismo, sino que harfa posible al individuo en estado de autoengafio
actuar de maneras malvadas sin tener conciencia de sus defectos morales y la naturaleza de
sus actos. Esto es, el autoengafio no sélo es negativo por el deterioro de la capacidad para
conocer nuestra propia naturaleza sino, y en gran medida, por las graves consecuencias
negativas que puede acarrear. La “ignorancia” que el autoengafio genera en el hombre hace
posible que ejecute acciones que no elegiria en caso de ser consciente de sus verdaderos

motivos. El autoengafio, en sintesis, destruye la moralidad y corrompe el cardcter moral.

Contemporaneamente, el problema relativo a las implicaciones morales del
autoengafio se ha escindido en una serie de preguntas diferentes, si bien, no cabe duda, la
relativa a la responsabilidad moral por tal estado sigue siendo central. Van Leeuwen (2013)
sugiere tres cuestiones centrales. Primero, como deberfa evaluarse la responsabilidad moral
de un agente por las acciones ejecutadas sobre la base de sus creencias autoengafiosas.”’
Segundo, si el autoengafio promueve la felicidad, cuestién de la que nos ocuparemos en el
siguiente apartado. Tercero, si existe algo intrinsecamente incorrecto en el autoengano.
Supuesta la pertinencia de estas tres cuestiones, nos concentraremos principalmente en la
primera, pero previamente haremos algunas consideraciones sobre la tercera.

Van Leeuwen (2013) introduce este problema de la siguiente manera. El agente

virtuoso no tiene nada que ocultar ante otros o ante si mismo, mientras que el malvado si

87 Esta formulacion del problema, si bien legitima, no parece ser equivalente al problema de la responsabilidad
moral por el autoengafio. Si bien es razonable suponer que el autoengafio estara, en la mayoria de los casos,
acompafiado por ciertas acciones destinadas a su mantenimiento, también es posible plantear qué
responsabilidad tiene un agente por su estado de autoengafo, independientemente de las acciones (benévolas
o malvadas) ejecutadas a partir de tal estado.

126



lo tiene, y el autoengafio puede ayudar a ocultar o incluso a sostener la maldad. Mas aun,
prosigue, existen estudios empiricos que apoyan la existencia de una conexién entre el
autoengafio y la hipocresfa moral o el juicio hacia las acciones de otros mediante el empleo
de estandares que el agente no aplica para evaluar sus propias conductas. En consecuencia,
la siguiente conclusién condicional parece razonable: si deseamos ser agentes morales,
deberfamos evitar el autoengafio. Pero, prosigue, la conclusiéon sélo afirma que el
autoengafio es a menudo instrumental para actos censurables; no responde a la pregunta
relativa a si existe algo intrinsecamente malo o erréneo en el autoengafio.

Baron (1988) sugiere la siguiente respuesta al problema. Comienza por observar que
muchas personas piensan que existe algo objetable en el autoengafio, pero no resulta claro
qué es. El examen de algunos casos de autoengafio, incluso, torna menos clara la
suposicion de que haya algo prima facie malo en él. Por ejemplo, una persona enferma de
HIV que se autoengafia al pensar que sus probabilidades de recuperacién son del cincuenta
por ciento puede estar manejando una situacion dificil de un modo adecuado. Sin embargo,
la existencia de estos casos no elimina la presuncién de que a menudo el autoengafio es
cuestionable, y la pregunta a responder es qué es lo que lo hace asi. Podrfa pensarse que el
autoengafio es incorrecto por las mismas razones que es malo el engafo interpersonal. Sin
embargo, Baron considera que el autoengafio y el engafio interpersonal son incorrectos por
diferentes razones, y que el estatus moral del autoengafio es algo superior al del engafio
interpersonal.

El engafio a otros y el autoengafio parecen compartir algunas caracteristicas. En
primer lugar, ambos involucran una misma falta de consideracion hacia la verdad, si bien en
el segundo tal falta de consideracién no es abiertamente adoptada. En segundo lugar,
ambos se asemejan en que en ocasiones, aunque No siempre, causan un perjuicio a otras
personas. En el caso del autoengafio quizas esto no parezca tan visible, pero resulta
innegable que si puede ocurrir en casos en los que el autoengafio impide que el agente
ejecute acciones que podrian resolver o mejorar problemas dentro de su alcance; asi, por
¢jemplo, si un hombre cree de modo autoengafioso que su hijo es un poco inmaduro para
su edad, y no que padece un retraso, podria omitir las acciones correctivas pertinentes.
Asimismo, tanto el autoengafio como el engafio a otros no siempre resultan perjudiciales.
Dadas estas semejanzas, podria suponerse que el saber qué es lo que esta mal en el
autoengafio requiere la determinacion de aquello que esta mal en el engafio a otros, con las
modificaciones menores que se requieran. Sin embargo, si se examinan con mas detalle las

semejanzas, emergen diferencias importantes entre ambos. La primera de estas diferencias

127



reside en la importancia de la indiferencia por la verdad: segun Baron, esta indiferencia es
mas importante para la naturaleza incorrecta del autoengafio que en la del engafio, en parte
porque hay mucho mas de malo en el engafio que en el autoengafio. El engafio a otros es
malo aproximadamente por las mismas razones por las que la manipulacién a otros lo es; el
hecho de que el engafio, a diferencia de la manipulacidn, involucre el conducir a alguien a
que crea que algo es falso sélo afiade algo mas de incorreccion. La segunda diferencia,
estrechamente relacionada, se vincula con la naturaleza del dafio causado a otros. En el
caso del engafio, el otro es tratado no como un agente sino como un sujeto a ser conducido
en la direcciéon que el engafiador prefiere; éste se arroga el poder sobre otro sin revelar su
propésito. Sin duda, hay mucho de cierto en la idea de que cuando el autoengafio dafia a
otros, el dafio es menos directo que el dafio causado a otros por medio del engafio.

Baron considera que lo que hay de malo en el autoengafio, a diferencia del engafio,
es que el primero deteriora gradualmente la agencia.” Esto ocurre de dos modos. En
primer lugar, el autoengafio puede convertirse en un habito al cual el agente recurre
demasiado a menudo; en segundo lugar, el autoengafio requiere, para ser eficaz, de mas
autoengafio. La necesidad de ver la realidad de cierto modo, pese a la evidencia en
contrario, resulta crecientemente demandante, lo que conduce al agente a interpretar lo que
percibe de un modo que apoye el engafio. Al hacer esto, corrompemos nuestros procesos
de formacion de creencias y gradualmente deterioramos nuestra naturaleza como agentes
responsables. Si bien no siempre el autoengafio es tan fecundo, observa Baron, en la
medida en que la motivacién para éste no desaparezca mayor sera la estructura de creencias
y actitudes que resulta necesario sostener para evitar considerar seriamente la creencia
verdadera, y menor disposicion existira para renunciar a la creencia falsa.

Baron agrega una segunda razén por la cual el autoengafio resulta malo. Existen
casos en los que el autoengafio sirve de “escudo” al agente, impidiendo el reconocimiento
de algo a lo que, moralmente, deberfa prestar atencion. Aquello a lo que deberfa prestarse
atencién puede ser algo relativo a la propia conducta o naturaleza (por ejemplo, una
adicciéon o la tendencia a implicarse en relaciones afectivas con personas dominantes y
abusivas) o a otras personas (por ejemplo, el caso de una mujer que se niega a aceptar que

su pareja ha abusado de su hija).

88 Baron considera que el deterioro de la agencia, en el caso del engafio a otros, no ocurre de modo gradual,
sino de modo episédico y, en general, no acumulativo. Esta afirmacién parece como minimo discutible,
debido a que ciertos tipos de engafio a otros (por ejemplo, mentiras destinadas a encubrir acciones tales como
una infidelidad prolongada en el tiempo) parecerian, prima facie, tener ese mismo efecto perjudicial de modo
gradual. No obstante, el punto que nos interesa aqui es aquello que hace que el autoengafio sea erréneo, y no
aquello que lo diferencia del engafio a terceros.

128



El autoengafio, en sintesis, corrompe los procesos de formacién de creencias (y,
con ello, la propia agencia) y socava el sentido de la responsabilidad hacia uno mismo y
hacia los otros. No obstante, advierte Baron, esto no implica que todo de autoengafio sea

objetable en si mismo.

El analisis de Baron deja, a mi modo de ver, algunas preguntas abiertas respecto de
la naturaleza moralmente cuestionable del autoengano. Ella y otros filésofos admiten que,
en ciertas oportunidades, el autoengafio puede servir para proteger a la persona de
sufrimientos innecesarios. Ahora bien, Baron observa que la existencia de casos
“aceptables” de autoengafio no elimina la presuncién de que hay algo malo o moralmente

4

cuestionable en este fenémeno. Cabe preguntar, dada la existencia de casos “aceptables”,
¢deberfamos admitir que la naturaleza moralmente cuestionable del autoengafio es
suficiente para condenarlo? ;O deberfamos tener en cuenta, como cuestion factica, si los
casos en los que el autoengano es beneficioso son muchos menos que aquellos en los que,
como sostiene Baron, deteriora la agencia y debilita nuestra responsabilidad hacia nosotros
mismos y hacia otros (o, como dirfa Butler, corrompe el caracter moral)? La duda anterior
podria fortalecerse si se tiene en cuenta la presunta contribucién positiva que ciertos tipos
de autoengafio podrian tener para nuestra salud mental y felicidad (Taylor y Brown, 1989).
Entonces, si el autoengafio es negativo porque corrompe la agencia y nos ciega ante
situaciones que deberfamos atender por razones morales, pero a la vez tiene consecuencias
positivas, ya que contribuye con nuestra salud mental y felicidad, ¢podria decirse que hay
algo malo en el autoengafior Si el autoengafio puede constituir una ventaja en estos tltimos
sentidos, ¢no serfa posible decir que simplemente es un fenémeno que implica ciertos
riesgos morales?

Podemos conjeturar aqui que la respuesta de muchos autores (lo que incluye
seguramente a la propia Baron), aun en caso de que reconocieran los presuntos beneficios
que el autoengafio tiene en general para nuestra salud mental y felicidad,” serfa igualmente
negativa: el autoengafio es intrinsecamente cuestionable desde una perspectiva moral, mas
alla de cualquier contribucién positiva que pueda acarrear. Lo que implica la presuncion
anterior, creo, es que el debate acerca de la naturaleza moral presuntamente cuestionable
del autoengafio conduce a una controversia fundamental de la teoria ética, esto es, la que
opone a las perspectivas deontolégicas y consecuencialistas respecto de las acciones

morales. Para las primeras, si el autoengafo es moralmente erréneo, lo es

89 Contribuciones, como veremos en el préximo apartado, en absoluto exentas de controversias.

129



independientemente de cualquier consecuencia positiva que pudiese tener, ya que implica la
violacion de algun principio absoluto (por ejemplo, el dictum “condcete a ti mismo”). Para
los consecuencialistas, por el contrario, la naturaleza moral del autoengafio debe ser
evaluada sobre la base de sus consecuencias positivas; de este modo, los beneficios
efectivos que el autoengafio conlleva para nuestra existencia podrian justificar su caracter
moral. Como ocurre con otros debates éticos fundamentales, no existe una respuesta
concluyente dentro de la teorfa ética; la naturaleza moral del autoengafo, por ende, quedara

abarcada por el mismo interrogante.

Pasemos ahora a la consideracion del tercer problema moral relativo al autoengano.
Como se ha mencionado, la posicidon clasica respecto de este problema es que quien se
autoengafia es moralmente responsable por su estado, y es facil comprender por qué. Si el
autoengafio es concebido bajo el modelo del engafio interpersonal, en el cual quien engafia
lo hace intencionalmente, quien se autoengafia lo hace también intencionalmente, y es en
consecuencia moralmente responsable por su estado. Demos (1961), por ejemplo,
considera que un hombre que se miente a si mismo es censurable porque actda con
conocimiento de los hechos y en consecuencia puede ser considerado responsable de su
creencia errénea. Usualmente, una persona se engafia a si misma dado que encuentra
displacentero creer lo que de hecho ocurre; por ejemplo, una madre que se engafia a si
misma respecto de su hijo, creyendo que es un buen chico, cuando en realidad no lo es.
Demos observa aqui “tal mentira a uno mismo es un ejemplo de lo que es llamado
pensamiento desiderativo” (p. 589). Sin embargo, agrega, esto no es necesariamente asf; una
persona puede persuadirse a si misma para creer en algo desagradable, y menciona el caso
de una persona que camina sola en el bosque en tinieblas y se imagina bestias salvajes que
lo acechan.” Serfa més exacto, entonces, hablar de impulsos o pasiones como influencias
sobre la creencia. Demos dice hablar de “influencia” prudentemente; serfa erroneo decir de
alguien que esta “abrumado” por la pasion. Se cede a un impulso en el sentido de que uno
no intentd resistir suficientemente a ¢l cuando, de hecho, se podtia haber intentado resistir
y haberlo logrado. Entonces: a) se dice que una persona es responsable por una accién
debido a que ha decidido o elegido hacerla; b) Se sostiene que una persona es responsable

cuando simplemente consiente el acto; c¢) un tercer caso, mas débil, ocurre cuando el

% Este podtia ser un ejemplo de lo que se podria llamar “pensamiento aprensivo”, como fenémeno opuesto
al pensamiento desiderativo. El hombre del ejemplo no tiene (al menos bajo esa descripciéon) evidencia en
favor o en contra para considerar que efectivamente animales salvajes lo estan acechando; su pensamiento
patece ser infundado. Cfr. Van Leuween (2008) para la distincion entre autoengafio retorcido y “pensamiento
aprensivo”. Esta distincion, no obstante, no quita pertinencia al analisis de Demos.

130



hombre “se deja hacer a si mismo”; por ejemplo, cuando claudica ante un impulso
momentaneo. Aun en este caso es responsable por su acto. Tanto intentar como no
intentar resistir el impulso estan dentro de los propios poderes de la persona. Lo mismo
ocurre con el autoengafio: un hombre desea (o esta inclinado) a creer que p, contrariamente
a lo que sabe que ocurre. Eventualmente llega a creer que p, debido a que ha cedido al
impulso de obtener una ventaja; podria haber resistido al impulso, pero no lo intent6 con la
suficiente firmeza.

La autocausacién, continda Demos, no es condicién suficiente para la
responsabilidad humana; debemos ser capaces de decir que la persona sabia lo que estaba
haciendo, y podria haber obrado de otra manera. En consecuencia, a) no sostendriamos
que un cleptémano es responsable por haber robado comida de un almacén, aunque
podemos afirmar que su “manfa” es debida a alguna afeccién en su cerebro; b)
encontramos a una persona responsable por sus creencias erréneas cuando el error es
debido a su negligencia en consultar a las autoridades apropiadas o a las fuentes pertinentes
en una biblioteca. Este tltimo caso debe ser distinguido de c), caso en el cual una persona
practica el engafio sobre si misma. Mientras que en el caso anterior la persona es
directamente responsable por su negligencia, en el cual la creencia errénea es sélo un

resultado accidental, en éste el nexo causal con la creencia es directo.

La perspectiva segin la cual somos responsables por nuestro autoengafio parece
seguir siendo dominante hoy en dia, pese al surgimiento de enfoques radicalmente opuestos
sobre el fenémeno, como los sugeridos por los deflacionistas. Sin embargo, hay autores que
sostienen que, bajo estos nuevos enfoques, quien se autoengafia no debe ser considerado
responsable por su estado. Neil Levy (2004) es quizas el mas fuerte defensor de esta tesis, y
a sus argumentos nos dedicaremos en lo que sigue.

Levy observa inicialmente que quien se autoengafia es ampliamente considerado
culpable por su estado. Si bien todos cometemos errores, no se presupone que SOMos
responsables cuando los cometemos. Pero, agrega, el autoengafio es un tipo particular de
error, en el cual la victima tiene mucho de responsabilidad. Ia perspectiva segun la cual
quienes se autoengafian son responsables por su estado tiene sus raices en una concepcion
del autoengafio que puede rastrearse hasta el siglo XVII. Esta concepciéon fue desarrollada
contra el trasfondo del yo entendido como transparente para si mismo. Hoy, con el eclipse
de tales certezas cartesianas, esta concepcion del autoengafio esta siendo gradualmente
reemplazada por perspectivas que sostienen que el autoengafio es algo que nos acontece sin

nuestra intencién. Levy considera que, sobre la base de estas concepciones, se debe

131



abandonar el supuesto de la responsabilidad tipica de quien se autoengafia. El autoengafio
debe ser asimilado a la categoria de los errores, en los que no hay caracteristicamente una
presuposicion de responsabilidad.

Levy sefiala que casi todos los autores, lo que incluye a los filésofos que sostienen
concepciones deflacionistas del autoengafio, contintan creyendo que el autoengafiado es
caracteristicamente culpable por su estado, que el autoengafio es tipicamente malo, y que
quienes se autoengafian son censurables por su engafio. Aclara que la responsabilidad que
esta en juego en este debate es la responsabilidad ora/ y no la responsabilidad meramente
causal. Alguien es moralmente responsable por una accién (o una creencia) si es un
objetivo apropiado para las actitudes reactivas con respecto a esa accion. El autoengafio, se
supone usualmente, es moralmente erréneo; en consecuencia, quienes se autoengafian
deben ser censurados. Sin embargo, objeta Levy, no es obvio que quienes se autoengafian
son siempre, o incluso tipicamente, responsables por su autoengafio. Si la concepcién
tradicional fuese correcta, y el autoengafio una actividad intencional, entonces la atribucién
de responsabilidad serfa sencilla. No obstante, dado que el autoengafio no es intencional,
requiere de cierto trabajo mostrar que quienes se autoengafian son, pese a eso, responsables
por su estado.

Levy observa que las acciones que conducen o sostienen el autoengafio deben ser
intencionales, al menos contraficticamente, si hemos de ser responsables por nuestro
autoengafio. La responsabilidad requiere control. Puede apelarse, sefiala, a una conocida
concepcién de la responsabilidad moral segin la cual ejercemos “control gufa” sobre
nuestras acciones si reconocemos razones, incluyendo razones de indole moral, para actuar
de otro modo, y lo harfamos (o intentariamos hacerlo) en alguna otra situacién. Entonces,
tenemos control sélo cuando podemos intentarlo; no es una condicion necesaria para tener
control sobre una accién & que esa accién sea intencional, sélo que podrfamos haber
intentado 4, o que podriamos haber omitido intencionalmente « (incluso nuestros reflejos
podrian estar bajo nuestro control intencional en este sentido si, por ejemplo, estd bajo
nuestro control el ser parte de una situacién en la cual nuestros reflejos pueden ser
provocados). Para que un agente sea moralmente responsable por su autoengafio debe
poseer un grado de control real o contrafictico sobre éL.

Sobre la base de lo anterior, Levy examina dos cuestiones. Primero, la
responsabilidad por episodios individuales de autoengafno; segundo, la responsabilidad por
ser un tipo de persona que tiene una disposicion a autoengafiarse. Nos ocuparemos

exclusivamente de la primera.

132



Levy sefiala que, al igual que las creencias autoengafiosas, las creencias en general
estan en cierta medida bajo un control indirecto. Es posible, por ejemplo, involucrarse en
ciertas actividades que estin disefladas para producir creencias. Hay que advertir, no
obstante, que no es posible en general intentar formarse creencias falsas, como no sea
mediante el uso de medios auténomos.” La atribucién de culpa por las falsas creencias es
apropiada, observa, cuando puede ser rastreada hasta un acto de negligencia epistémica
deliberado (por ejemplo, el agente consulté a sabiendas una fuente obsoleta). Por
consiguiente, quien se autoengafia es responsable por su estado en la medida en que es el
resultado de un acto u omisién conocidos por ¢l. Sin duda esta condicién es satistecha ez
ocasiones por quienes se autoengafian.

Pese a lo anterior, observa Levy, muchos tedricos (incluyendo a Mele) contintan
sosteniendo que quien se autoengafia es fpicamente responsable por su estado. Mele, por
ejemplo, sefiala que quienes se autoengafian son tipicamente responsables debido a que el
tipo de mecanismos de distorsién usualmente en funcionamiento estin en alguna medida
bajo nuestro control. Por ejemplo, si conocemos la existencia del sesgo de confirmacioén,
podemos instruirnos a nosotros mismos de modo de minimizar sus efectos sobre nuestro
pensamiento. Por supuesto, no podemos librarnos por completo de su actuacién, pero
cuando hay cuestiones importantes en juego, podemos recordarnos a nosotros mismos de
su potencial de sesgo, y actuar en consecuencia.

Levy objeta que algunos de los mecanismos de distorsiéon descubiertos por los
psicologos sociales son considerablemente contraintuitivos, al menos en algunas de sus
operaciones. En esa medida, pareceria que no podemos ser culpables por no lograr
enseflarnos a nosotros mismos el modo de evitarlos. Es verdad, reconoce Levy, que a veces
nos recordamos a nosotros mismos el considerar ambos lados de una cuestién antes de
formarnos una opinién. Sin embargo, lo hacemos sélo bajo ciertas condiciones. Esas
condiciones son justamente las condiciones bajo las cuales alguien es culpable de engafiarse
a s{ mismo. En su opinidn, tales condiciones son: a) la materia relativa a la creencia es
importante (por sus implicaciones morales, o de alguna otra clase), y b) tenemos dudas
acerca de su verdad; las denomina condicién de importancia y de duda. Levy afirma que
ambas condiciones, y no sélo una, deben ser satisfechas antes de que podamos encontrar a
alguien moralmente responsable por su creencia autoengafiosa. Advierte, ademas, que los

casos de autoengafio que satisfacen estas dos condiciones son muy inusuales. En

1 Para el concepto de “medios auténomos” véase el capitulo II, § 2.

133



consecuencia, los casos en los cuales podemos hacer una atribucién de responsabilidad

moral por el autoengano son, también, muy inusuales.

Esta posicién, como el mismo Levy reconoce, es la posicién minoritaria respecto de
la responsabilidad moral de quien se autoengafia,” y por supuesto no ha escapado a las
criticas. Van Leeuwen (2013) sugiere considerar los siguientes ejemplos para examinar esta
cuestion. Jeff, un politico que es candidato para un cargo electivo, ataca a un oponente por
promover medidas que dafiarfan a las escuelas publicas. El ataque estaria justificado en caso
de que fuese verdad que las medidas propuestas por su oponente fueran a dafiar las
escuelas puablicas; sin embargo, esto no lo que ocurre: en realidad las medidas propuestas
por el otro candidato ayudarfan a las escuelas. Jeff, que desea tener algin elemento para
atacar a su oponente, resulta autoengafiado acerca de las medidas propuestas por éste. ¢Es
moralmente censurable por su ataque? Considérese ahora, propone, dos casos relacionados.
A) El jefe de campana de Jeff, inmediatamente antes de un debate, hace llegar a éste un
informe en apariencia creible que desctibe el modo en que las politicas de su oponente
resultarfan perjudiciales. Si Jeff cree sinceramente en el informe y ataca a su oponente de
manera acorde, el jefe de campafia, y no Jeff, serfa el culpable. B) Jeff miente de manera
voluntaria y consciente. Aunque sabe que las politicas de su adversario serfan beneficiosas,
miente afirmando lo contrario. En este caso, Jeff es claramente censurable. El problema en
cuestion, afirma Van Leeuwen, puede ser planteado en estos términos: ges el caso de
autoengafio de Jeff mas parecido a A) o a B)? Claramente, sefiala, la respuesta a esta
pregunta depende de aquello que sea el autoengafo. La linea de pensamiento que identifica
con la propuesta de Levy y otros filésofos, sostendria que Jeff no es responsable por su
autoengafio. Su caso serfa mas parecido a A), situacion en la cual Jeff es engafiado y su
creencia falsa no ha sido el resultado de su intencién. No obstante, la pregunta relativa a su
falta de culpa no deberfa recibir ain una respuesta afirmativa. Levy observa que el
pensamiento segin el cual sélo somos culpables por aquellas cosas que yacen clara y
completamente dentro de nuestros pensamientos conscientes es un dogma erréneo de la
teorfa moral. Contraejemplos familiares a esta teoria, observa, son la negligencia y la

perversidad. En esta linea de pensamiento, Van Leeuwen sefiala que la mala postura

92 En el capitulo II sefialamos que una de las objeciones al deflacionismo es, justamente la carencia de una
explicacién convincente de por qué tipicamente quienes se autoengafian son considerados responsables por
su estado y sujetos a la critica, al menos en muchos casos. Quizds podria aplicarse aqui la observacion de
Susan Haack relativa a que lo que es un modus ponens para un filésofo es un modus tollens para otro: si, para el
intencionalista, la imposibilidad de atribuir responsabilidad moral debe conducir al rechazo del deflacionismo,
pata el deflacionista (al menos para Levy) debe concluirse que quien se autoengafia no es responsable por su
estado.

134



constituye una util analogfa. LLa mala postura es un héabito con consecuencias negativas para
la salud. ¢Puede ser alguien que posee tal habito responsable por sus consecuencias
negativas? Tal persona podria argumentar que no es su culpa, ya que nunca pretendid
tenerlo. Sin embargo, aun sin pensar en su postura cada minuto del dia, podria ser
suficientemente consciente de ella para corregirla. Corregir la tendencia hacia el
autoengafio, sefiala Van Leeuwen, consistiria en algo similar.

La pregunta por la moralidad del caso de Jeff, prosigue, seria entonces mas parecido
al caso siguiente: A’) El jefe de campafia de Jeff tiene el hdbito de hacerle llegar
documentos que distorsionan las politicas de su oponente, y Jeff tiene es en cierta medida
consciente de este habito. Jeff no se molesta en evaluar tales documentos. ¢Es, entonces,
censurable por su ataque? Parecerfa que la respuesta es afirmativa, dado que estid a su
alcance la posibilidad de evaluar los documentos. Permanece como una cuestiéon ética
abierta, dice Van Leeuwen, si la moral de Jeff en el caso A’) es tan mala como la de Jeff en
el caso B).

El autoengafo, concluye, aun cuando no sea intencional, es el resultado de malos
habitos cognitivos, de los cuales es posible tomar conciencia. Podria ser evitado mediante la
elecciéon de no soslayar evidencia incémoda, la adhesion de modo activo a definiciones
consistentes o el cultivo del habito de considerar como patrones aquello que tomamos por
excepciones. De modo similar, es posible comprometerse con estindares probatorios
consistentes para creer en una proposiciéon. En la medida en que exista alguna posibilidad
de control sobre el autoengafio, habra también alguna responsabilidad por sus

consecuencias.

Las diferencias entre la posicién minoritaria, expresada por Levy, y la mayoritaria,
defendida por Van Leeuwen, parecen claramente una cuestiéon de grado y no de clase. Levy
admite que existen casos en los cuales somos responsables por nuestro autoengafio (si bien
son muy raros). Van Leeuwen considera que, en la medida en que tengamos cierto control
sobre nuestros habitos cognitivos, es posible una atribuciéon de responsabilidad moral por
el autoengafio; no sostiene, hasta donde podemos ver, que szempre es posible realizar esta
atribucién. Ahora bien, y de modo condicional, Levy podria tener razén en un punto: si es
verdad que los mecanismos cognitivos de distorsion de la formacién de creencias son
(ademas de rnt’;ltipﬂes),g3 en muchos casos, notoriamente contraintuitivos, la posibilidad de

que seamos capaces de controlar su actuacién de manera irrestricta parece mucho mas

93 Cft. Thagard (2011).

135



remota. En tal caso, y mas alla de que tengan razén quienes sostienen que el deflacionismo
no elimina por completo la responsabilidad de quien se autoengafia, podria decirse que sin
duda la responsabilidad parece ser mucho mas difusa que en el caso en el cual el
autoengafio fuese intencional.

Sin embargo, es posible pensar una alternativa intermedia entre las dos posiciones,
pero no en términos meramente cuantitativos. Podria ser el caso, como con frecuencia se
observa en clertos fenémenos cercanos al autoengafio en el campo de la psicopatologia,
que un agente tienda de modo sistematico a formar creencias falsas referidas a un area vital
especifica. En tal caso, la tendencia al autoengafio serfa “idiosincrasica” y tematica: el
agente no se autoengaflarfa respecto de eualquier creencia, sino sobre ciertos tipos de
creencias, restringidas segin su contenido. Asi, si un agente tiende de modo sistematico,
por ejemplo, a formarse creencias negativas acerca de su estado de salud (que van desde
simples pensamientos aprensivos hasta creencias autoengafosas firmemente arraigadas
acerca de padecer una enfermedad grave) podria ser posible, en principio, que tome
gradualmente conciencia acerca de las distorsiones que plagan sus procesos de formacién
de creencias y lo conducen a aceptar creencias mucho mas negativas que lo que esta
justificado en creer en virtud de la evidencia que posee. Lo anterior podria no ser una
posibilidad solamente tedrica; es posible pensar que, si una persona tiende de modo
sistematico a formar creencias falsas acerca de un campo determinado, existirin mads
posibilidades de que su autoengafio sea advertido y comunicado por quienes actuarfan, en
ese caso, como jueces externos de la verdad de sus creencias. Si el agente efectivamente
tomara conciencia de las tendencias idiosincrasicas de su autoengafio, podria ser posible en
principio considerarlo responsable por su estado.

La posibilidad anterior no excluye la existencia de autoengafio en dareas del
pensamiento que el agente no ha identificado como afectadas por sesgos firmemente
establecidos. Esto es, no hay nada que impida pensar que un agente que posee tendencias
sistematicas a clerto tipo de autoengafio se encuentre, también, autoengafiado respecto de
creencias ajenas a tales tendencias. En tal caso, resultaria mucho mas dificil atribuitle una
responsabilidad por la generacién de creencias falsas en las que intervienen, como hemos
sefialado, sesgos que no sélo se encuentran regularmente fuera de nuestro control
consciente sino que, ademds, resultan muy escasamente cercanos a la intuicién. Podria
concluirse, en consecuencia, que el deflacionismo parece minar la posibilidad de realizar de
modo general una atribucién de responsabilidad moral por el autoengafio, pero no permite

eliminarla por completo.

136



2. Autoengaiio, salud mental y felicidad

En el apartado precedente hemos examinado las implicaciones morales del
autoengafio, y encontramos que las posiciones mas “benevolentes” respecto de tales
implicaciones se limitan a eximir de responsabilidad a quienes se encuentran en tal estado,
pero no encuentran en ¢l nada digno de encomio o eventualmente beneficioso. Puede
resultar extrafio, en consecuencia, que en los ultimos afios uno de los debates mas
destacados en torno de las consecuencias practicas del autoengafio sea el relativo a su
potencial contribucién para nuestra salud mental y felicidad. Esta extrafieza, no obstante,
no estarfa del todo justificada, en vista de las consideraciones que diversos autores han
hecho con respecto a ciertas consecuencias positivas que el autoengafio podria conllevar.
Martin (2012) sefiala que mientras los filésofos clasicos tendieron a condenar todo
autoengafio como deshonestidad, cobardia e hipocresia, los filésofos contemporaneos han
destacado la existencia de casos permitidos e incluso deseables de autoengafio, como
esperanzas autoengafiosas que reafirman significados y habilidades para lidiar con
enfermedades que amenazan la vida. Un contraste paralelo se ha presentado en las
discusiones de los psicélogos respecto del autoengafio: mientras los psicoanalistas
tradicionales enfatizaron cémo este fenémeno (entendido como mecanismo de defensa)
resulta dafiino para el yo, los actuales psicologos cognitivos y evolucionistas destacan la
manera en que promoveria la felicidad y la adaptacion.

Desde una perspectiva que podriamos denominar “clasica”, entonces, el
autoengaflo no parece poseer aspecto positivo alguno: atenta tanto contra la sabiduria
filosofica tradicional (expresada en el dictum “condcete a ti mismo” y en las exigencias
relativas a nuestra constituciéon y acciones morales) como contra la comprension cientifica
de la Psicologia contemporanea, para la cual una percepcién ajustada de la realidad
constituye un criterio basico para la adaptacién de los organismos a su medio. Gordon
Allport, uno de los defensores de este enfoque, sefialé que una actitud objetiva e imparcial
hacia uno mismo es una virtud primaria, basica para el desarrollo de todas las restantes. En
su opinién, el autoengafio y las autojustificaciones y racionalizaciones que hace posibles
evitan la adaptacién y el desarrollo. Y, concluye, si existe un rasgo de personalidad
intrinsecamente deseable, es la disposicién para percibirse a uno mismo en perspectiva.

Otros psicologos destacados, como C. Rogers y A. Maslow, se expresaron en parecidos

137



términos respecto de las virtudes implicadas tanto en el autoconocimiento como en el
conocimiento preciso de la realidad externa.

Sin embargo, y en linea con lo expresado por Martin, los mismos filésofos (p. ¢j.,
Davidson, 1986) han sefialado también que el autoengafio positivo puede eventualmente
liberar a quien lo practica de pensamientos o realidades dolorosas de distinta clase. De este
modo, el hombre que se niega a aceptar, contra toda evidencia, que su hijo ha muerto en un
accidente en el mar (Williams, 1973), se protege a si mismo contra una realidad
insoportablemente dolorosa. Esta observaciéon de los filésofos relativa a que el autoengafio
positivo podtia redundar en ocasiones en una mejora en el bienestar individual ha sido
sistematicamente investigada por los psicélogos sociales, que han examinado la
contribucién que podria representar para la salud psiquica y la felicidad. El estudio de estas
posibles consecuencias positivas del autoengafio se extendido hasta el examen de los
vinculos entre el optimismo y el autoengano (Norem, 2002) y también entre el optimismo
cognitivo y el autoengafio (Metcalfe, 1998). Aunque con una atencién menor, no han
faltado los estudios relativos a los posibles beneficios de la adopciéon autoengafiosa de

creencias mas negativas de lo que la evidencia permite concluir. *** Sin embargo, han sido

% En esta direccién se encuentra la hipdtesis propuesta por Hartung (1988), quien sugiere que las personas
emplean el autoengafio para disminuir su autoestima cuando esta estrategia es ventajosa para mantener cierta
satisfaccidén con una posicion que de otro modo setfa percibida como injusta. Este serfa el caso, por ejemplo,
de un hombre cuyo trabajo tiene una jerarquia inferior a la que sabe que merece. Si no tiene esperanza de
mejorar puede, a través del autoengafio, convencerse a si mismo de que él esta a la altura del estatus de su
trabajo, en vez de percibirse como demasiado bueno para éste; esta forma de autoengafio lo habilita para
reconciliarse con la disparidad entre su autoimagen y la realidad. Esto le posibilitard ver a sus jefes como
realmente superiores y mejorar su habilidad para comportarse de modo subordinado. A su vez, todos se
sentirin mas cémodos con su presencia, y él incrementard su probabilidad de conservar el empleo. De
acuerdo con lo anterior, entonces, el ajuste “hacia abajo” de la autoestima puede facilitar la seguridad
psicoldgica, social y econémica que de otro modo estaria en riesgo. El autoengafiarse “hacia abajo” [se/f
deceiving down], sostiene Hartung, es la imagen en espejo del autoengafarse “hacia arriba” [se/fdeceiving unp); este
ultimo implicarfa la elevacion de la propia autoestima de modo de hacer posible el logro de una posicién para
la cual uno esta inicialmente subcalificado. Ya sea que el autoengafio sea “hacia abajo” o “hacia arriba”, la
manipulacién de la autoestima puede ser una profecia autosatisfactoria. Cabe observar aqui (cuestién sobre la
que volveremos sobre el final de este apartado) que en realidad el caso descripto por Hartung podria no
tratarse de un caso de autoengaflo, sino de una “ilusién negativa” leve.

% Correia (s/f) examina la hipétesis segtin la cual las ilusiones negativas son realmente beneficiosas en el largo
plazo debido a que funcionan como una suerte de “medicina amarga”. Por un lado, son displacenteras y
pueden impulsar a acciones irracionales, las cuales representen un costo considerable (de aqui su caracter
“amargo”). Por otro lado, motivan una conducta que puede probarse como adaptativa con respecto al logro
de metas primarias (de aqui su caracter de “medicina”). Posibles ejemplos de esto son el “sindrome de
Otelo”, que podria ser adaptativo en el sentido de incrementar la vigilancia contra potenciales rivales y
desalentar la infidelidad de la pareja, y la explicacién de Freud de la paranoia como un fenémeno motivado
por el deseo inconsciente de ser el centro de atencion. De modo similar, y con tespecto a casos de pesimismo
irrealista, algunos teéricos han sugerido que podria ser adaptativo tener una tendencia a suponer lo peor, en la
medida en que la disposiciéon mental pesimista parecerfa minimizar el impacto de futuras desilusiones y
estimular la evitacion de riesgos. De acuerdo con algunos autores, sefiala Correia, este aspecto es
particularmente obvio en individuos depresivos, quienes discutiblemente “se ajustan mejor” en el trato con
problemas complejos y son menos vulnerables a las alteraciones. El principal problema con la hipétesis de la
“medicina amarga”, observa Correia, es que estd basada en una premisa que nunca ha sido probada, esto es,
que los beneficios de sostener una ilusién negativa superan en ultima instancia a los costos (como es el caso

138



los estudios llevados a cabo por Shelley Taylor y sus colaboradores (Taylor y Brown, 1988,
1994; Taylor et al, 2000) los que han llevado mas lejos la tesis de que ciertas formas
“suaves” de autoengafio positivo harfan posible, para quienes las experimentan, una mayor
felicidad y salud mental en comparacion con aquellas personas cuyas visiones de la realidad
externa y de sf mismos son mds precisas o ajustadas. Dada la influencia que han tenido los
trabajos de Taylor y sus colaboradores, no sélo dentro del campo de la Psicologfa,” sino
también en otros campos,” nos concentraremos en sus investigaciones y, en particular, en
su articulo pionero, “Illusion and Well-Being: A Social Psychological Perspective on Mental

Health” (1988).

Taylor y Brown comienzan por caracterizar lo que ha sido la perspectiva
generalmente aceptada respecto de la percepcion correcta de la realidad: ésta constituye un
sello de la salud mental. Se ha sostenido habitualmente que la persona bien ajustada se
involucra en testeos precisos de la realidad, mientras que el individuo cuya visién estd
nublada por la ilusiéon es percibido como vulnerable a (si no ya una victima de) una
enfermedad mental. Mediante la adopcién de una perspectiva diametralmente opuesta,
examinan evidencia que sugiere que ciertas ilusiones pueden ser adaptativas™ para la salud
mental y el bienestar; en particular, se examina evidencia de que un conjunto de ilusiones

positivas interrelacionadas pueden servir a una amplia variedad de funciones cognitivas,

de los costos de los celos mérbidos). No hay evidencia de que los pacientes que sufren de trastornos
delirantes sean mas felices 0 mas exitosos que otras personas, y una afirmacién similar puede hacerse respecto
del pesimismo que caracteriza a los individuos depresivos. Desde una perspectiva costo-beneficio, la idea de
que las ilusiones negativas tienden a ser beneficiosas parece atin mas cuestionable si tenemos en mente que no
son los unicos ni los mejores medios para lograr las metas deseadas; por ejemplo, la creencia de que nuestra
pateja esta teniendo un gffzire no es la Unica estrategia para incrementar la vigilancia y tomar medidas
preventivas. En sintesis, la hipotesis de que las ilusiones negativas pueden ser beneficiosas en términos del
bienestar parece incluso menos plausible que las hipdtesis correlativas de que las ilusiones positivas son
globalmente adaptativas. Correia concede que puede haber casos excepcionales en los que una ilusién
negativa accidentalmente puede dar lugar a un resultado positivo; sin embargo, en referencia a la pregunta de
si las ilusiones negativas son globalmente beneficiosas en las sociedades actuales, la respuesta parece ser que
son desadaptativas tanto a corto plazo (por la presencia de pensamientos y emociones negativos) como a
largo plazo (por las conductas irracionales a las que dan origen).

% Norem (2002) formula una observacién que revela la medida en la que las tesis de Taylor y sus
colaboradores parecen haber influido en la psicologia actual: “En su influyente trabajo, Taylor y Brown (1988)
argumentaron que el optimismo ilusorio y los procesos de automejoramiento (“ilusiones positivas”) son
fundamentales para la salud mental, #na posicion que constituye uno de los pilares del floreciente movimiento de la psicologia
positiva” (p. 549, énfasis nuestro).

97 Algunos filésofos (cfr. Elga, 2003) parecen haber sido impresionados por los argumentos y evidencia
expuestos por Taylor y sus colaboradores al punto de perder de vista sus limitaciones y deficiencias, como
veremos mas adelante. Pero no sélo algunos filésofos han adoptado las afirmaciones de Taylor y otros por su
valor nominal: Trivers (2000) cita de modo aprobatotio las investigaciones de Taylor y Brown en apoyo de su
posicion adaptacionista respecto del autoengafio.

% Conviene recordar aqui que este uso de los términos “adaptativo” y “funcién” no tiene el mismo
significado que posee para los psicélogos evolucionistas. Cft. al respecto las obsetvaciones relativas a esta
distincién formuladas en el capitulo precedente.

139



afectivas y sociales. Plantean también el intento de resolver una paradoja: como pueden las
percepciones erréneas de uno mismo y del entorno ser adaptativas cuando procesar la
informacién con precisiéon parece ser esencial para el aprendizaje y el funcionamiento
exitoso en el mundo.

Taylor y Brown consideran conveniente diferenciar entre errores y sesgos, por una
parte, de z/usiones, por la otra, en la medida en que estas dltimas implican patrones de error o
sesgo (0 ambos) mas duraderos, que adquieren una forma o direccién particular; las
ilusiones constituyen imagenes o concepciones mentales falsas que o bien pueden ser una
interpretacién errénea de algo real, o bien pueden ser producto de la imaginaciéon. Pueden
ser placenteras, inofensivas, o incluso utiles en algunos casos.” Pueden ser de distintas
clases, y si bien una taxonomia de ellas es, en alguna medida, arbitraria, consideran que tres
tipos de ilusiones que afloran de manera consistente dentro de los hallazgos empiricos son
las siguientes: concepciones positivas no realistas del si mismo, exagerada percepcion de
control personal y optimismo no realista.

La existencia de concepciones positivas no realistas acerca del si mismo es
sustentada por una serie de hallazgos empiricos, que incluyen (entre otros), un fuerte
predominio de los adjetivos positivos sobre los negativos para describir la propia
personalidad, un procesamiento y recuperacion mas eficientes de la informacion positiva
sobre la negativa respecto de la propia personalidad, un recuerdo mas pobre de los fracasos
que de los éxitos, una mayor atribuciéon al si mismo de resultados positivos que de
resultados negativos, una desestimacién o minimizacién de los aspectos negativos del yo, y
una creencia en la mejora en habilidades que son importantes para la persona, en presencia
de un rendimiento sin cambios. Este desequilibrio entre percepciones positivas y negativas
del si mismo, sefialan Taylor y Brown, no prueba que tales concepciones sean irrealistas o
ilusorias. No obstante, hay evidencia de este caricter. En primer lugar, existe una tendencia
dominante a percibir al yo como mejor que otros; los individuos juzgan a los atributos de
personalidad positivos como mas descriptivos de si mismos que de la persona promedio, y
a los atributos negativos como menos descriptivos de si mismos que de la persona
promedio. Sin embargo, dado que es l6gicamente imposible que la mayoria de las personas
sea mejor que el promedio, estas concepciones pueden ser vistas como evidencia de su
naturaleza irrealista e ilusoria. En segundo lugar, la cualidad ilusoria de las autopercepciones

positivas se pone de manifiesto en investigaciones que comparan las autoevaluaciones con

9 El riesgo de hablar de una creencia que se aleja de la realidad, seflalan Taylor y Brown, es caer en los
debates filosoficos relativos a cémo es posible conocer la realidad. Consideran que es posible, en cierto grado,
escapar a este riesgo por medio de las definiciones operacionales ofrecidas por la psicologfa social.

140



juicios hechos por observadores: las autoevaluaciones fueron significativamente mas
positivas que las puntuaciones de los observadores. Por dltimo, existe un grupo de
individuos que aceptan los aspectos buenos y malos de si mismos, tal como muchas
concepciones de la salud mental aseveran: las personas con baja autoestima, y/o
moderadamente deprimidas, son mds equilibradas en sus autopercepciones.

Con respecto al segundo tipo de ilusiones, si bien muchos teéricos han mantenido
que un sentido de control personal es esencial para el autoconcepto y la autoestima, la
evidencia sugiere que las creencias de las personas en el control personal son a veces
mayores que lo que puede ser justificado. Esta evidencia incluye el sesgo por el cual las
personas, en estudios controlados que adoptaron el formato de juegos, actian a menudo
como si tuvieran control en situaciones que estan en realidad determinadas por el azar.
Ademas, existe una amplia bibliograffa sobre estimacién de covariacién que indica que las
personas sobreestiman sustancialmente su grado de control sobre sucesos fuertemente
determinados por el azar. Por dltimo, entre las personas moderada y severamente
deprimidas se observa una menor vulnerabilidad a la ilusién de control.

Por ultimo, con respecto al optimismo no realista, Taylor y Brown sefialan que el
optimismo penetra los pensamientos de las personas acerca del futuro; muchas personas
creen que el presente es mejor que el pasado y que el futuro sera todavia mejor. No
obstante, se debe probar que este optimismo es efectivamente irrealista. La primera
evidencia de esta naturaleza irrealista proviene de la comparacién de los juicios de los
propios sujetos con juicios de terceros: si bien la visién del futuro calida y generosa que los
individuos mantienen respecto de si mismos se extiende a todas las personas, es
decididamente mas marcada para ellos mismos. Conversamente, cuando se interroga a los
sujetos acerca de las probabilidades de experimentar una amplia gama de sucesos negativos,
muchas personas creen que es mucho menos probable que ellos mismos lo experimenten, a
la vez que creen que esta probabilidad es mayor para otras personas. Por ultimo, las
predicciones de los sujetos sobre lo que ocurrira respecto de una amplia variedad de tareas
corresponden cercanamente a lo que quisieran que ocurtiera o a lo que es socialmente
deseable, mas que a lo que es objetivamente probable. En contraste con las concepciones
extremadamente positivas del futuro desplegadas por los individuos normales, las personas
levemente deprimidas y aquellas con baja autoestima parecieron sostener evaluaciones mas

equilibradas de sus probables circunstancias futuras.

141



Los hallazgos antetiores relativos a personas normales y a personas depresivas y/o
que padecen de baja autoestima, en sintesis, parecen ser inconsistentes con la nocién de

que el autoconocimiento preciso es el sello de la salud mental.

Si bien Taylor y Brown consideran que los hallazgos anteriores son sélidos, admiten
que una cosa es decir que las ilusiones positivas existen en las personas normales, y otra
distinta identificar el modo en que contribuyen con la salud mental. Hacer esto ultimo
requiere del establecimiento de criterios de salud mental, para luego determinar si las
consecuencias de las ilusiones positivas precedentes se ajustan a esos criterios. El dilema
que surge inmediatamente es que muchas definiciones formales de salud mental incorporan
las autopercepciones precisas como un criterio. Los elementos comunes que Taylor y
Brown encuentran en distintas definiciones de salud mental son: felicidad o satisfaccion, la
habilidad para ocuparse de otros y la capacidad para trabajar productiva y creativamente.
Con respecto al primero, sefialan que existe una mayor probabilidad de que las personas
que informan las caracteristicas mencionadas (autoconfianza, sensacién de control,
optimismo respecto del futuro) sean mas felices que aquellas que no las poseen. Esta
asociacion entre las ilusiones y el humor positivo parece ser consistente, pero, admiten, es
ampliamente correlacional y no causal. Sin embargo, se ha informado de alguna evidencia
de que las ilusiones influencian directamente el humor. Si bien algunas de estas
investigaciones no descartan la posibilidad de que el humor positivo cause las ilusiones,
esto es, que las variables estén reciprocamente relacionadas, proveen evidencia de que las
ilusiones promueven la felicidad. Con respecto al segundo elemento, la habilidad para
ocuparse de otros, existe evidencia de que las ilusiones positivas estan asociadas con ciertos
aspectos del vinculo social. Las ilusiones pueden afectar la habilidad para ocuparse de otros
por medio de su capacidad para crear un humor positivo, lo que incrementa la probabilidad
de ayudar, de iniciar conversaciones, de expresar acuerdos y evaluaciones positivas en
general y de reducir el uso de estrategias contenciosas. Por dltimo, respecto de la capacidad
para trabajar productiva y creativamente, la influencia de las ilusiones puede producirse en
dos sentidos: facilitar el funcionamiento intelectualmente creativo en si mismo e

incrementar la motivacion, la persistencia y el rendimiento.
Los analisis previos, sefialan Taylor y Brown, presentan varios dilemas teéricos y

practicos. El primero refiere a la forma de reconciliar el punto de vista tradicional de la

salud mental con los hallazgos de la Psicologia cognitiva y social que han resefiado. El

142



segundo, a la manera en que las ilusiones pueden ser mantenidas y, mas importante, pueden
ser funcionales ante la presencia de evidencia realista y a menudo contradictoria
proveniente desde el entorno.

Un punto de partida 1util en el intento de reconciliar las perspectivas tradicionales
con los hallazgos que examinan consiste en analizar las debilidades potenciales en los
métodos de recoleccion de datos de la literatura relevante en Psicologfa clinica y Psicologia
social, de la cual derivan las respectivas concepciones. Histéricamente, observan, las
construcciones clinicas de la salud mental han estado dominadas por la terapia y la
investigacion con personas anormales. Dado que un atributo de muchas personas
psicolégicamente perturbadas es una inhabilidad para monitorear la realidad de manera
efectiva, es posible que el retrato del individuo saludable sea el de aquel que mantiene un
estrecho contacto con la realidad; asi, pueden haber pasado inadvertidas desviaciones mas
sutiles de los estandares objetivamente precisos en las percepciones y cogniciones. Por otra
parte, una concepcion de la salud mental derivada solamente de la investigacion sobre la
cognicién social puede ser sesgada de un modo tal que revele un énfasis excesivo en las
ilusiones. ¢Cudl es la forma de reconciliar estos puntos de vista? En primer lugar, sefialan
Taylor y Brown, un cierto grado de contacto con la realidad parece ser esencial para
desempeniar las tareas de la vida diaria. Por el otro lado, es evidente que, cuando los errores
y los sesgos ocurren, no estan distribuidos uniformemente. Se desvian de manera
consistente en una direccién positiva, hacia el automejoramiento del yo y del mundo en el
cual uno debe funcionar. La clave para la integraciéon de las dos concepciones de la salud
mental, entonces, yace en la comprension de las circunstancias bajo las cuales las ilusiones
positivas pueden ser mas utiles. Estas circunstancias parecen ser aquellas que resultan
adversas, esto es, aquellas condiciones en las cuales podria esperarse que se produjeran
depresién o carencia de motivaciéon. Bajo tales circunstancias, la creencia en uno mismo
como un actor competente, eficaz, que se comporta en el mundo con un sentido del futuro
generalmente positivo, puede ser especialmente util para superar contratiempos, posibles
golpes a la autoestima y la erosiéon potencial a la propia concepcién del futuro. Esto
involucra una serie de filtros sociales y cognitivos en el manejo de la retroalimentacién
negativa, que incluyen, entre otros, la construccion social de la retroalimentaciéon social,
sesgos en la codificacion, interpretacion y recuperacion de la informacion, deriva cognitiva,
y el reconocimiento de areas de incompetencia.

Taylor y Brown no dejan de poner de manifiesto las limitaciones de su estudio y las

precauciones que requiere su analisis. Entre estas se cuentan la debilidad de algunas

143



conexiones que requieren investigacion empirica posterior, especialmente en lo que refiere
a los nexos entre ilusiones y afecto positivo. En segundo lugar, la naturaleza correlacional y
no causal de la evidencia relativa a ciertas conexiones facticas. Tercero, la ausencia en sus
analisis de un criterio comun de salud mental, esto es, la capacidad para el crecimiento
personal y el cambio. Cuarto, la naturaleza experimental de mucha de la evidencia, expuesta
a varios sesgos potenciales, como la tendencia a extraer a las personas de sus entornos
acostumbrados, someterlos a estimulos no familiares y a obtener conclusiones generales
acerca de la conducta humana que pueden ser en parte una respuesta a la novedad. Por
ultimo, el interrogante referente a si las ilusiones positivas son siempre adaptativas. De
hecho, pueden verse riesgos inherentes a cada una de las ilusiones descriptas. Es
importante recordar que las evaluaciones de las personas son sélo un aspecto de los juicios
acerca de la situacion, y puede haber informacion inherente no relacionada con el yo que
contrarreste los efectos de las ilusiones y lleve la gente a corregir su conducta. El
precedente argumento no pretende sugerir que las ilusiones positivas carezcan de pasivos;
de hecho, reconocen, tienen muchos. Sin embargo, consideran que no se debetian extraer
conclusiones apresuradas relativas a las cargas negativas de las ilusiones positivas sin una

evaluacién de las posibles fuerzas que pueden ayudar a contrarrestar tales consecuencias.

Como es facil de suponer, habida cuenta de la naturaleza controvertida de la
mayoria de las tesis relativas al autoengafio, las afirmaciones de Taylor y sus colaboradores
fueron seguidas por una serie de cuestionamientos de distintas clases. Ciertos autores'" han
alertado acerca de los peligros que las “ilusiones positivas” pueden acarrear en el plano
individual, pero también en el colectivo. Otros (Mertz, 2004), en una linea mas cercana a
los cuestionamientos relativos a la naturaleza moral del autoengafio, han sefialado algunos
de los riesgos que involucra, como el dafio emocional y el perjuicio para las relaciones. En
términos generales, las criticas contra las tesis de Taylor y sus colaboradores pueden
dividirse en dos grupos: las que han tratado de probar que el autoengafio no contribuye
efectivamente con nuestra salud mental, y aquellas que han intentado mostrar como la
felicidad lograda por medio del autoengafio no es realmente digna de ese nombre. Tales
objeciones han provenido tanto desde la Psicologia como desde la Filosoffa. Dentro de la
primera, Robins y Beer (2001), han sefialado que las creencias automejoradoras pueden ser
adaptativas en el corto plazo, pero no a largo plazo. Especialmente citados e influyentes

han sido los estudios de Colvin y otros (1994, 1995), quienes han objetado las conclusiones

100 Cfr. al respecto las observaciones de Goleman (1989) expuestas en el apartado 4 de este capitulo.

144



de Taylor y sus colaboradores, sefialando lo que consideran deficiencias conceptuales y
empiricas que impiden que tales conclusiones sean adecuadamente sustentadas. La presunta
conexién entre la muy influyente corriente de la psicologia positiva, por un lado, y las
“llusiones positivas” y el autoengafio, por el otro, también ha sido desestimada por los
fundadores de aquel enfoque.'”" Asf como hemos comentado al inicio de este capitulo las
observaciones de algunos filésofos segin las cuales en algunos casos el autoengafio podria
evitar al individuo sufrimientos innecesarios, otros autores (Bhadwar, 2008; Van Leeuwen,
2009; Martin, 2012) han sefialado los riesgos de suponer que el autoengafio podria
constituir la base para el logro de una felicidad genuina. En lo que sigue nos
concentraremos en los comentarios criticos de estos autores, especialmente en los del

tercero.

Martin (2012) considera tres preguntas acerca del modo en que el autoengafio y la
felicidad estan conectados: primero, si es posible que estemos autoengafiados respecto de
nuestra propia felicidad; segundo, si el autoengafio favorece la felicidad o mas bien es una
amenaza para ella; tercero, de qué modo el encontrarse “felizmente autoengafiado”
interactia con otros aspectos de una vida buena. Los psicélogos han documentado
ampliamente, sefiala, que cuando perseguimos la felicidad nos encontramos bajo una
mirfada de ilusiones especificas, y es plausible suponer que el autoengafio se encuentra
involucrado. Esto, agrega, no es sorprendente, sino que refleja el sentido comun. Su
posicién es mas favorable a la influencia positiva que, dentro de ciertos limites, pueda tener
el autoengafio sobre la felicidad que lo que encontramos en Van Leeeuwen y Badhwar;'”
no obstante, los argumentos de Taylor le parecen susceptibles de critica. En su opinidn,
Taylor se desliza de modo inadecuado desde una definicién inicial de ilusiones como falsas
creencias a una mucho mas amplia que las caracteriza como creencias que carecen de apoyo

factico o que requieren una percepciéon optimista de los hechos. Esta nocién, sefiala Martin,

101 Compirese lo expresado en la nota 99 en el presente capitulo con las siguientes observaciones:
“cualesquiera sean los origenes personales de nuestra conviccién de que ha llegado el momento para la
psicologia positiva, nuestro mensaje es recordar a nuestro campo que la psicologia no es sélo el estudio de la
patologia, la debilidad y el dafio; es también el estudio de la fortaleza y la virtud. (...) La psicologia no es
precisamente una rama de la medicina concerniente a la enfermedad o la salud; es mucho mas amplia. Se
ocupa del trabajo, la educacion, el iusight, el amot, el crecimiento y el juego. Y en esta bisqueda de lo que es
mejot, la psicologia positiva no descansa sobre e/ pensamiento desiderativo, la fe, el autoengaito (...); trata de adaptar
lo mejor del método cientifico a los problemas singulares que presenta la conducta humana para aquellos que
desean comprenderla en toda su complejidad” (Seligman & Csikszentmihalyi, 2000, p. 7. Cursivas nuestras).
102 En su opinién, es verdad que, tal como afirman el sentido comin y los psicélogos, el autoengafio es,
dentro de ciertos limites, un amigo de la felicidad, en la medida en que promueva el placer, el significado y el
amor integral en nuestras vidas. No obstante, no deja de sefialar que el autoengafio puede también socavar
nuestro sentido de lo que es significativo y, de este modo, diluir la felicidad asi como debilitar la aspiracion a
llevar una buena vida.

145



combina creencias optimistas de dos clases muy distintas: 1) creencias falsas y sesgadas
contrarias a la evidencia disponible (lo que incluye al autoengafio), y 2) creencias no
probadas, que incluyen la fe y la esperanza, que van mas alld de la evidencia pero que
podrian resultar verdaderas. Las tltimas, advierte, no son ilusiones en ningin sentido usual;
las creencias verdaderas no son ilusiones. Taylor, sospecha Martin, ha tomado prestado de
modo acritico el uso que Freud hace del término “ilusion” en E/ porvenir de una ilusion. Alli,
Freud sefiala que lo caracteristico de las ilusiones es que derivan de deseos humanos, lo que
no implica que sean necesariamente falsas, es decir, irrealizables o contradictorias con la
realidad. Este uso no ortodoxo, sefiala Martin, fusiona autoengafio con fe y esperanzas
razonables. Por supuesto, observa, la esperanza y la fe, que van mas alla de la evidencia, son
vitales para la felicidad de la mayorfa de nosotros, pero no siempre estan enraizadas en
ilusiones o autoengafio. Mas aun, en respuesta a la objecién de que las ilusiones pueden
causar un gran daflo y ser una seflal de un trastorno mental, Taylor sefiala que las “ilusiones
positivas” son sélo ilusiones suaves, no patolégicas, que contrastan con las ilusiones
“extremas” de la paranoia o la megalomania. Martin observa que esta respuesta incurre

entonces en clerta circularidad: “suave” implica salud mental.

Si Martin muestra una posicion mds conciliadora respecto de los potenciales
beneficios del autoengafio para nuestra felicidad, Badhwar (2007) es mucho mas escéptica
respecto de ellos; argumenta que, entendido de modo apropiado y contrariamente a lo que
proponen Taylor y Brown, el realismo acerca de nosotros mismos y nuestras circunstancias
es bueno para nuestras vidas.'”” Considera que, para la atencién que han generado sus
afirmaciones, la evidencia que presentan Taylor y Brown en su favor es sorprendentemente
débil, y esta plagada de problemas conceptuales y légicos. No obstante esta ultima
afirmacion, Badhwar sefiala también debilidades en el presunto apoyo empirico y en la
interpretacion de éste que hacen Taylor y Brown. Para comenzar, la principal fuente de
evidencia acerca de la ubicuidad de las ilusiones positivas en el articulo pionero de Taylor y
Brown proviene de investigaciones con estudiantes universitarios, si bien, con el objetivo
de ampliar el sustento de sus afirmaciones, citan también estudios llevados a cabo con
pacientes terminales en su respuesta a Colvin y Block. Respecto de las primeras, Badhwar
advierte que los estudiantes universitarios no son representativos de la poblacién

norteamericana en general, hacia la cual Taylor y Brown extrapolan los hallazgos obtenidos.

103 Respecto de la concepcién de felicidad de Taylor y sus colaboradores, Badhwar (al igual que Van
Leeuwen) observa que, al igual que la de otros psicélogos contemporaneos, es puramente subjetiva: no hace
mencién a bienes objetivos como componentes esenciales de una felicidad digna de ese nombre.

146



Dada su juventud e inexperiencia, observa, deberia esperarse que los estudiantes sean
particularmente susceptibles a las ilusiones de control y a un optimismo exagerado. Pero
aun si se concede, prosigue, que la mayorfa de las personas se consideran a s{ mismas como
mas felices y superiores en sus habilidades, logros, grado de control y perspectivas futuras
que los demas, no se sigue, como sostienen Taylor y Brown, que se encuentren en un
estado de ilusion. Supodngase, dice Badhwar, que el 60% de las personas piensan que son
mas felices, mejores y que poseen un futuro mas brillante que el 60%. Podria ocurrir que
sélo el 20% de ellas esté equivocado, porque resulta posible para el 40% del total
encontrarse en ventaja en esos aspectos respecto del 60% restante. Si esto fuese asi, sélo el
20% se encontraria bajo el efecto de ilusiones positivas. Asi, en ausencia de un numero que
los respondentes tengan en mente cuando se evalian comparativamente con la “mayoria de
las personas”, Taylor y Brown no pueden concluir, a partir de los datos, que la mayoria de
las personas se encuentran sistematicamente, aunque de modo suave, bajo la influencia de
ilusiones.

La observacion cotidiana, prosigue Badhwar, también sugiere que la mayoria de las
personas no es globalmente positiva de un modo no realista acerca de s mismas, ni
abiertamente optimista acerca del futuro la mayor parte del tiempo. La mayoria de
nosotros, seflala, somos realistas en algunos dominios de nuestras vidas, optimistas o
pesimistas de modo no realista en otros, y ni realistas ni irrealistas de modo consistente en
el resto.

Pero las afirmaciones de Taylor y Brown, prosigue Badhwar, pueden ser objeto de
mas cuestionamientos. Supdngase que la mayorfa de las personas se encuentra
sistematicamente bajo la influencia de ilusiones acerca de si mismas. ¢Sobre qué base,
pregunta, Taylor y Brown afirman que estan mentalmente sanos o son subjetivamente
felices? Una razén es simplemente que la mayoria de las personas no pueden estar
mentalmente enfermos o ser infelices. No obstante, esta conclusion parece apresurada.
Existen grados de salud mental y felicidad subjetiva, asi como hay grados de salud fisica y
de virtud. Las personas que no estin deprimidas o psicéticas pueden igualmente estar
insatisfechas o neurdticas en variados grados. La proliferacion de terapeutas, consejeros,
gurues y libros de autoayuda es un indicador, sefiala Badhwar, de que la insatisfaccion y la
neurosis gozan de buena salud. Pero concédase de todos modos, continua, que la mayorfa
de las personas goza de tan buena salud y es tan subjetivamente feliz como resulte posible.
¢Qué elementos de juicio tienen Taylor y Brown para afirmar que eso es asi a causa de sus

ilusiones? Toman como base para afirmar esto el hecho de que los individuos mas realistas

147



tienden a ser depresivos. Pero, como Colvin y Block mostraron, sefiala Badhwar, la
evidencia respecto de estos “realistas depresivos” es contradictoria o ambigua. De hecho,
en su respuesta a estos autores, Taylor y Brown reconocieron que vatios estudios indicaban
que los depresivos, en vez de ser realistas, se hallaban bajo el efecto de un sesgo negativo
hacia si mismos, y que los “realistas depresivos” podtian no existir. Esto ultimo tiene
consecuencias graves para de Taylor y Brown, ya que torna vacuas sus tesis. Su afirmacion
principal, recuerda Badhwar, es comparativa: sostiene que las ilusiones suaves son mas
conducentes a la felicidad subjetiva y a la salud mental que el realismo. De este modo, se
hace necesario contar con un grupo de personas realistas infelices o al menos felices en una
medida inferior para compararlos con los optimistas que se encuentran bajo la influencia de
las ilusiones. Taylor y Brown sostuvieron que, aun cuando las personas depresivas no
fueran realistas, su tesis original se mantendrfa sin cambios. Sin embargo, concluye
Badhwar, si los pesimistas no fueran realistas, no existirfan casos de depresivos realistas con
los cuales comparar a los optimistas y, en consecuencia, no habzria evidencia para la tesis de
que las ilusiones positivas acerca de uno mismo son mas conducentes a la felicidad

subjetiva y a la salud mental que el realismo.

Si bien las criticas de Badhwar parecen solidas, las objeciones mas agudas a las tesis
de Taylor y sus colaboradores provienen, a nuestro entender, de un filésofo ya conocido,
Neil Van Leeuwen, en un articulo titulado “Self-deception won”’t make you happy” (2009).
Van Leeuwen comienza por seflalar que el trabajo de Taylor no es explicitamente
normativo; no obstante, implica que muchas de las ilusiones que examina deben ser
fomentadas, y es justamente la cuestién normativa la que desea examinar. Formulada de
modo interrogativo, plantea lo siguiente: si deseamos la felicidad, ¢es consistente con la
racionalidad practica la prosecucién de politicas de autoengafior Especificamente, Van
Leeuwen quiere refutar el siguiente razonamiento: la posesiéon de creencias positivas acerca
de uno mismo conduce a la felicidad; esto ocurre, como supuestamente muestran los
trabajos de Taylor, aun cuando tales creencias se aparten de la verdad debido a su caracter
excesivamente halagador para el s{ mismo. Para lograr la felicidad, por lo tanto, es una
buena idea perseguir una politica de autoengafio con respecto al yo y a la propia situacion,
tornandolos mejores que lo que admitirfa una apreciaciéon honesta. Van Leeuwen afirma,
por el contrario, que la honestidad hacia uno mismo es una politica superior que el

autoengafio si se desea lograr la felicidad.

148



El argumento de Van Leeuwen tiene tres aspectos: primero, el trabajo de Taylor no
puede ser usado apropiadamente para apoyar el razonamiento en cuestién; segundo, hay
varios argumentos para sustentar la conclusién de que una politica de autoengafio no
produce un tipo de felicidad a la que denomina “digna de eleccion” [choicewortly]; tercero,
sostiene que un camino efectivo hacia la felicidad yace en el ejercicio de la imaginacion
honrada, lo que involucra honestidad con uno mismo acerca de las propias habilidades y las

ofertas del entorno, e imaginaciéon positiva acerca de lo que es posible hacer con ellas.

Cualquier intento de examinar las relaciones del autoengafio con la felicidad
requiere de un minimo analisis de este dltimo concepto. Van Leeuwen considera que
existen dos dimensiones distintas (aunque no netamente separables) constitutivas de la
felicidad: la existencia de sentimientos positivos y la posesion de bienes externos genuinos.
Combinadas, estas dimensiones originan cuatro tipos distintos de estado, de las cuales se
ocupa especialmente de dos: la felicidad digna de eleccién, que implica la existencia de
ambos componentes, y la que denomina “felicidad Matrix”, que sélo requiere de la
posesion de sentimientos positivos, pero en la que se carece de bienes externos valiosos.
Van Leeuwen considera que la unica clase de “felicidad” que la persecucién de una politica
de autoengafio es probable que promueva es la felicidad Matrix. Ahora bien, esta clase de
felicidad puede dividirse en dos subtipos. Un subtipo puede conducir a la felicidad digna de
elecciéon, dado que los sentimientos positivos pueden originar acciones que conduzcan a
bienes externos genuinos. No obstante, otro subtipo simplemente sienta las bases para la
derrota y la desilusiéon. Van Leeuwen advierte que es necesario recordar que esta hablando
de la mzejor politica para el logro de felicidad digna de eleccién; en consecuencia, un ejemplo
de autoengafio que conduzca a la felicidad, digna de eleccién o de otra clase, no refutara el

argumento de que no es instrumentalmente racional autoengafiarse para lograr la felicidad.

El modo en el que una persona debe engafiarse a s{ misma con el fin de alcanzar la
felicidad debe implicar que desea creer que ciertas proposiciones negativas son falsas y
ciertas proposiciones positivas son verdaderas. Llevar adelante una politica de autoengao,
entonces, requiere poseer creencias que se encuentren en tension con las creencias
deseadas. Aqui existe una diferencia importante con la mayorfa de las ilusiones positivas
que Taylor y sus colaboradores discuten. “Sesgo de autoinflacion” [se/f-inflation bias| refiere a
una tendencia general a formar creencias acerca de uno mismo que son mas halagadoras de

lo que la realidad justifica, pero no necesariamente controvertidas por otra informacién que

149



el agente posee. Por el contrario, un estado de autoengafio requiere de la existencia de una
creencia que es contraria tanto a la evidencia que el agente posee como a sus normas
epistémicas, y se trata de un estado en el cual la motivacién estd causalmente implicada en
su produccién. La politica de autoengafio para el logro de la felicidad involucrara entonces,
una conciencia de las 4reas de la propia vida que se perciben como deficitarias o acerca de
las cuales se siente inseguridad, una selecciéon de creencias que promoveran la felicidad, y
un intento de procesar la informacién que parezca confirmar las creencias favorables a la
felicidad e ignorar las contrarias.

Perseguir una politica de autoengafio significard, en sintesis, intentar formar
creencias que son contrarias a la informacién negativa acerca del s mismo que ya se posee, y

es esta politica lo que Van Leeuwen tratara de mostrar que no conduce a la felicidad.

Van Leeuwen sefiala que hay varias razones por las cuales la afirmaciéon de que el
autoengafio puede contribuir con la felicidad digna de eleccion es problematica.

En primer lugar, y dicho en sus propios términos, observa que Taylor sostiene que
las ilusiones positivas, tales como la creencia de que uno es mas atractivo que lo que
realmente es el caso, contribuyen al logro de felicidad digna de elecciéon. Asi, Taylor
sostendria que las ilusiones positivas conducen al logro de la felicidad subjetiva (en forma
de afecto y creencias positivas), y ésta, a su vez, al logro de bienes externos. Aun cuando los
nexos entre unos y otros estados sean correctos, smuestra esto que las ilusiones positivas
generan bienes externos genuinos? A menudo las “ilusiones” a las que Taylor se refiere
resultan ser correctas. Parece haber entonces una confusién conceptual al llamarlas
“illusiones”, dado que las ilusiones son cosas que no resultan ser verdaderas. No obstante,
hay una versién mas matizada de la concepcidn que Taylor sugiere. Esta versioén consistirfa
en afirmar que poseer una estimacion elevada de un modo no realista de la probabilidad de
éxito eleva la probabilidad de éxito (si bien no al nivel de la evaluacién), y merece en
consecuencia el nombre de “ilusiéon”. Esta version del argumento, observa Van Leeuwen,
no sufre de la confusién conceptual de la version original, pero no encuentra evidencia en
el trabajo de Taylor que la sostenga. Es verdad, sefiala, que los individuos operan con mas
de una reserva de representaciones y pueden cambiarlas dependiendo de la situacién en que
se encuentren. Sin embargo, serfa un error la tendencia a rotular como “ilusién” a cada
representacion que no se ajusta enteramente a la realidad.

En segundo lugar, sin duda las personas tienen muchas ilusiones acerca de si

mismas y de sus vidas. Ahora bien, la afirmacién de Taylor de que las ilusiones conducen a

150



resultados positivos futuros fusiona la posesién de creencias ilusorias acerca del si mismo
con la posesion de fantasfas orientadas hacia el futuro. Las representaciones del futuro no
necesitan ser ilusorias, aun cuando es improbable que sus contenidos resulten finalmente
ser verdaderos. Simplemente pueden ser fantasias positivas orientadas hacia el futuro. La
unificacion bajo el mismo rétulo de “ilusiones positivas” tanto de las creencias infladas
acerca de uno mismo como de las fantasfas respecto de resultados futuros es perjudicial
para la comprension de estos fenémenos.

Por dltimo, no parece haber buenas razones para pensar que poseer creencias tales
como que uno es mejor conductor o mas inteligente que otras personas nos hard mas
felices. Es posible que esas creencias estén correlacionadas con afecto positivo, ¢pero hay
razones para pensar que tales creencias causan afecto positivo, de modo tal de dar sentido a
una politica de inculcarlas via autoengafio? Muchas personas saben que tienen una
inteligencia superior al promedio, y pese a eso estan deprimidas. Van Leeuwen no se
muestra convencido de que tales creencias, ilusorias o no, realmente contribuyan
causalmente al afecto positivo mas que de un modo temporario. Conversamente, muchas
personas felices saben que no son especialmente inteligentes, que no son los mejores
conductores y que sus hijos pueden incluso ser inferiores al promedio. Claramente, dice,
esas creencias no son necesarias para la felicidad. Van Leeuwen considera que lo que ocurre
en los trabajos empiricos que Taylor cita es que las personas no deprimidas tienen
simplemente una tendencia sistematica a sobreestimar varios aspectos de valor personal.
No obstante, una interpretaciéon probable de este hallazgo es que el afecto positivo causa la
sobreestimacién (y no viceversa). Si las creencias concernientes a rasgos positivos causaran
el afecto positivo, simplemente no se esperarfa ver tantas personas inteligentes, apuestas o
exitosas que son infelices; sin embargo, resulta que hay muchas de esas personas.

Van Leeuwen sugiere que lo que si resulta necesario para la felicidad es la creencia
en el propio valor como ser humano. Esta creencia es una clase diferente de creencia de
aquellas con contenidos como “soy mas popular que el promedio”. Es incluso
problematico llamar creencia a la conciencia del propio valor como ser humano;
ciertamente no se trata de una creencia con contenido factico. Van Leeuwen sugiere
referirse a ella simplemente como sentido del propio valot, y seflala que no hay nada

ilusotio en un ser humano normal que posea un sentido de su propio valor.

151



Ademas de que la evidencia empirica que, prima facie, parece favorecer una politica
de autoengafio para la consecucién de la felicidad no apoya realmente esa politica, Van
Leeuwen ofrece argumentos para rechazarla por completo.

Poseer creencias verdaderas posibilita a las personas lograr objetivos. Por una parte,
es necesario conocer las posibles opciones antes de elegir entre ellas. Ademas, tener
creencias acerca de los resultados de las opciones de eleccién guiara la eleccion. Si alguna
de las creencias mencionadas en este esquema es falsa (ya sea acerca de las opciones o de
los resultados), seflala Van Leeuwen, entonces probablemente la persona terminard
insatisfecha. En consecuencia, las falsas creencias tienden hacia la insatisfaccion. Pero,
como sabemos, el autoengafio conduce a falsas creencias; luego, el autoengafio tiende hacia
la insatisfaccién. En conclusion, el autoengafio aleja de la felicidad.

El defensor del autoengafio podria hacer notar, en primer lugar, que hay algunas
cosas en la vida sobre las cuales uno no tiene control, pero que afectan a la felicidad
(inteligencia o apariencia, por ejemplo). Entonces la receta general para que el autoengafio
promueva la felicidad, prosigue el argumento, involucra no autoengafiarse acerca de cosas
que uno puede controlar, sino acerca de cosas que uno no puede controlar.

Tres puntos deben ponerse de manifiesto, observa Van Leeuwen. En primer lugar,
esta posibilidad nos sitda fuera del territorio de la competencia por la felicidad digna de
eleccién, de modo que el defensor del autoengafio que adopte esta linea de defensa ha
resuelto optar por la felicidad Matrix (al menos en un area determinada de la vida). En
segundo lugar, aun si uno no puede cambiar los componentes innatos de la inteligencia o el
aspecto, tener creencias falsas sobre esas cuestiones puede aun asi socavar la satisfaccion
del deseo; a menudo conocer las propias limitaciones es esencial para determinar las
elecciones 6ptimas que las compensen. Tercero, el autoengafio también disminuye la propia
habilidad para saber eudles son las situaciones sobre las cuales uno tiene control y puede
hacer mejoras, y cuales no. Los razonamientos basados en creencias verdaderas, entonces,
son necesarios para satisfacer los deseos. El autoengafio es contrario a las creencias
verdaderas y, en consecuencia, tiende a alejar de la satisfaccién del deseo y la felicidad. Los
argumentos en su favor ignoran el dafio que produce a la cognicién fidedigna en cuestiones
de importancia practica, y el hecho de que es contrario a la felicidad digna de eleccion, ya

que socava el logro de bienes externos genuinos.

Existe una tensién curiosa, observa Van Leeuwen, en la posicién del defensor del

autoengafio. Por un lado, defiende al autoengafio como un medio para la felicidad,

152



sosteniendo que engafiarnos a nosotros mismos en la direcciéon de un afecto positivo
proporcionara un panorama brillante, lo que a su vez influenciara positivamente el mundo
que nos rodea. Por otro lado, parte de la estrategia para defender el autoengafio ha sido la
admisiéon de que a veces somos impotentes para cambiar la situacién y, dada esta
condicién, podemos convencernos a nosotros mismos de que la situaciéon es mejor de lo
que realmente es. Como hemos visto, Van Leeuwen ha intentado arrojar dudas sobre
ambas afirmaciones. Sin embargo, el punto que quiere tratar es que ambas defensas del
autoengaflo #o pueden requerir el mismo antoengaio. La defensa “el afecto positivo cambia el
futuro” presupone que el agente tiene algun tipo de control sobre el entorno que lo rodea
respecto de los asuntos sobre los cuales se autoengafia. I.a defensa “no es posible cambiar
la situacién” presupone que el agente no puede cambiar el entorno acerca del cual se
autoengafia. La pregunta, entonces, es esta: sen qué tipo de situacién es el autoengafio
conducente a la felicidad: en las situaciones en las cuales hay control sobre el entorno o
situaciones en las cuales no lo hay? El defensor del autoengafio dira: “en ambas”. Pero la
cuestién, observa Van Leeuwen, es si existe alguna incoherencia en esta respuesta; y
considera que si la hay. La respuesta “ambos” estd comprometida no sélo con el
autoengafio en los dos tipos de situacién, sino también con la confusién relativa a la
situacién en que se encuentra el agente. Pero entonces, ¢cuales deberfan ser los contenidos
de su autoengafio? ;Que la mala situacién es buena? ¢O que es posible cambiarla? Quien se
encuentra comprometido con la utilidad del autoengano en ambos tipos de situaciones
socava su habilidad para decir en qué tipo de situacién se encuentra y, en consecuencia, que
tipo de contenidos de autoengafio debe perseguir. Por consiguiente, observa Van Leeuwen,
la politica del autoengafio para la consecucion de la felicidad parece tener una oportunidad
de resultar mejor que la auto honestidad sélo en situaciones que son malas y en las cuales
uno no puede alterar las circunstancias, y aun en ese caso el resultado de la politica no es
positivo. Pero el problema es que la politica de autoengafio socava la propia habilidad para
decir si se estd en el tipo de situacién para la cual el autoengafio podria ser apropiado.
Entonces, si se persigue tal politica, es posible hacerlo incluso en situaciones en las cuales
hay disponibles opciones mucho mejores y racionalmente defendibles. Van Leeuwen
considera, en resumen, que perseguir una politica de autoengafio para la consecuciéon de la

felicidad es una mala politica.

Las objeciones de Badhwar y Van Leeuwen, asi como las criticas formuladas por

Colvin y Block, arrojan fundadas dudas acerca de la real contribucién de las ilusiones

153



positivas (y, a fortiori, del autoengafio) para nuestro bienestar y felicidad. Si bien la evidencia
empirica puede ser favorable en alguna medida a la posicién de Taylor (aunque, como
hemos visto, no estd exenta de controversias), los nexos conceptuales y, en especial, el
escaso analisis de nociones fundamentales, como la de felicidad, debilitan fuertemente la
pretension de que las ilusiones positivas constituyen una via para la mejora de la salud
mental y un mayor desarrollo de la felicidad personal. Sin embargo, no se deberia pensar
que los trabajos de Taylor y sus colaboradores constituyen meramente una desviacién no
significativa con respecto a las concepciones tradicionales. Posiblemente han tenido el
mérito, a nuestro modo de ver, de mostrar que la extendida creencia en que una percepcion
correcta de nosotros mismos y del mundo que nos rodea es invariablemente ventajosa
admite algunas desviaciones. Si bien, como hemos visto, las observaciones de diversos
filésofos respecto de la posible contribucion del autoengafio a nuestro bienestar anteceden
largamente las investigaciones empiricas sobre el tema, no deberia negarse a Taylor y sus
colaboradores el reconocimiento por el esfuerzo de aportar evidencia factica favorable a esa

tesis.

3. Autoengario y creencias religiosas

En buena parte de los analisis previos se ha hablado genéricamente de la creencia
falsa, adquirida o mantenida, como producto del autoengafio. Como hemos visto en el
capitulo II, hablar de tal producto no debe hacer olvidar que no es adecuado considerarlo
meramente una creencia aislada, sino que es mas plausible concebitlo como la cispide de
una jerarquia de creencias coherentes, mutuamente sustentantes y similarmente sesgadas.
En otros términos, la creencia falsa producto del autoenganio forma parte de un sistema
que, pese a la irracionalidad del proceso, posee una légica interna indudable. Ahora bien,
admitir que las creencias falsas pueden constituir un sistema coherente y autosustentante
hace posible plantear un nuevo interrogante, que examinaremos brevemente en este
apartado: ¢puede el autoengafio jugar un rol de importancia en sistemas de creencias
compartidos socialmente; en particular, juega un rol en la adquisicién o mantenimiento de

. .o 104 ., . . . .
las creencias religiosas?™ Esta cuestién, en consecuencia, implica preguntarse si el

104 Serfa ingenuo pensar que un fendémeno que posee la ubicuidad del autoengafio sélo puede tener lugar en
sistemas de creencias no caracterizados por el empleo de procedimientos racionales para la determinacion de
qué creencias deben ser aceptadas. En consecuencia, también es posible preguntarse si el autoengafio puede
tener lugar en el ambito de la ciencia. Esto es, dando por supuesto que la ciencia (o, mejor dicho, los
cientificos) ¢ree que determinadas proposiciones son verdaderas o aproximadamente verdaderas, ¢es posible el

154



autoengafio puede desempefiar un papel mas amplio en nuestra vida que el meramente
individual, pregunta que tendra conexiéon con los temas examinados en el siguiente
apartado, referente a la posibilidad del autoengafio colectivo.

No sélo los filésofos se han ocupado de la pregunta relativa a si las creencias
religiosas involucran alguna clase de proceso de irracionalidad motivada; algunos
psicologos han reflexionado también sobre el tema. Triandis (2013) sostiene que el
autoengafio esta implicado en diversos debates contemporaneos (como los relativos al
calentamiento global, los excesos en el consumo, el aborto y la homosexualidad), debates
que incluyen los relativos a la religién. Distingue dos clases de religiones: “externas” e
“internas”; las primeras aceptan la existencia de entidades sobrenaturales, mientras que las
segundas (como el Budismo en su manifestacion original) se interesan por sucesos internos,
como el logro de “iluminacidn” |en/ightenmenf]. Mientras que las externas, sostiene,
constituyen casos “clasicos” de autoengafio, las internas, por el contrario, lo evitan. Las
religiones externas se basan en los deseos humanos de contar con entidades que nos
protejan y nos guien; en consecuencia, se inventaran dioses de acuerdo con estos deseos y
necesidades. En sus propios términos: “Dios es un autoengafio maravilloso y
cognitivamente simple. Se ajusta a nuestras esperanzas, necesidad y deseos de poseer una

entidad poderosa que nos ayudara a ganar nuestras batallas” (p. 1072). La postulacién de

autoengafio dentro de las comunidades cientificas? Hay autores que han sostenido que los cientificos son
especialmente vulnerables a los procesos que conducen al autoengafio. Este es el caso de William Broad y
Nicholas Wade (1982), quienes pasan revista a un considerable nimero de casos de fraude y autoengafio en la
historia de la ciencia, que incluye los casos de los errores en la confirmacién de la teoria de Copérnico por
parte de Hooke y Flamsteed, el “descubrimiento” de los rayos N por el fisico francés Blondlot, el “Hombre
de Piltdown”, las investigaciones sobre lenguaje animal (incluyendo al caso pionero de Clever Hans), el
Sudario de Turin y otros; se mencionan también las investigaciones de Rosenthal sobre efectos de expectativa
del investigador y el maestro. Segin estos autores, el riguroso entrenamiento en obsetvacion objetiva que
caracteriza a los cientificos es a menudo una defensa endeble contra el deseo de obtener un resultado
determinado; las expectativas de un experimentador acerca de aquello que vera daran forma reiteradamente a
los datos que registra, en detrimento de la verdad. Agregan que el moldeamiento inconsciente de los
resultados puede ocurrir en modos numerosos y sutiles, y que no se trata de un fenémeno exclusivamente
individual, sino que a veces una comunidad entera de investigadores es victima de una ilusién compartida. La
expectativa, observan Broad y Wade, “conduce al autoengafio, y el autoengafio conduce a la propension a set
engafiado por otros. Los grandes engafios cientificos (...) demuestran los extremos de credulidad a los cuales
grandes cientificos pueden ser conducidos por su deseo de creer. De hecho, los magos profesionales afirman
que los cientificos, a causa de su confianza en su propia objetividad, son mas faciles de engafar que otras
personas” (p. 42). El estudio de Broad y Wade no profundiza en los mecanismos explicativos psicolégicos o
sociales que hacen posible las formas de autoengafio individual o colectivo en la ciencia (como el caso de
Blondlot) mas que en la observacién de que los cientificos, paraddjicamente, son presa mas facil que otras
personas. Serfa muy poco plausible afirmar que la ciencia estd exenta de engafio y autoengafio, como lo
prueban los casos mencionados por estos autores y otros no mencionados; al fin y al cabo, la ciencia es
desarrollada por seres humanos y no por angeles o maquinas. Sin embargo, si la ciencia y los cientificos
fueran tan severamente vulnerables a los sesgos como sostienen los autores, es sumamente improbable que se
hubiera llegado a los avances que hoy podemos observar. Mutatis mutandis, se podria aplicar a las afirmaciones
de Broad y Wade lo que se ha observado sobre las concepciones relativistas e irracionalistas respecto de la
ciencia: “si la comunidad cientifica es una mafia, ¢;por qué fue la comunidad cientifica, y no la mafia, la que
puso al hombre en la Luna?” (Comesafia, 2011, p. 220).

155



tales entidades sobrenaturales, en sintesis, constituye en si misma un autoengafio. A
diferencia de aquellas, observa, Buda aspiraba a percibir el mundo de un modo realista, sin
que los descos interfirieran en nuestra percepcién de él; en consecuencia, sin autoengafio.
Las religiones internas, en consecuencia, no son en si mismas autoengafiosas, a menos que
incorporen lo que denomina “autoengafios culturales” (por ejemplo, la incorporacién de
entidades que se ajustan a los esquemas y prejuicios de la sociedad en la cual se difunde la
doctrina original). Ias consideraciones de Triandis adolecen, como hemos visto
previamente, de una deficiencia usual en los estudios psicolégicos sobre el autoengafio: la
ausencia de una definicién minimamente estricta del fenémeno que permita diferenciarlo
de otras formas de irracionalidad motivada, ya sea individual o colectiva. Entre otras
muchas cuestiones que quedan sin responder, no es posible saber si se trata de casos de
autoengafio o meramente pensamiento desiderativo. Como examinaremos a continuacion,
la determinacién del presunto caracter autoengafioso de las creencias religiosas requerira un
analisis mucho mas sutil.

Los interrogantes relativos a la medida en que la adopcién de creencias religiosas
requiere alguna clase de maniobra o estrategia contraria a la racionalidad tedrica tienen una
larga tradiciéon en la historia del pensamiento; en particular, también la tiene la idea de que
las religiones constituyen sistemas de creencias que distorsionan de modo sistematico la
percepcién correcta de la realidad.'” Como hemos sefialado al examinar la relacién del
voluntarismo doxastico con el autoengafio,'” los argumentos de Pascal constituyen un
ejemplo paradigmatico en ese sentido.'”” No resulta obvio, sin embargo, que sea posible

adoptar voluntariamente un sistema de creencias incompatible en principio con las mejores

105 A Marx (recordemos aqui se célebre afirmacién segin la cual “la religién es el opio del pueblo” y a
Nietzsche, en E/ Anticristo, se sumé posteriormente Freud. En E/ porvenir de una ilusion (1927), sefiala que las
creencias religiosas no son decantaciones de la experiencia ni resultados de una actividad intelectual, sino
ilusiones, camplimientos de los mas antiguos, intensos y urgentes deseos de nuestra especie: “Una ilusién no es
lo mismo que un error; tampoco es necesatiamente un error (...) Lo caracteristico de la ilusién es que siempre
deriva de deseos humanos; en este aspecto se aproxima a la idea delirante de la psiquiatria, si bien tampoco se
identifica con ella, aun si prescindimos del complejo edificio de la idea delirante. Destacamos como lo
esencial en esta ultima su contradiccién con la realidad efectiva; en cambio, la ilusién no necesariamente es
falsa, vale decir, irrealizable o contradictotia con la realidad (...) Por lo tanto, llamamos ilusion a una creencia cuando
en su motivacion esfuerza sobre todo el cumplimiento de deseo; y en esto prescindimos de su nexo con la realidad efectiva, tal como
la ilusion misma renuncia a sus testimonios (p. 22. Cursivas nuestras). Asi, la existencia de una Providencia divina
bondadosa, sefiala Freud, permite calmar las angustias que se originan en los peligros de la vida, y satisfacer
las demandas de justicia a través de un orden ético en el universo, demandas rara vez realizadas en la cultura
humana; también, agrega, la existencia de una vida postetior a la terrenal genera las condiciones para el
cumplimientos de tales deseos ancestrales. Todo esto, observa, implica un enorme alivio psiquico para el
individuo, a quien se le quitan de encima los conflictos alrededor del complejo paterno no totalmente
superados originados en la infancia. La descripcion de Freud, cabe sefialar, coincide claramente lo que se
designa ampliamente como pensamiento desiderativo, esto es, una creencia orientada claramente por el deseo
de cierto estado de cosas, no necesariamente falsa, pero si huérfana de evidencia favorable.

106 Capitulo 11, § 2.

107 Para un andlisis acerca de la posibilidad de que los argumentos de Pascal impliquen el autoengafio, ¢
Jones (1998).

156



pruebas a disposicién del agente. En este sentido, un caso notable de conflicto entre
creencias religiosas y creencias cientificas, que parecerfa constituir prima facie un ejemplo
extremo de voluntarismo doxastico, es narrado por Richard Dawkins en su libro The God'’s
Delusion (2006). Pese a que este episodio no constituye en absoluto un caso tipico de
autoengafio, sin dudas su analisis es sumamente interesante en este contexto. Dawkins
describe alli la penosa historia del gedlogo Kurt Wise, responsable del Centro para la

Investigacién de los Origenes del Bryan College'”

en Dayton, Tennessee. Wise era un
investigador joven y sumamente calificado, sefiala Dawkins, que podria haber desarrollado
una brillante carrera cientifica. Sin embargo, sugiere, el conflicto entre su formacién
cientifica y su temprana educacién en ideas religiosas fundamentalistas constituyé una
fuente de sufrimiento crecientemente intolerable; la incompatibilidad entre una doctrina
que lo obligaba a creer, entre otras cosas, en una Tierra de menos de diez mil afos de
antigiiedad, por una parte, y la solidez empirica de las ciencias geoldgicas, por la otra, lo
llevaron a un estado de desesperaciéon que no podia sostenerse en el tiempo. Dawkins cita
aqui al propio Wise, quien describe como dedicéd esfuerzos sistematicos a examinar la Biblia
y a eliminar de ella todo lo que fuera incompatible con una visién cientifica del mundo. El
resultado de este ensayo fue que, a su pesar, casi nada quedaba en pie del texto revelado. La
solucién que encontrd para resolver este conflicto fue igualmente radical: optd por el texto
biblico y renuncié a Teoria de la Evolucién y a la ciencia. Dawkins remarca lo patética que,
a su modo de ver, resulta la eleccion de Wise: todo lo que tenfa que hacer era renunciar a la
Biblia o bien interpretarla simbodlica o alegbricamente, como hacen los tedlogos. La
diferencia que el presenta el caso de Wise con el de otros fundamentalistas, prosigue, es que
éste es dolorosamente honesto. Sin embargo, muestra lo que usualmente ocurre de modo
encubierto con los fundamentalistas cuando encuentran evidencia cientifica que contradice
sus creencias: si todas las pruebas del mundo se inclinaran en contra del creacionismo,
observa Wise, ¢l serfa el primero en aceptarlo, pero ain asi seguirfa adhiriendo al
creacionismo, ya que esto es lo que indica la palabra de Dios.

Dawkins no examina la posibilidad de que el caso de Wise constituya un ejemplo
notorio de autoengafio; en su libro, de hecho, el término “autoengafio” aparece sélo una
vez a lo largo de la obra, para hacer referencia a la teorfa de Robert Trivers sobre este
fenémeno. Dawkins deja pasar, a nuestro modo de ver, una interesante oportunidad para

analizar la teorfa sobre la creencia religiosa como autoengafio. ¢Creia realmente Wise en la

108 T Jamado asi en honor de William Jennings Bryan, el fiscal del proceso contra el maestro de ciencias John
Scopes, llevado a juicio por ensefiar a sus alumnos la Teorfa de la Evolucién. Este proceso, conocido como
“Juicio del Mono”, tuvo lugar en Dayton en 1925.

157



verdad del creacionismo, aun cuando supiera que la evidencia cientifica en contrario resulta
abrumadora? La situacién hipotética que plantea el mismo Wise, esto es, el caso en el que
aun cuando toda la evidencia del universo se volcara contra el creacionismo, ¢l seguiria
creyendo en su verdad, ges psicolégicamente posible? Parece razonable pensar que no: o
bien Wise no cree realmente en la verdad de la evidencia cientifica, o bien su creencia en la
verdad del creacionismo es un artificio. Quizas setfa posible pensar que Wise no cree
realmente en la verdad del creacionismo, sino que meramente ¢ree que cree en ella; esto es,
¢ree que efectivamente acepta de buena fe la doctrina creacionista, pero de hecho no lo
hace, simplemente se equivoca al sostener que lo hace. Esta posibilidad parece relacionarse
con un enfoque que hemos mencionado en el capitulo I, segun el cual es posible explicar
ciertos aspectos intrigantes del autoengafio por medio de la estrategia de negar que el
producto de este fendmeno sea una creencia; en vez de ella, el resultado del autoengafio
serfa una manifestacion |avowal) (Audi, 1982; Rey, 1988). Para ambos autores una
manifestacién es basicamente una disposicién a afirmar una proposicién con “sinceridad”;
sin embargo, tal proposicién carece de conexiones profundas con la accién. Entonces, si
quien se autoengafia meramente manifiesta que p encontrandose en el estado de
autoengafio de que p, no serfa necesario atribuir al agente tanto la creencia de que p como la
creencia de que no p, con lo cual se evitarfa el problema de explicar la coexistencia de
creencias contradictorias. Cuando un agente estd autoengafiado respecto de que p, tanto
Audi como Rey sostienen que el agente posee una creencia (que Rey llama “creencia
central”’) de que no p. Como ha observado Van Leeuwen (2007) la disociacién entre
creencias y acciones es un componente esencial del enfoque de la manifestacioén; de otro
modo resultarfa completamente oscuro en qué respecto se supone que una manifestacién
es distinta de una creencia genuina. Para Rey, podria decirse que, ceferis paribus, una persona
cree manifiestamente que p si afirmara sincera y decididamente que p si se le preguntara al
respecto. Creencias manifestadas, para este autor, son aquellas que se atribuyen sobre la
base de la conducta verbal, mientras que creencias centrales son aquellas que se atribuyen
sobre la base de las acciones. Audi, a su vez, advierte que el hecho que S esté autoengafiado
con respecto a p no implica su creencia —incluso consciente- de que p; lo que su posicion
requiere respecto de la actitud positiva de S hacia p es que S esté dispuesto sinceramente a
manifestarlo.'” Si se aplica esta perspectiva al caso de Wise, se dirfa que éste no eree

realmente en la verdad del creacionismo, sino que solo manifiesta sinceramente su creencia en

109 Como otros debates filoséficos acerca del autoengafio, la viabilidad del enfoque de la manifestaciéon
permanece como una cuestion abierta. Para un examen acerca de si el resultado del autoengafio puede ser una
manifestacién, y no una creencia, cfr. Van Leeuwen (2007).

158



él. Sin embargo, este enfoque no parece ser suficiente para explicar el caso. En efecto,
Wise, a diferencia de supuestos agentes que manifiestan, pero no creen, parece efectivamente
comprometido desde la accién con su credo religioso; su funcién como director de un
centro de ensefianza en doctrinas fundamentalistas desmiente una adhesién meramente
verbal a tales creencias. En consecuencia, la disociacion entre la manifestacion y la accion
que requiere de modo esencial el enfoque defendido por Rey y Audi parece estar
claramente ausente en este caso.

El caso de Wise, que parece refractario a explicaciones simples, trae también a
colacién la cuestién relativa a la complejidad de la evidencia relativa a ciertos casos de
autoengafio y a la dificultad para determinar su verdad. '’ Wise, como hemos visto, sostiene
que hay razones para aceptar la doctrina creacionista respecto de la edad de la Tierra. Mas
alla de que esta supuesta evidencia con toda seguridad estd groseramente sobreestimada, no
hay duda de que la complejidad de la evidencia cientifica relativa a esa y a otras cuestiones
conexas (asi como en los casos de autoengafio en cuestiones ideolégicas y politicas) es
inconmensurablemente mayor que en los ejemplos tipicos que pueblan la bibliografia
filosofica (por ejemplo, la madre que descree de que su hijo use drogas pese a las

"Bl item relativo a la naturaleza de la evidencia y a la

abundantes pruebas en contratio).
verdad de las proposiciones que constituyen las doctrinas religiosas, de hecho, serd un
aspecto importante en algunos exdmenes acerca de la posibilidad de que las creencias
religiosas sean un producto directo del autoengafio, como veremos a continuacion.

J. Riikkd (2007) sefala que la pregunta referente a la relacién entre creencias
religiosas y autoengafio ha recibido escasa atencidn, en comparacién con otros debates
tilosoficos sobre el problema. Su objetivo es analizar si las creencias religiosas son o pueden
ser autoengafiosas en el sentido ordinario del término, y observa que hay tres respuestas a
la pregunta anterior. Puede afirmarse que las creencias religiosas a) siempre, b) en
ocasiones, o ¢) nunca son autoengafosas. Riikkd defiende la tesis de que no puede decirse
de las creencias religiosas tipicas que son autoenganosas en el sentido comun del término.
En consecuencia, argumenta en contra de la afirmaciéon de que las creencias religiosas son
siempre autoengafiosas (las religiones son formas de autoengafio colectivo) y también
contra la concepcién moderada de que algunas creencias religiosas estin basadas en el

autoengafio, mientras que otras no lo estan.

110 No carece de interés analizar el caso de Wise bajo los términos de la teorfa de la disonancia cognitiva, y en
particular examinar los vinculos de este fenémeno con el autoengafio. Para un estudio acerca de estas
relaciones cft. Scott-Kakures (2009).

111 Este aspecto volverd a tener relevancia al momento de examinar los presuntos casos de autoengafio
colectivo, como veremos en el apartado siguiente de este capitulo.

159



Una creencia religiosa tipica es que de una u otra forma la vida continta después de
la muerte, afirmacién incluida en muchas religiones. Riikkd pasa revista a las distintas
concepciones sobre esta otra vida en distintas religiones, antes de plantear por qué alguien
podria sostener que tal creencia estd basada en el autoengafio. Observa que no es necesario
tener una actitud hostil hacia la religién para sostener que la creencia en la vida después de
la muerte esta muy probablemente basada en el autoengafio, lo que se debe a que parece
satisfacer dos criterios basicos para las creencias autoengafiosas. Cuando una persona se
engafia a s{ misma, 1) cree algo que desea que sea verdadero, y 2) el objeto de la creencia no
es apoyado apropiadamente por la evidencia. Es quizas imposible, observa, demostrar que
la vida no continda después de la muerte; sin embargo, hay ciertamente fuertes razones
para pensar que lo anterior es verdadero. La continuidad de la vida después de la muerte es
una idea problematica, tanto conceptual como fisicamente. Sin embargo, observa, las
personas tienen fuertes motivos para sostener la creencia en cuestién. Una persona normal
no desea morir, y vivir después de la propia muerte es ser, en algun sentido, inmortal.
También es reconfortante pensar en que amantes, familiares o amigos fallecidos contintan
viviendo en alguna parte, y quizas sea posible encontrarse con ellos nuevamente. Por
ultimo, es muy importante tener en mente, sefiala Riikkd, que de acuerdo con muchas
religiones tal continuidad implica una correccion a todas las injusticias de este mundo. Por
estas razones, considera que la afirmacién de que la vida después de la muerte esta basada
en el autoengafio tiene cierta plausibilidad.

Pese a lo anterior, Rdikkd considera que hay razones para sostener que quienes
creen en la vida después de la muerte 7o se autoengafian. Lo que es comun a todos los
casos de autoengafio, observa, es que una persona cree contra la evidencia de un modo que
otras personas encontrarfan sorprendentemente extrafio si tuvieran la misma evidencia y no
se autoengafiasen. Ahora bien, un observador ideal no podria decir que una persona que
cree en la vida después de la muerte estd equivocada del mismo modo en que lo estan
quienes se autoengafian (por ejemplo, cuando una madre cree, contra la evidencia, que su
hijo no usa drogas). Resulta conceptualmente necesario para el autoengafio que las
creencias autoengafiosas sean falsas;''> no hay pruebas, sin embargo, de que la creencia en
cuestién sea falsa. Riikkd agrega que, por supuesto, si no hubiera vida después de la
muerte, entonces las personas que creen en ella estarfan en un error. Pero es imposible

decir si hay o no vida después de la muerte; en consecuencia, no podemos saber si las

112 Conviene recordar que esta afirmacién, aunque plausible, no goza de unanimidad.

160



creencias religiosas son a veces autoengafiosas.'* Si bien la creencia en la vida después de la
muerte es problematica, no puede decirse de ella que sea falsa como si puede decirse de la
creencia de la madre engafiada respecto de su hijo. Lo mismo puede decirse, sefiala, de
otras creencias a las que llamamos “religiosas” (por ejemplo, la creencia de que Dios
existe).'"* Sin duda, reconoce, serfa dificil dar criterios especificos para las creencias que
cuentan como “religiosas”, pero aun as{ hay casos claros, tales como la creencia en Dios y
la creencia en la vida después de la muerte.

Riikkd examina la objecion segin la cual la afirmacion de que quienes creen en la
vida después de la muerte no pueden autoengafiarse debido a la carencia de pruebas en
contra de su creencia esta basada en el supuesto de que es conceptualmente necesario para
el autoengafio que las creencias autoengafiosas sean falsas.'”” Pero, advierte la objecion, esta
ultima afirmacién sobre la necesidad conceptual es incorrecta. La objecidén posee cierta
plausibilidad, admite Raikka, dado que es claro que un procesamiento incorrecto de la
informacién (un tratamiento motivacionalmente sesgado de los datos) puede conducir a
una creencia verdadera; si bien esto puede ocurrir, es cuestionable que represente
autoengafio, mas que irracionalidad. Mele, observa, probablemente estd en lo correcto
cuando argumenta que desde un punto de vista puramente léxico el autoengafio debe
incluir una creencia falsa. Ciertamente, agrega, serfa raro culpar a una persona de
autoengafio cuando ella esta absolutamente en lo correcto respecto de lo que piensa.

Una segunda objeciéon enfatiza el elemento subjetivo del autoengafio. Riikka
presenta el caso de una madre atea que, al perder a su hijo en un accidente, subitamente
pasa a creer en la vida después de la muerte. En este caso, observa, existe la tentacién de
considerarla autoengafiada, ya que la tnica razén por la cual ella cambia su creencia parece
estar relacionada con sus deseos y temores; ella conocfa bien los problemas de la creencia
en la vida después de la muerte. La objecion, observa Riikkd, descansa en una percepcion
correcta. Sin embargo, sefiala, es util notar que la madre no se autoengafia en un sentido
normal. Compara este caso con el caso en el cual a la madre se le informa que su hijo ha

muerto en un accidente, y pese a la evidencia a favor, rechaza creerlo, engafiandose a si

113 Manuel Comesafia (comunicacién personal) me ha sefialado que es como minimo plausible la idea de que
la suspension del juicio es racional cuando hay equivalencia de razones. Si esto fuese correcto, en ausencia de
razones en favor de la existencia de vida después de la muerte no deberfamos creer en ella; en todo caso, la
carga de la prueba recae en quien sostiene que tal cosa existe.

114 Riikkd tiene razén en sefialar que las creencias religiosas (asi como, podrfamos agregar, con diferencias de
grado, las creencias relativas a cuestiones mas alla del alcance de nuestro conocimiento directo, como las
cuestiones historicas) presentan diferencias importantes respecto de las creencias involucradas en los
ejemplos usuales de autoengafio. Pero es dudoso que estas diferencias sean tan grandes como para anular
toda posible acusacién de autoengafio.

115 No todos los autores estan de acuerdo con esta especificacion. Véanse los argumentos de Lynch en este
mismo apartado.

161



misma. La diferencia entre los dos casos reside en que sélo en el segundo caso la persona
se engafia a si misma en el sentido normal, al interpretar los datos de un modo
motivacionalmente sesgado y aceptar una creencia que es claramente falsa. Respecto del
primer caso podemos hablar de autoengafio sélo en un sentido extendido, y deberfamos ser
cuidadosos en no confundir ambos.""’

Riikka se plantea por ultimo si es trivial afirmar que tipicamente las creencias
religiosas no son nunca autoengafiosas en el sentido ordinario. Esto podria ser el caso si las
creencias religiosas no fueran creencias en absoluto. Discutiblemente, si S realmente cree
que p, entonces debe tener que creer que hay evidencia adecuada para p. Sin embargo, una
persona religiosa puede decir muy sinceramente que cree que Dios existe, pero que no esta
justificada en creer que Dios existe. Esto sugiere que (algunas) creencias religiosas no son
realmente creencias, y que en consecuencia no pueden ser creencias autoengafosas. Este
argumento sugiere preguntas interesantes, observa Raikkid, (por ejemplo, como definir
“creencia”), pero aflade que aqui es suficiente puntualizar que la conclusién del argumento

es consistente con su posicion.

Una primera réplica obvia al argumento de Ridikkd consiste en sefialar que, aun
cuando sea correcto que el caso de la creencia en la vida después de la muerte constituya un
cjemplo innegable de creencia religiosa, pero no un caso de autoengafio, es altamente
probable que existan casos de creencias que claramente califican como religiosas (por
cjemplo, la creencia en la existencia de ciertos fenémenos sobrenaturales, como los
milagros, que desafian todo lo que se sabe en la ciencia moderna) y cuya aceptacién
requerirfa del autoengafio; en consecuencia, no podria afirmarse, como pretende Raikka,
que las creencias religiosas nunca son sostenidas por medio del autoengafio. Sin embargo,
perseguir esta linea argumentativa conducirfa sin duda a la intrincada cuestion relativa a
cuales son las creencias religiosas, lo que excederfa con mucho los objetivos de este
apartado. Ahora bien, es posible que no haga falta profundizar en la linea anterior para
mostrar que Riikkid no consigue probar adecuadamente su tesis.

Lynch (2010) sefiala que el argumento de Riikkd esta basado en una cuestion

conceptual acerca del autoengafio, esto es, que el autoengafio debe involucrar una creencia

116 Riikkd reconoce que no ha proporcionado una definicién especifica del autoengafio, y que ésa es una tarea
por derecho propio. Para sus propdsitos presentes, observa, es suficiente caracterizar el autoengafio de una
manera general. “Quienes se autoengafian tienen éxito en interpretar la evidencia de modo tal que les hace
posible adoptar proposiciones que desean aceptar. Debido a razones puramente léxicas, el autoengafio debe
incluir una creencia que sea falsa, si bien debe admitirse que el tratamiento motivacionalmente sesgado de los
datos puede en ocasiones conducir a una creencia que sea verdadera. Las dudas y sospechas molestas son
comunes en el autoengafio, pero no son conceptualmente necesarios para él (p. 523).”

162



falsa, e intenta mostrar que el argumento fracasa una vez que se advierte la distincién entre
estar autoengafado ez creer que p y engafiarse a uno mismo para creer que p. Denomina
“Condicién de Falsa Creencia” a la condiciéon enunciada por Riikkd por la cual quienes
creen en la vida después de la muerte no pueden ser acusados de autoengafio (debido a que
no es posible probar la falsedad de esa creencia).

Lynch observa que inicialmente Réikkd da la impresion de construir un argumento
que pruebe que las creencias religiosas no pueden ser clasificadas como autoengafiosas,
pero que, finalmente, concluye con una afirmacién mucho mas débil. Los observadores
objetivos, segin el argumento de Riikkd, mayoritariamente concluirfan que la evidencia
disponible no justifica concluyentemente ni la creencia en la vida después de la muerte ni la
creencia contraria. Pero las personas religiosas creen en esa vida. Entonces, al menos un
buen nimero de ellos probablemente crea de un modo injustificado, debido a que su deseo
sesga su juicio. Sin embargo, por lo que sabemos, podria no existir la vida después de la
muerte. Si este fuese el caso, sefiala Lynch, entonces la Condicién de Falsa Creencia serfa
satisfecha, y estas personas estarfan autoengafiadas después de todo (aunque esto serfa
desconocido para nosotros). Por lo tanto, dice Lynch citando a Raikka, “la conclusion debe
ser que #o podemos saber si las creencias religiosas son a veces autoengafiosas” (p. 1074.
Cursivas del autor) . Y esta afirmacién mas débil, observa Lynch, parece ser todo lo que
Riikkd estd autorizado para concluir a partir de sus supuestos. En otras palabras, no es que
la Condicién de Falsa Creencia no sea satisfecha en tales casos, sino que no sabemos (y no
podemos saber) si lo es; no podemos saber si quienes creen en la vida después de la muerte
se autoengafan.

Mas atn, Lynch sefala que, sin disputar la visién general del autoengafio de este
autot, considera que la Condicién de Falsa Creencia lo deja expuesto a objeciones de mayor
peso. Pese a la defensa de Riikkd de la posicidon segun la cual el autoengafio debe incluir
una creencia falsa, descuida el hecho de que hay otra construccién gramatical para atribuir
autoengafio que no acarrea esta implicacion de falsa creencia. Esta construccién tiene la
forma “S se engafia a si mismo para creer que p”. “Estar autoengafiado ez creer que p”, y
“haberse engafiado a uno mismo para creer que p” deberian ser distinguidas, observa
Lynch, y sugiere que si bien es contradictorio decir que § esta autoengafiado al creer algo
que es verdadero, no es contradictorio decir que S se engafa a s{ mismo para creer algo que
es verdadero. La idea anterior puede ser apoyada, observa Lynch, por los casos de engafio
interpersonal. Supéngase que yo sé que p es verdadero y sé que X sélo creerd que es

verdadero si escucha que Z considera que lo es, ya que Z es la tnica persona en la que X

163



confia. En tal caso yo puedo mentirle a X diciéndole que he estado en contacto con Z, y
que ¢l ha dicho que p es verdadera. En esta situacién X no estd engafiado al creer que p, ya
que p es verdadera. Sin embargo, podemos decir que X fue engafiado por mi para creer que
esa proposicion es verdadera.

La cuestién crucial acerca del autoengafio, entonces, concluye Lynch, parece yacer
en creer contra buena evidencia a causa de un deseo o temor, y que la creencia sea
verdadera o falsa no parece ser una consideracion critica. Por lo tanto, si bien el creyente en
la vida después de la muerte puede no estar autoengafiado en creer esto (aunque no
podemos estar seguros) bien puede haberse engafiado a si mismo para creer en la vida

después de la muerte, aun cuando haya una.

Los argumentos de Lynch parecen solidos. Sin embargo, hay razones adicionales
para cuestionar la defensa del caricter no autoengafioso de las creencias religiosas. Riikka
sostiene que, como no podemos saber si la creencia en la vida después de la muerte es falsa,
entonces no es posible predicar autoengafio. Sin duda (y el hecho de que él mismo admita
que la idea es problemitica, tanto desde el punto de vista conceptual como fisico, pero esto
no es suficiente para concluir que es falsa) estd adoptando aqui, de modo implicito, un
sentido fuerte de la nocién de conocimiento proposicional; esto es, para predicar
autoengafio deberfamos poseer pruebas concluyentes de que la proposicién “existe vida
después de la muerte” es falsa. Si no fuese asi, las razones invocadas por Riikkd para
descreer en la vida después de la muerte serfan suficientes para satisfacer una de las
condiciones necesarias para afirmar que quienes creen en ella se han engafiado a sf mismos.
Si bien parece muy plausible la idea de que es mas dificil obtener pruebas aceptables de
algunas creencias, mas que de otras, stenemos en algun caso pruebas concluyentes de que una
creencia es falsa? Si no fuese asi, el argumento de Riikki tendrfa la incémoda consecuencia
de que nunca podriamos predicar autoengafio; en consecuencia, el argumento de Riikki
probarfa mas de lo que él desea, ya que deja en el mismo barco a todos los casos de
autoengafio, y no solo a los presuntos casos de autoengafno relativos a las creencias
religiosas. Y si nunca fuese posible decir que alguien estd autoenganado, entonces el
término carecerfa por completo de casos seguros de aplicacién, lo que lo tornarfa
completamente inservible. Riikkd observa lo siguiente: “Lo que tienen en comun todos los
casos de autoengafio es que una persona cree contra la evidencia de un modo que otras
personas encontrarfan sorprendentemente extrafio si tuvieran la misma evidencia en su

poder y no estuviesen también en un estado de autoengafio (...) ¢dQué dirfa un observador

164



objetivo acerca de la creencia en la vida después de la muerte? ¢Dirfa el observador que la
creencia es falsa como lo es el pensamiento desiderativo de una madre cuando cree contra
obvia evidencia que su hijo no consume drogas? Por supuesto que no. Un observador ideal
apuntarfa a que hay mucha evidencia que muestra que la creencia en la vida después de la
muerte es problematica, pero también a que no hay evidencia concluyente que muestre que la
creencia es falsa” (p. 520. Cursivas nuestras). Notemos que Raikkd no sostiene que las
creencias religiosas requieren, para ser aceptadas, de una clase de evidencia cualitativamente
diferente de la que requieren otras creencias. Lo expuesto no alcanza, en consecuencia, para
asignar un caricter especial a las creencias religiosas, esto es, para poder sostener que las
creencias religiosas presentan diferencias de clase, y no de grado, con otras creencias.
Riikka tiene razén en sefialar que las creencias religiosas presentan diferencias
importantes respecto de las creencias involucradas en los ejemplos usuales de autoengafio.
Pero resulta al menos dudoso que estas diferencias sean tan grandes como para anular toda
posible acusacién de autoengafio o, si se acepta el argumento de Riikkid, de ninguna
creencia podemos decir que ha sido adquirida o mantenida por medio del autoengafio. Y, si
esto ultimo resulta inadmisible, parece inevitable concluir que las creencias religiosas (o al
menos un subconjunto de ellas) tienen un lugar bien ganado dentro del dominio de la

irracionalidad motivada.

4. s Autoengasio colectivo?

Su mente se deslizé por el laberintico mundo del doblepensar. Saber y no
saber, hallarse consciente de lo que es realmente verdad mientras se
dicen mentiras cuidadosamente elaboradas, sostener simultineamente
dos opiniones sabiendo que son contradictorias y creer sin embargo en
ambas; emplear la l6gica contra la 16gica, repudiar la moralidad mientras
se recurre a ella, creer que la democracia es imposible y que el Partido es
el guardian de la democracia; olvidar cuanto fuera necesario olvidar y, no
obstante, recurrir a ello, volverlo a traer a la memoria en cuanto se
necesitara y luego olvidarlo de nuevo; y sobre todo, aplicar el mismo
proceso al procedimiento mismo. Esta era la mas refinada sutileza del
sistema: inducir conscientemente a la inconciencia, y luego hacerse
inconsciente para no reconocer que se habfa realizado un acto de

autosugestion (G. Orwell, 7984, pp. 43-44).

El fragmento de 7984 con el que se inicia este apartado ilustra de manera notable, a

nuestro entender, la complejidad de los procesos de distorsion de las creencias cuando en

165



su formacion intervienen no sélo mecanismos psicologicos individuales, sino también
dinamismos sociales. No parece tratarse simplemente de casos de distorsiéon de creencias
asimilables o reductibles a procesos de autoengafio individual; parecerfa que estamos ante
procesos mucho mas complejos en los cuales los sesgos cognitivos, motivaciones y
emociones caracteristicos del autoengafo individual juegan un rol importante, pero en
modo alguno suficiente, para explicar tales fenémenos cuando tienen lugar en sistemas
constituidos por seres humanos, ya sean estos pequefios (como la familia) o muy grandes
(como sociedades enteras).

La idea de que existen mecanismos colectivos de distorsiéon de creencias, esto es,
procesos que actian de modo tal que las creencias resultantes no reflejan los hechos, en
particular los hechos sociales, de manera fidedigna, se inserta en una larga tradicién en la
historia de las ideas. No setfa arriesgado mencionar aqui la teorfa de la ideologia de Marx
como una de las mas influyentes perspectivas en esta linea de pensamiento. Por el
contrario, otros pensadores que pueden considerarse precursores respecto del problema del
autoengafio sélo han considerado de manera tangencial su dimensién social, como es el

117
caso de Sartre.

En este apartado examinaré brevemente, en primer lugar, el concepto marxiano'™
de ideologia, tal como aparece en su trabajo La ideologia alemana de 1845, en el cual este
fenémeno es presentado como una forma sistematicamente sesgada de concebir la realidad.
Luego de esta breve revision, voy a exponer someramente dos analisis de la teorfa marxiana
de la ideologia que buscan establecer el posible rol del autoengafio en la conformaciéon y
mantenimiento de la ideologfa, debidos a J. Elster (1986) y a A. Wood (1988).""” Luego
revisaré algunas formulaciones recientes acerca de los procesos de distorsiéon colectiva de
creencias, y sostendré que los fenémenos que suelen agruparse bajo el rétulo “autoengafio
colectivo” tienen una complejidad mucho mayor que los procesos de autoengafio

individual, y que tal rétulo induce a pensar en una similitud entre ambos que resulta ser

sélo superficial.

117 En referencia a su conocido ejemplo del camarero que cumple con celo excesivo su rol laboral, Sartre
observa que este intento de mala fe estd apoyado por el publico en general, el cual demanda de todas las
personas al servicio de la industria que renuncien a su estatus como humanos auténomos y se agoten
completamente a sf mismos en el servicio de su funcién social.

118 Seguiré aqui el uso del término “marxiano” para hacer referencia a la obra del propio Marx y “marxista”
pata designar a la doctrina de los autores que adhirieron y continuaron la obra de Marx.

119 T.a eleccién del estos autores y textos no es casual. Elster es uno de los mas importantes representantes de
la corriente conocida como marxismo analitico, y también un importante estudioso de los problemas de la
racionalidad; como tal, se ha ocupado en distintos trabajos sobre el problema del autoengafio (en su libro Sour
Grapes y en la compilacion The Multiple Self, asi como en varios articulos). Respecto de Wood, ademads de ser
un autor que ha escrito varios trabajos sobre Marx (incluyendo un libro), su ensayo se encuentra incluido en
un libro titulado Perspectives on Self-Deception, en especial en una seccién titulada “The social dimension of self-
deception”, ubicacién que no deja dudas acerca de los propésitos del texto y el interés para nuestro analisis.

166



Aunque ocasionalmente se emplea la expresion “falsa conciencia” para hacer
referencia a una concepcién profunda y sistematicamente distorsionada de la realidad se ha
observado que, contra lo que a veces se cree, Marx no emple6 esa expresion.'”” El término
que si ocupa un lugar central en la teorizacién de Marx es el de ideologia, que es el que
examinaremos.'”'

En La ideologia alemana Marx sefiala que, al contrario de lo que ocurre en la filosofia
alemana (en particular en la obra de aquellos a quienes denomina “jévenes hegelianos”), su
propio examen no parte de lo que los hombres dicen, se representan o se imaginan, ni
tampoco del hombre pensado, representado o imaginado, para llegar luego al hombre de
carne y hueso. El punto de partida es el hombre que realmente actia; de alli, de su proceso
de vida real, se expone el desarrollo de los reflejos ideoldgicos y de los ecos de este
proceso. De este modo, la moral, la religién, la metafisica y cualquier otra ideologia y las
formas de conciencia que a ellos correspondan pierden la apariencia de su propia
sustantividad, caracteristica de la filosoffa alemana. No tienen su propia historia ni su
propio desarrollo, sino que los hombres que desarrollan su producciéon material y su trato
material cambian también, al cambiar esta realidad, su pensamiento y los productos de su
pensamiento. Aqui Marx formula su famosa frase: “No es la conciencia la que determina la
vida, sino la vida la que determina la conciencia”.

Una vez afirmada esta relacién entre la producciéon de las condiciones materiales de
existencia y la produccién de las formaciones ideoldgicas (religion, filosoffa, moral), Marx
observa que las ideas de la clase dominante en una sociedad determinada son las ideas
dominantes en cada época. Esto es, la clase que ejerce el poder material es simultaineamente
la clase que sustenta el poder espiritual dominante. La posesion por parte de esta clase de

los medios para la producciéon material involucra también la posesion de los medios para la

120 Segin Little (2007), la expresion “falsa conciencia” fue introducida de manera sistematica en la teotfa
marxista a través del escrito del filésofo Georg Lukacs “Class Consciousness”, en su libro History and Class
Consciousness. Studies in Marxist Dialectic. Sin embargo, antes que Lukacs, Engels emple esta expresion: “La
ideologfa es un proceso realizado conscientemente por el asi llamado pensador, en efecto, pero con una
conciencia falsa; por ello su caricter ideolégico no se manifiesta inmediatamente, sino a través de un esfuerzo
analitico y en el umbral de una nueva conyuntura histérica que permite comprender la naturaleza ilusoria del
universo mental del petiodo precedente” (carta de Engels a Mehring de 14 de junio de 1893).

121 El concepto de “ideologia” no es el unico concepto de la obra de Marx relacionado con una visiéon
sistematicamente sesgada de la realidad. Little (2007), sefiala que otros conceptos cercanamente relacionados
son los de “fetichismo de la mercancia” y “mistificaciéon”, mientras que Wood (1988), menciona “ilusiéon
social” y, al igual que el anterior, “fetichismo de la mercancia”. Por otra parte, La ideologia alemana no es el
unico texto de Marx que se ocupa el problema de la ideologfa, pero sin duda es un texto de primera
importancia y es mas que suficiente para nuestro proposito de mostrar algunos antecedentes del problema
que nos ocupa.

167



produccién espiritual. En opiniéon de Marx, esto redunda en que quienes no poseen los
medios necesarios para la produccién espiritual se sometan a las ideas de la clase
dominante. Tales ideas no son més que la expresion ideal de las relaciones materiales
dominantes. Los miembros de la clase dominante son conscientes de su predominio y, en
consecuencia, es esperable que extiendan su dominacién a todo el ambito de una época
histérica; de este modo, también lo harin como pensadores y como quienes regulan la
produccién y distribucién de las ideas de su tiempo, que no son mas que las ideas
dominantes generadas por ellos.

La division del trabajo, sefiala Marx, se extiende también en el interior de la clase
dominante como divisiéon del trabajo material y espiritual. Una parte de esta clase es la que
proporciona sus pensadores, esto es, los idedlogos que generan para esta clase las ilusiones
acerca de s{ misma; otra parte adopta ante esas ideas una actitud en general pasiva y
receptiva, lo que no se debe mas que al hecho de que sus miembros, al ser integrantes
activos de esta, disponen de poco tiempo para la formacién de ilusiones acerca de si
mismos. Marx observa también que esta divisién al interior de la clase dominante es
susceptible de originar cierta hostilidad entre ambas partes. No obstante, esta hostilidad se
extingue en la medida en que surja cualquier conflicto practico capaz de generar peligro
para la clase misma; en esa circunstancia, ademas, desaparece cualquier apariencia de que
las ideas dominantes no pertenecen a la clase dominante y que poseen un poder propio.

Si se olvida, sostiene Marx, la relacién inseparable de las ideas con las condiciones
de produccién y los productores de esas ideas, se llegard a creer que, por ejemplo, en la
época en la que domind la aristocracia dominaron las ideas del honor, la lealtad y otras, y
que cuando el predominio correspondié a la burguesfa imperaron los ideales de la igualdad,
la libertad y otras. Si bien asi es como se imagina las cosas, por lo general, la clase
dominante, esta concepcion de la historia se encuentra necesariamente con el imperio de
ideas cada vez mas abstractas. Cada clase que llega a dominar se encuentra obligada, para
lograr sus fines, a representar su propio interés como el interés general de la sociedad, esto
es, a presentar sus ideas como las tnicas racionales y provistas de vigencia absoluta.

Toda la apariencia de que la dominacién de una clase dada es sélo el predominio de
ciertas ideas desaparece, observa Marx, cuando la dominacién de clases deja de ser la forma
caracteristica de organizacién de la sociedad; en consecuencia, ya no resulta necesario que

un interés particular sea presentado como el interés de la sociedad en su totalidad.

168



En el capitulo 9 de su libro .An Introduction to Karl Marx (1986), Jon Elster analiza el
concepto de ideologfa sobre la base de distintos textos marxianos, no sélo La ideologia
alemana, sino también en Theories of Surplus-1alue, y “Contribution to the critique of Hegel's
Philosophy of Law: Introduction”. En particular, nos interesara de este capitulo considerar
las explicaciones que Elster proporciona del surgimiento e implantaciéon colectiva de las
formaciones ideoldgicas; en este examen encontraremos antecedentes de analisis recientes
del autoengano.

Elster sefiala, respecto de las fuerzas que moldean y mantienen al pensamiento
ideolégico, que la respuesta estandar del marxismo oficial es el znzerés; mas especificamente,
el interés de la clase dominante. ILa cuestion central (no resuelta, dice, por el marxismo o el
propio Marx) es el cimo, la manera en que el interés de la clase dominante moldea las
concepciones de otros miembros de la sociedad. La idea segun la cual los dominadores y
explotadores moldean el mundo de los oprimidos por una manipulacién consciente y cinica
es demasiado simplista; el cinismo de los dominadores conducitfa al cinismo, no a la
creencia, en los dominados. Conversamente, observa Elster, el adoctrinamiento exitoso
requiere que los dominadores crean en aquello que predican. No hace falta decir, agrega,
que el mero hecho de que la clase dominante se beneficie de las ilusiones de otros sujetos
no prueba que sea causalmente responsable por ello.

Marx no siempre adhirié a su respuesta oficial, observa Elster, sino que también
sugirié que las ideologfas pueden surgir o enraizarse espontaneamente en las mentes de los
sujetos, sin asistencia alguna de otros. Las creencias ideoldgicas compartidas surgirian
entonces en dos modos: pueden emerger simultinea y espontaneamente en las mentes de
muchas personas, quienes son expuestas a similares influencias externas y sujetas a
procesos psicolégicos similares. También pueden surgir en la mente de una persona y
diseminarse a otras personas, quienes por alguna razén estan dispuestas a aceptarlas.

Senala Elster que hay dos clases de actitudes que estan sujetas a sesgos ideolégicos:
afectivas y cognitivas, o “calientes” y “frias”. Lo que las personas valoran para s{ mismas, lo
que creen que es moralmente requerido para ellos mismos o para otros, como piensan que
los bienes sociales deben ser distribuidos, son cuestiones que involucran directamente sus
pasiones. Lo que ellos creen con respecto a cuestiones particulares de hecho y a conexiones
causales generales no son cuestiones que en si mismas involucren sus pasiones, excepto
posiblemente su pasién por la verdad. Los sesgos que forman las actitudes ideolégicas
también pueden ser en sf mismos afectivos o cognitivos, calientes o frios. En consecuencia,

es posible distinguir entre cuatro tipos de actitudes ideolégicas.

169



En primer lugar, las actitudes afectivas pueden ser formadas por procesos
afectivamente sesgados. Esto ocurre en el caso descripto en la fibula de la zorra y las uvas:
los agentes ajustaran sus aspiraciones a lo que parece factible, y evitaran vivir con la tensién
y frustracién causada por el deseo de lo inalcanzable. Segundo, las motivaciones calientes
pueden ser formadas por factores cognitivos frios. En tercer lugar, las actitudes cognitivas
son a menudo formadas por procesos motivacionales, como ocurre con fenémenos como
el pensamiento desiderativo, el autoengafio y otros. Por ultimo, la cognicién puede estar
sujeta a distorsiones especificamente cognitivas, como cuando las personas tienen mucha
confianza a partir de muestras pequefias u otros modos de ignorancia de los principios
basicos de inferencia estadistica.

De estos mecanismos, sefiala Elster, todos menos el segundo tienen alguna
importancia en la teorfa de la ideologfa de Marx. El primero subyace a la a menudo citada
afirmacion de Marx de que “la religiéon es el opio del pueblo”. El tercero opera en la
seleccion de concepciones del mundo: entre las muchas perspectivas diferentes de la
causacion econémica y social, cada grupo o clase seleccionara uno que parezca justificar su
consideracién especial por sus intereses. El dltimo es importante cuando Marx sugiere que
la posicion de clase mas que el interés de clase es la fuente del pensamiento ideolégico. En
consecuencia, Elster considera que los estudios reales de Marx sobre el pensamiento
ideolégico difieren de su “teorfa oficial” —esto es, que las ideas dominantes son aquellas
ideas que sirven al interés de la clase dominante- en dos sentidos. En primer lugar, cuando
refiere al interés como una explicacion de la ideologfa, es a menudo en un modo causal mas
que funcional. En vez de apuntar a las consecuencias de una cierta creencia con respecto a
ciertos intereses, seflala Elster, Marx cita el interés como la causa de la creencia. No puede
concluirse que las creencias generadas por el interés serviran al interés del creyente, agrega,
debido a que “las creencias formadas por la pasion sirven a la pasiéon malamente”, o que
serviran al interés de la clase dominante dado que algunas de las creencias de esa clase
pueden en si mismas ser formadas por el interés. En segundo lugar, tanto la posicién de
clase como el interés de clase entran en la explicacién del pensamiento ideolégico.'” Tales
ilusiones basadas en la clase no tenderan a servir al interés de los miembros de la clase o de
la clase dominante si sus miembros son también victimas de este mecanismo.

Elster sefiala que la concepcién segun la cual todo fendémeno superestructural
(como la ideologia) tiende a estabilizar la estructura econémica sirviendo a los intereses de

la clase dominante es errénea, asi como la idea de que la superestructura puede ser

122 En Sour Grapes Elster define la ideologfa como “un conjunto de creencias o valores que pueden ser
explicados a través de la posicion o el interés (no cognitivo) de algin grupo social” (p. 141).

170



explicada de esta manera. Aun cuando ciertas creencias sirvan a los intereses de la clase
dominante, esto no necesita ser parte de la explicacidn; la explicacién puede ser hallada

eventualmente en los intereses y las necesidades de los sujetos.

En su estudio de 1988, Wood procede a una revision de los aspectos mids
destacados de la teorfa de la ideologia de Marx y, a continuacién, plantea explicitamente la
relacién entre la ideologia y el autoengafio. Por “autoengafio” Wood entiende una clase
determinada de irracionalidad motivada, algo que pertenece al mismo género que la akrasia.
Distingue ambas clases de irracionalidad, no obstante, en que en el autoengafio nos vemos
forzados a explicar la irracionalidad en términos de la suposicién de que la mente del sujeto
se encuentra de algin modo “dividida”; los motivos y los mecanismos que producen la
irracionalidad se encuentran excluidos de la percataciéon consciente del sujeto, y tal
exclusién es motivada.

La ideologia, observa Wood, es cualquier forma de conciencia que distorsiona o
falsea la percepcion de la realidad de las personas, y cuya prominencia social es explicada
por su caracter funcional para el modo de produccién predominante o para la promocién
de los intereses de una clase social. En la medida en que la ideologia distorsiona la realidad,
agrega, y especialmente en la medida en que tiende a ocultar su propia influencia
distorsionante, la ideologia puede ser considerada una forma de engafio. No obstante, el
autoengafio parece tener lugar en ciertos casos de ideologia. Dado que las ideologias de la
clase dominante tipicamente representan a los miembros de esa clase bajo una perspectiva
favorable, es relativamente facil observar como tal sistema de creencias respondera a los
deseos de tal clase, y coémo los miembros de esa clase lo sostendran de un modo que puede
ser considerado como autoengafioso. Asimismo, observa Wood, Marx puso de manifiesto a
menudo que las ideologfas son ensefiadas a la clase oprimida por los representantes pagos
de la clase dominante (sacerdotes, periodistas, académicos y pedagogos) y sirven a esta clase
al engafiar a los oprimidos acerca de su condicién. En tales casos los oprimidos no parecen
victimas de anfoengafio, sino de una distorsiéon que les es impuesta. Reducir el analisis a esta
visién, no obstante, ignorarfa el hecho de que los oprimidos pueden lograr una suerte de
confort en la creencia de que sus sufrimientos son inevitables o merecidos, y que podria
resultar muy angustiante advertir que sus sufrimientos no son inevitables ni inalterables,
especialmente si modificarlos puede ser percibido como dificil, costoso y riesgoso. Las
ideologfas (incluyendo aquellas que engafian a los oprimidos) frecuentemente resultan

funcionales debido a que proveen el confort y consuelo que las personas desean; las

171



personas, en sintesis, estin sujetas a condiciones que requieren de ilusiones. En
consecuencia, las ilusiones de las personas operan a menudo por medio del autoengafio.

Pese a todo lo anterior, Wood no considera probable que el autoengafio desempefie
un rol en la mayorfa de las ideologias, ya que si bien provee un mecanismo que puede
prestar un servicio a la ideologia, es dudoso que resulte necesario para ella. En el
autoengafio, la toma de conciencia psiquicamente perturbadora esta peligrosamente
cercana, y el psiquismo del individuo debe adoptar procedimientos considerablemente
drasticos para evitar el peligro. Un orden social cuya ideologfa funcional dependiera de
mecanismos de autoengafio de sus miembros individuales, observa Wood, resultaria mucho
menos seguro que otro que encontrara diferentes maneras de inducir en ellos las ilusiones
necesarias. Por otra parte, sefiala Wood, hay varias consideraciones que muestran que las
sociedades no necesitan depender del autoengafio. Los distintos 6rdenes sociales, sus
perspectivas de cambio y las necesidades, capacidades e intereses de sus miembros son
materias complejas. La verdad de las teorfas acerca de ellas, sobre todo cuando se trata de
sociedades en proceso de cambio, es dificil de establecer y probablemente inestable. En tal
situacién muy probablemente varios conjuntos de ideas favorables a la estabilidad social o a
los intereses de una clase dada estarin disponibles, y tenderan a ser socialmente
predominantes si los mecanismos sociales que regulan la produccién y difusion de las ideas
los favorecen.

Cada sociedad, observa Wood, requiere de algunos mecanismos para seleccionar
cuales ideas van a formar parte de la ortodoxia pedagdgica y cientifica, y cuales temas y
teorfas recibiran los mayores recursos de investigaciéon. Estos mecanismos tipicamente
implicaran elecciones entre teorias rivales, elecciones que son realizadas por personas
(politicos, burécratas, editores, quienes financian la investigacién, o simplemente
consumidores llanos) que no poseen tantos conocimientos especializados como aquellos
que producen tales teorfas. Es natural que las elecciones de tales personas, prosigue, sean
influenciadas por sus convicciones, sostenidas honestamente y sin autoengano, las cuales
armonizan con sus intereses o prejuicios de clase. En consecuencia, las teorfas que
preferiran tenderan a armonizar con sus intereses o prejuicios de clase. Wood no niega que
el autoengafio pueda estar a menudo involucrado en la produccién de teorias, o en la
seleccion hecha por aquellos a quienes el orden social posibilita la eleccién, o en ambas
partes a la vez. Sin embargo, considera que no es dificil de entender como las ideas

prevalecientes tenderan a estar en armonia con los intereses de clase y las necesidades del

172



modo de produccién, aun cuando el autoengafio no constituya en absoluto un factor en
juego.

La concepcién de que la ideologia opera a través del autoengafio, concluye Wood,
conduce naturalmente al supuesto de que cuando las personas son “honestas”, no
experimentan tension psiquica y no necesitan invertir la energfa psiquica caracteristica del
autoengafio, la ideologfa no puede operar. Este supuesto, sin embargo, es uno de los
errores que da a la ideologia el manto de invisibilidad que requiere para actuar. La nocién
de que la ideologia opera a través del autoengafio, finaliza este autor, es en si misma un

fragmento de ideologfa.

De lo expuesto se desprende que, para las dos perspectivas descriptas, el
autoengafio tiene algin rol en la produccion de ilusiones colectivas. Si bien tal rol no es
central para ninguna de ellas, para Wood parece ser mas marginal que para Elster. Parte de
esta diferencia esta relacionada directamente con la diferente caracterizaciéon que se hace de
aquel fenémeno: la tensién psiquica que Wood identifica como un componente
fundamental del autoengafio no aparece en Elster, lo que lo convierte en un mecanismo
menos confiable para asegurar la estabilidad de las producciones ideolégicas. En lo que
sigue defenderemos una tesis que tiene cierta similitud con lo anterior, esto es, que el
autoengafio colectivo no puede concebirse o explicarse como una simple suma de
autoengafios individuales meramente fortalecidos por procesos sociales. Para esto no hay
necesidad de adherir a la concepcién materialista historica de la ideologia, y resulta posible
explorar la posibilidad de formas colectivas de distorsién de creencias cuya interpretacion

no se base en sus premisas, cosa que haremos a continuacion.

La distincién entre autoengafio individual y autoengafio colectivo ha recibido una
atencién considerablemente menor, en términos comparativos, que otros aspectos del
fenémeno del autoengafio. Podria afirmarse que todo autoengafio tiene un componente
social, ya que muy a menudo requiere colaboracién social (Ruddick, 1988); en este sentido,
la distincién entre ambos tipos de autoengano puede parecer diluida en alguna medida. Sin
embargo, no puede haber dudas de que existen diferencias importantes entre los casos
autoengafio individual en los cuales sélo el agente que se autoengafia sustenta la creencia
falsa, en contra incluso de la opinién de personas cercanas a él y en quienes conffa, y los

casos en los cuales son grupos, organizaciones o comunidades enteras las que sustentan la

173



creencia falsa. Para este tipo de fenémenos pareceria razonable reservar la expresion
“autoengafio colectivo”.

No resultan infrecuentes en distintas disciplinas las referencias a las distorsiones en
la percepcién de la realidad que aquejan a totalidades mayores que el individuo:
instituciones, organizaciones, comunidades o sociedades enteras. Suele hablarse de falta de
memoria colectiva, de negacién de realidades que son evidentes para observadores
externos, de minimizacién de hechos de gravedad institucional o social. El sociélogo
Stanley Cohen, en su libro S7ates of Denial (2001), enumera una serie de expresiones que, en
su opinién, expresan los comportamientos de personas y colectivos cuando son
confrontados con informacién demasiado perturbadora, amenazante o anémala para ser
completamente aceptada; en estos casos, sefiala, la informacién es en alguna medida

123 :
“enterrar la cabeza en la arena”; “vio lo

reprimida, rechazada, ignorada o reinterpretada:
que querfa ver”, “la ignorancia es felicidad”; “sélo oy6 lo que queria oir’”; “vivir una
mentira”; “conspiracién de silencio”; “no tiene nada que ver conmigo”; “no hay que hacer
olas”; “no hay nada que pueda hacer acerca de eso”; “no puedo creer que eso esté
sucediendo”; “no quiero saber/escuchar/ver nada mas”; “la sociedad integra se encontraba
en un estado de profunda negacién”; “eso no puede ocurritle a personas como
nosotros”;"** “ignorancia deliberada”; “miré para otro lado”; “no lo admitié, ni siquiera
ante si mismo”; “no lavar la ropa sucia en publico”; “no ocurrié bajo mi vista”; “debi
haberlo sabido desde el principio”.

En los dltimos afios la distorsion colectiva de las creencias ha sido mencionada en
diversos escritos académicos que emplean el rétulo “autoengafio colectivo” (Dupuy, 2004;
Giith & Kliemt, 2004; Runciman, 2008; Michel & Newen, 2010). Pero pese a este uso
relativamente extendido, no son tan habituales los intentos de caracterizar con precision el
fenémeno al que se designa con esa expresion. Prima facie, con ella pareceria hacerse
referencia a un proceso de distorsion de las creencias similar al autoengafio individual, pero
en un contexto social. Esto es, se tratarfa de un proceso en el cual cada agente es victima de
sus propias motivaciones y sesgos, que lo conducen a adoptar creencias distorsionadas de la

realidad, proceso reforzado por la presencia de un contexto social que lo favorece y

fortalece. Si bien lo anterior indicarfa que tal expresiéon es ampliamente aceptada y su

123 Traduzco aqui sélo algunas de las expresiones que menciona Cohen.

124 No carece de interés seflalar que algunas de estas conductas de distorsién colectiva de creencias, como la
que precede a esta nota, quizds puedan estar relacionadas con sesgos ampliamente estudiados por la
psicologia social y que se producen con independencia del autoengafio, en particular, la llamada “creencia en
un mundo justo”. Este fendmeno consiste en culpar a las victimas de sucesos negativos (como accidentes y
crimenes), en un intento de apoyar la presuncién de que a quien sostiene esa creencia no le ocurririan tales
desgracias. Cft. al respecto van den Bos & Maas (2009), para un estudio reciente sobre este fenémeno.

)

174



significado es inequivoco, esto dista de ser claro cuando se analizan algunos de esos textos;
no es inusual que se hable simplemente de “autoengafio colectivo” sin tratar de establecer
de qué tipo de estado se esta hablando. No resulta trivial, en consecuencia, la pregunta
acerca de la naturaleza del autoengafio colectivo. Adelantaré aqui una respuesta a este
interrogante: no existe algo como “autoengafio colectivo”, si con tal expresion se hace
referencia a un estado que consiste en la simple suma de autoengafios individuales
sostenidos por el contexto social y relativos a una misma creencia falsa. La negacién de la
existencia del autoengafio colectivo, asi entendido, no implica negar el hecho de que es
posible que en ocasiones los grupos, las organizaciones e incluso sociedades enteras tengan
percepciones severamente distorsionadas de si mismas y del entorno que las rodea, y que
tales percepciones pueden conducir a consecuencias desastrosas para si mismas y para ese
entorno. En lo que sigue sostendré que:

1. Lo que suele denominarse ‘“autoengano colectivo” no es simplemente una
colecciéon de autoengafios individuales reforzados por procesos de interaccién
social. Es un proceso en el cual la dimensién social tiene una relevancia explicativa
como minimo igual a la dimensién psicolégica.

2. Los procesos de distorsion colectiva de la realidad incluyen interacciones sociales
en diversas dimensiones, que involucran procesos de influencia en escala tanto
micro y macrosocial como en direccion ascendente y descendente.

3. La expresiéon “autoengafio colectivo” tiene el efecto de generar la creencia en la
existencia de un fenémeno social andlogo al autoengano individual, con el que en

realidad tiene sélo una similitud superficial y engafiosa.

Un ejemplo convincente de autoengafio colectivo podria constituir un primer paso
en la direccién de confirmar o desestimar la existencia de tal fendmeno y, en caso de que
esta se admita, determinar qué es lo que lo diferencia del autoengafio individual. Goleman
(1989) describe un presunto caso de tal fenémeno.'” Este autor considera que la accién de
los mecanismos de produccién de ilusiones (en el sentido dado por Taylor y Brown, a
quienes cita) que actdan en el individuo y en pequefios grupos pueden también ser
observados dentro de la sociedad como un todo. Cita al respecto un ejemplo al que

considera excelente: la denominada “teorfa de la percepcidon”, doctrina enunciada por

125 Conviene aclarar que la preocupacién principal de Goleman no es el analisis detallado del supuesto
fenémeno del autoengaio colectivo, sino las consecuencias colectivas del autoengafio, tanto individual como
social.

175



estrategas del Pentagono en la década del *70. Los supuestos que subyacen a esta teoria son,
simplificadamente, los siguientes:

a. En una era de capacidad termonuclear excesiva, ningin sistema nuevo de armas
produce una diferencia real en el equilibrio del poder militar.

b. Sin embargo, si se logra que un nuevo sistema de armas parezca tener importancia
militar, entonces tendra importancia psicolégica y, por lo tanto, politica.

c. En consecuencia, los planificadores del Pentdgono deberfan actuar como si los
nuevos sistemas de armas importaran militarmente, con lo que importaran
psicolégicamente.

La farsa anterior puede persistir, observa Goleman, a causa del rol que juega en las
ilusiones en las que el colectivo mayor parece desear creer. Menciona al respecto una
encuesta nacional realizada en 1986 en los Estados Unidos, la cual encontré que cerca del
90% de los encuestados estaba de acuerdo con la afirmacion de que una guerra nuclear no
puede ser ganada, mientras que a la vez el 70% estaba de acuerdo con la afirmacién de que
su pais debfa construir armas nuevas y mejores. Sostener esas creencias contradictorias, *’
observa Goleman, implica una ilusién de invulnerabilidad; es el sentir que otros se
encuentran mas en riesgo que nosotros mismos, que algo puede hacerse para protegernos
incluso de la mas abrumadora de las amenazas, la guerra nuclear. Es en el nivel colectivo,
sefiala, en el que las ilusiones positivas descriptas por Taylor pierden su utilidad. Pueden
tener el efecto de construir un “capullo” psicolégico, un sentimiento de bienestar personal
a expensas de una perspectiva clara de las amenazas que enfrentamos nosotros y nuestro
planeta como un todo.

Independientemente del presunto bienestar psicolégico o funcién defensiva
presente en el caso particular, el ejemplo propuesto por Goleman no parece adecuado para
clucidar la naturaleza del supuesto autoengafio colectivo (lo cual, ademds, no es su
objetivo). Mas alld del empleo de expresiones como “autoengafio masivo” (para hacer
referencia a la falta de conciencia de nuestra especie de los peligros inminentes que nos
acechan), o “autoengafio colectivo”, no esta claro que los fenémenos a los que se hace
referencia en el trabajo merezcan realmente el rétulo de “autoengafio”. Como se desprende
bastante claramente del ejemplo, estamos en presencia de un fenémeno al que seria mejor
calificar como engafio-autoengaflo: existe un agente social interesado en la aceptacién social

de ciertas creencias falsas, y un conjunto de agentes sociales dispuestos a adoptar tales

126 En realidad no lo son desde el punto de vista l6gico, y posiblemente no sean siquiera incompatibles
expresadas del modo en que aparecen; pueden revelar, no obstante, flaquezas en las concepciones
individuales acerca del tema.

176



creencias. La creencia falsa sostenida socialmente no se origina en cada uno de estos
agentes; surge como tentativa de engafio, intento en el que se cuenta con la colaboracién de
sus victimas potenciales. Quizas corresponda aplicar, en este caso, la observaciéon de Paul
Ekman al describir la interacciéon entre Hitler y Chamberlain en el contexto de sus
conversaciones previas a la Segunda Guerra Mundial: uno engafiaba deliberadamente, y el

otro deseaba ser engafiado.

Si bien el ejemplo aportado por Goleman no contribuye de manera apreciable a una
mejor comprension del autoengafio colectivo, es posible encontrar un intento de
caracterizar con mas precisiéon este fenémeno y distinguirlo del autoengafio individual en
Deweese-Boyd (2008). Este autor parte de la observacién de que el autoengafio colectivo
ha recibido escasa atencién filoséfica directa en comparacién con la variante individual, e
intenta lograr una caracterizacion “de trabajo” de la primera variante (ya que, al igual que el
de Goleman, no es el objetivo principal del texto). Sobre la base de la adopcién de una
perspectiva “deflacionista” respecto del autoengafio individual,'”” describe al autoengafio
como la adquisicién y mantenimiento de una falsa creencia frente a fuertes pruebas en
contra, causadas por deseos o emociones que sesgan el propio manejo de los elementos de
juicio disponibles y pertinentes respecto de la creencia.

Ahora bien, Deweese-Boyd reconoce una ambigiiedad relativa a la expresion
“autoengafio colectivo™ puede referir simplemente a una coleccién de individuos
autoengafiados de manera similar, o a una creencia autoengafiosa sostenida por un
colectivo tomado como un todo. Los especialistas en gnoseologia social, sefiala, clarifican
esta ambigiiedad en la atribucién de actitudes grupales por medio de la distinciéon entre
comprensiones sumatorias y no sumatorias de las actitudes de los grupos. En una
comprensién sumatoria, sélo los individuos que integran un grupo son objetos apropiados
para la atribucién de creencias, deseos y otros estados analogos. De acuerdo con esto, un
grupo sostiene la creencia de que p sélo en el caso de que todos o la mayoria de sus
miembros crean que p. En una comprension no sumatoria, los grupos existen por su
propio derecho por encima y mas alla de los individuos que los componen y, como tales,
son en si mismos objetos apropiados para la atribucién de propiedades psicolégicas. Segin
sea la estructura del grupo, las creencias de los miembros o de subgrupos pueden diferir de
las del grupo. En este sentido no sumatorio, el hecho de que todos o la mayoria de los

miembros del grupo sostengan la creencia de que p no constituye una condicién ni

127 Véase al respecto el capitulo II1, § 3.

177



necesaria ni suficiente para que el grupo sostenga la creencia de que p. Sobre la base de esta
distincién, “autoengafio colectivo” puede ser entendido en un sentido sumatorio o no
sumatorio. En un sentido sumatorio, “autoengafio colectivo” referird a un yo colectivo y no
simplemente a la suma de los individuos que componen una totalidad mayor. En este caso,
tanto la creencia en cuestion como el autoengafio son comprendidos como atributos del
colectivo y no primariamente de los individuos que lo integran.'”® En el sentido sumatorio,
por otro lado (que es aquel en el que se concentrara el autor), “autoengafio colectivo’ hara
referencia a un grupo de individuos que comparten similares sesgos motivados y, como
consecuencia de ello, forman y mantienen la misma creencia frente a fuertes pruebas en
contrario.

Con el enfoque deflacionista del autoengafio en mente, Deweese-Boyd sugiere que
la expresiéon “autoengafio colectivo” hace referencia a un grupo de individuos que
comparten sesgos similares y como consecuencia forman y mantienen la misma creencia
falsa en presencia de pruebas en contra, poseidas o facilmente disponibles para cada
miembro del colectivo. Lo que distingue al autoengafio colectivo del individual, a su modo
de ver, es simplemente el contexto social, esto es, que ocurre dentro de un grupo que
comparte las actitudes hacia la creencia falsa y la creencia falsa en si misma. Agrega que el
autoengafio dentro de una entidad colectiva es mds facil de promover y del que es mas
diffcil escapar, ya que es instigado por los esfuerzos autoengafiosos de otros miembros del
grupo. Si bien Deweese-Boyd sefiala que casi todos los casos de autoengafio tienen un
componente social (debido a que son consciente o inconscientemente sustentados por las
personas cercanas a nosotros), el caso del autoengafio colectivo es diferente, ya que la
dimensién social se ubica en primer plano: cada miembro de la totalidad ayuda

inadvertidamente a sostener la creencia autoengafiosa de otros miembros del grupo.

Un enfoque bastante diferente de los anteriores es el que puede encontrarse en
algunos estudios sociolégicos relativos a los procesos colectivos de distorsion de las

creencias. Describiré brevemente aqui los analisis de Cohen (2001) y Zerubavel (2000).

128 La caracterizacién no sumatotia puede generar la conocida sospecha acerca de la posibilidad de atribuir a
entidades colectivas estados tipicamente considerados propios de entidades individuales. Por ejemplo, puede
parecer dudoso que pueda darse a la oracién “el grupo mantenia una creencia autoengafiosa” un sentido
razonable mientras no sea condicién de verdad necesaria de tal afirmacién que todos o la mayorfa de sus
miembros sostengan tal creencia. No obstante, el analisis detallado de esta posibilidad llevarfa inevitablemente
a adentrarse en los complejos problemas relativos a la ontologia de los fenémenos sociales, en especial, al
debate que enfrenta a los partidarios del individualismo (ontolégico o metodoldgico) con los defensores del
holismo o colectivismo, lo cual estd por completo fuera de los alcances de este trabajo. La existencia de este
debate basta, a mi modo de ver, para hacer innecesaria una argumentacién adicional que dé sustento a las
dudas acerca de tal concepcién del autoengafio colectivo.

178



Zerubavel (20006) recurre a dos categorias distintas, aunque relacionadas, para hacer
referencia a los procesos colectivos de distorsion de las creencias: “negacién” y
“conspiracion de silencio”. Ambas coinciden en un rasgo fundamental: no son productos
exclusivamente individuales, sino que son el resultado de un esfuerzo colectivo. La
categoria de “negacién” no es entendida entonces en su sentido tradicional de fenémeno
intrapsiquico, sino como un proceso tanto individual como social. En las conspiraciones de
silencio, un grupo de personas acuerda tacitamente exteriorizar ignorancia acerca de algo de
lo que cada uno es personalmente consciente; tales conspiraciones presuponen la negacion,
en un proceso en el que al menos dos individuos colaboran en la evitacién del
reconocimiento de algin hecho. Tal proceso no implica una actitud pasiva por parte de los
agentes involucrados; por el contrario, involucra un esfuerzo deliberado para abstenerse de
tomar conocimiento de algo. Individuos, familias, organizaciones y sociedades enteras
pueden ser sujetos activos en estos fenémenos. Multiples causas pueden actuar, solas o
combinadas, para producir la negacién y el silencio, como el miedo, la vergiienza y el
dolor."”’

Cohen (2001), a su vez, emplea el término “negacién” de una manera abarcativa; no
hace referencia unicamente a un mecanismo psicolégico fijo, ni a un proceso social
universal. En este sentido, la negacidn, ya sea como proceso individual o como proceso
social excede ampliamente al autoengafio como proceso intrapsiquico. Cohen distingue una
serie de categorias de negacion, segun sea su status psicolégico (consciente o inconsciente),
su contenido (literal, interpretativa o implicativa),” su relacién con el individuo o el
colectivo (personal, oficial o cultural), su ubicaciéon temporal (histérica o contemporanea),
su relacién con el agente (victimas, perpetradores o espectadores), y su espacio y lugar (en
el territorio propio o en el de otros). Un somero examen de la distincién mediante el
criterio consciente-inconsciente que emplea este autor ayuda a comprender el muy
diferente sentido del término “negacién” con respecto a “autoengafio”. Cohen observa que
las declaraciones de negacién son afirmaciones de que algo no ha ocurrido, no existe, no es
verdadero o no se sabe nada acerca de él. Las posibilidades relativas al valor de verdad de
tales aseveraciones son tres: o bien las aseveraciones son de hecho verdaderas, justificadas y

correctas, o bien se trata de intentos intencionales y deliberados de engafar, o bien

129 E] autor menciona esta combinacion de factores en casos como el del Holocausto.

130 En la negacion literal o factual, es el hecho o conocimiento del hecho lo que es negado. En la
interpretativa, los hechos puros (algo que ha ocurrido), no son negados; mas bien, se les asigna un significado
diferente de aquel que parece claro para otros. En la implicativa, no se hace un intento de negar los hechos o
su interpretacién convencional; lo que se niega o minimiza son las implicaciones psicolégicas, politicas o
morales que se siguen convencionalmente.

179



(posibilidad mas compleja e intrigante) tal negacidén no es un intento de decir la verdad ni
un intento deliberado de engafiar o mentir. En este caso, el estatus del “conocimiento”
acerca de la verdad de la aseveraciéon no es completamente claro. Pareceria, observa Cohen,
que hay estados de la mente, o incluso de culturas enteras, en las cuales sabemos y no
sabemos al mismo tiempo.

Las explicaciones psicolégicas de tales estados de negacién, observa Cohen, van
desde la perspectiva psicoanalitica hasta las teorfas provistas por la psicologia cognitiva.
Independientemente de cual sea la explicacién correcta, sefiala que los ecos politicos de los
estados mentales descriptos por esas teorias pueden ser encontrados en la negaciéon masiva
caracteristica de estados represivos, racistas y colonialistas. En tales casos, los grupos
dominantes parecen inexplicablemente capaces de esconder o ignorar las injusticias y el
sufrimiento que los rodean. En sociedades mas democraticas, las personas esconden ciertas
situaciones no mediante la coercién sino mediante el habito cultural de hacer la vista gorda
de los recordatorios visibles de la existencia de personas sin hogar, las privaciones, la
pobreza y la decadencia urbana. No sdlo las familias, sino las burocracias gubernamentales,
los partidos politicos, las asociaciones profesionales, las religiones, el ejército y la policfa

tienen sus propias formas de encubrimiento y mentira.

Las consideraciones del precedente apartado sobre los procesos sociales de
distorsién de las creencias permiten, a mi modo de ver, agregar algin sustento al
escepticismo expresado inicialmente con respecto al autoengafio colectivo como suma de
autoengafios individuales sostenidos por la interaccion social. Varios factores sugieren que
la expresién “autoengafio colectivo” sélo tiene una semejanza superficial con el autoengafio
individual.

En primer lugar, al analizar la posibilidad de autoengafio colectivo, parece
pertinente tener en cuenta la relevancia social, politica, econémica o cultural de las
creencias que pueden ser objeto de distorsiéon. Asi como los casos de autoengafio individual
no acontecen en areas irrelevantes de la vida de una persona, sino en areas de importancia
vital (carecemos de motivos para autoenganarnos respecto de cuestiones triviales de nuestra
vida), es muy plausible suponer que los casos de distorsion social de las creencias también
ocurriran en 4reas de importancia colectiva. Sin duda, algunos de los ejemplos
paradigmaticos de negacién o conspiraciones de silencio sugeridos por los estudios
sociolégicos antes mencionados avalan esta presunciéon: el genocidio armenio, el

Holocausto, las matanzas tribales en Ruanda o la limpieza étnica en la ex Yugoslavia. En

180



tales casos sin duda habra un interés estatal o institucional en la difusién o mantenimiento
de la creencia falsa. Diversos mecanismos “descendentes” (esto es, desde el estado u
organizacion hacia el individuo) se pondrin en marcha para asegurar la difusion y
consolidacién del sistema de falsas creencias. En su examen de lo que denomina “negacién
oficial” (variante iniciada, estructurada y sostenida por los recursos masivos del estado
moderno), Cohen seflala que existiran diversos mecanismos apropiados para la
presentacion interesada de los hechos. I.a modalidad de estos mecanismos dependera, al
menos en parte, de la naturaleza del colectivo en cuestiéon. Asi como la coercién serd
seguramente uno de los medios privilegiados empleados por estados u organizaciones
autoritarias, los estados y organizaciones mas democraticas apelarin a mecanismos mas
sutiles de manipulacién y distorsion: filtraciones tendenciosas a la prensa, empleo de
publicistas encargados de presentar interpretaciones favorables de los hechos,
preocupacion selectiva acerca de victimas apropiadas o negaciones interpretativas acerca de
asuntos de politica exterior. En cualquier caso, la dindmica del supuesto autoengafio
colectivo, en casos paradigmaticos como los mencionados, se asemejard mas al modelo
engafio-autoengafio que a un proceso de origen individual y ascendente (esto es, un
autoengafio individual que llega a ser colectivo).

En segundo lugar, es razonable resaltar el rol de los multiples mecanismos
interpersonales de nivel horizontal, que se suman a los mecanismos psicolégicos
intrapsiquicos. Como se ha observado en algunos estudios sociologicos respecto del

conocimiento de la realidad de la vida cotidiana,"

el didlogo (comuin, no destinado
especificamente a la reafirmaciéon de la realidad) contribuye de manera decisiva al
mantenimiento de tal conocimiento; si ciertas creencias sobre esta realidad son falsas, este
mecanismo contribuird a su preservacion. Pero también habra otra clase de procesos mas
especificos por los cuales se mantendra la “realidad” de la creencia falsa. La critica explicita,
el ridiculo, la desautorizacion de la duda o la amenaza velada seran sin duda mecanismos de
mantenimiento mas activos que el didlogo que da por supuesto tal creencia falsa. Cual es el
peso de los mecanismos intrapsiquicos y cudl el de los procesos interpersonales en la
produccién de creencias colectivas falsas es algo que, entiendo, debe ser materia de
investigacién empirica. No obstante, y en conjuncién con el punto anterior, parece al

menos dudoso que el rol de los mecanismos interpersonales se limite al mantenimiento de

la creencia falsa generada individualmente; parece una alternativa mucho mas plausible el

131 Por ejemplo, Berger y Luckmann, 1966.

181



pensar que tales mecanismos no actdan meramente en el mantenimiento de tal creencia,
sino también en su generacién y aceptacion.

Un tercer y dltimo aspecto en el cual el presunto autoengafo colectivo difiere del
autoengafio individual es debido tanto a la naturaleza de los hechos que son objeto de
creencias falsas como a las pruebas a disposicién de los agentes sociales, variables ambas
que posibilitan o no una atribucién de autoengafio. En los casos tipicos de autoengafio
individual la creencia falsa refiere a hechos relativamente “simples” (infidelidad de la pareja,
estados de salud o enfermedad, las propias habilidades o capacidades). Por el contrario, los
hechos que tipicamente seran objeto de supuesto autoengafio colectivo seran hechos
comparativamente “complejos”, de mucha mas dificil caracterizacién e interpretacion
(episodios de conmocién politica, casos de corrupcién gubernamental, crisis econdémicas).
Aun cuando aspectos importantes de esos hechos no sean de naturaleza controvertida, en
muchos casos si lo serin sus interpretaciones o implicaciones y los modos en que son
explicados. A esto se suma que la naturaleza de los elementos de juicio, en los casos de
presunto autoengafio colectivo, sera muy diferente a los casos de autoengafio individual."””
Las pruebas, en los casos tipicos de autoengano individual, son, al menos parcialmente,
pruebas directas y, o bien son poseidas por el agente, o bien estan facilmente disponibles
para éL. Por el contrario, en muchos de los casos de presunto autoengafio colectivo, como
se puede inferir del ejemplo propuesto por Goleman, la informacién que el agente posee es
mediada por un nimero mucho mayor de agentes sociales (medios masivos de
comunicacién, funcionarios estatales, redes sociales, etc.). Por otra parte,133 el autoengafio
no es incompatible con la ignorancia; el desconocimiento o la incomprensién sobre
aspectos esenciales de los hechos en cuestién, cuando estos hechos tienen amplias
implicaciones politicas, sociales o culturales serd la regla, mds que la excepcién, en los
procesos sociales de distorsion de creencias.

Lo anterior no implica, en absoluto, la afirmacién de que sélo existen
interpretaciones diversas sobre los hechos y no es posible predicar verdad o falsedad de
ninguna de ellas, extremo sélo admisible para un posmodernista o construccionista
radical;"* por el contrario, entiendo que sf es posible tener representaciones distorsionadas
sobre cualquier aspecto de la realidad, y que la contracara de esta afirmacién es que es

posible tener representaciones correctas, o verdaderas, de esa realidad. Tampoco implica

132 No debe ser casual que cuando Cohen hace referencia a la negacién, por parte de los pobladores de la
zona, del conocimiento de la existencia de un campo de concentraciéon en Mauthausen, el ejemplo remita a
algo de lo cual se podia llegar a tener pruebas relativamente directas.

133 Como ha sefialado Mele (1987).

134 Cfr. al respecto el § 2.1. del capitulo III.

182



que sea imposible que puedan existir procesos de distorsién generalizada de creencias que
surjan, por asi decitlo, “de abajo hacia arriba”, esto es, de los individuos hacia el colectivo.
Lo que si implica es que la formacién de creencias colectivas sesgadas implicara, en muchos
casos, procesos de muy superior complejidad a los estudiados en los casos de autoengafio
individual, diferencia que debilita considerablemente, a mi entender, las analogias que

., ~ . 135
parecen desprenderse del uso de la expresion “autoengafio colectivo”.™”

135 Lo expuesto tiene, a mi modo de ver, consecuencias no menotes para el problema de la responsabilidad
moral por el autoengafio. Como hemos visto, la progresiva puesta en tela de juicio de los enfoques
intencionalistas y el surgimiento de modelos explicativos que prescinden de la intencién del agente no patrece
haber disminuido demasiado la influencia de la posicién segun la cual tenemos responsabilidad moral por
nuestro autoengafio. Sin embargo, parece haber razones atendibles para pensar que una atribucién de
responsabilidad resulta mucho menos plausible en modelos que eliminen la intenciéon del agente (Levy, 2004).
Si a los mecanismos psicolégicos que inducen a sesgos en la formacién individual de creencias se suman
mecanismos sociales similarmente sutiles y complejos (cuando no una manipulaciéon deliberada y planificada
por terceros) que inducen a la formacién de creencias falsas, parecerfa que la posibilidad de atribuir
responsabilidad moral individual por el mantenimiento de creencias colectivamente distorsionadas resulta aun
mas dificil.

183



El porvenir de un problema

El filésofo John Austin describi6 la transicién por la cual un problema filoséfico
llega a ser un problema cientifico de un modo que ha devenido clasico y profusamente
citado: “En la historia de las indagaciones humanas la filosoffa ocupa el lugar de un sol
central originario, seminal y tumultuoso. De tanto en tanto ese sol arroja algin trozo de si
mismo que adquiere el stafus de una clencia, de un planeta frio y bien regulado, que
progresa sin pausa hacia un distante estado final” (1961, pp. 179-80). Creo que el problema
del autoengafio ilustra muy bien en la actualidad el proceso al que Austin hace referencia.
El estudio de este fenémeno ha dejado de ser competencia casi exclusivamente filoséfica,
para convertirse en un abanico de interrogantes examinados por distintas disciplinas
cientificas. Sin embargo, esta transicién no parece haber finalizado, y tampoco esta lejos de
ser problematica. Esto se debe al menos a dos razones; las consideraciones que haremos en
primer término son especificas para la Psicologia pero, mutatis mutandis, pueden aplicarse a
otras disciplinas."

En primer lugar, como hemos sefialado a lo largo del libro, diversas posiciones
sobre el autoengafio parten de formas muy discutibles de comprender tedricamente este
fenémeno, lo que redunda no sélo en falsas soluciones a algunos problemas, sino que
limita la utilidad de investigaciones empiricas potencialmente relevantes. Recordemos
brevemente dos de ellas.

Hemos visto en el capitulo II que Bandura (1991) ha negado de manera tajante la
existencia de este fenémeno. Basa su posicién escéptica en la conocida tesis de la
imposibilidad de ser simultaneamente quien engafa y quien es engafiado; es légicamente
imposible, sefiala, engafarse a uno mismo para creer algo mientras simultaineamente se sabe
que es falso. Los intentos de resolver esta paradoja mediante la apelacién a partes
inconcientes de la mente, agrega, han tenido escaso éxito: esta estrategia, mas que explicar
el autoengafio, lo aniquila. Estas concepciones del yo dividido fracasan al tener que explicar
como un yo conciente puede mentir a un yo inconciente; el yo engafiador tiene que ser
conciente de lo que el yo engafiado cree para saber como fraguar el engafio. Por otra parte,

en el capitulo III hemos resefiado una serie de investigaciones empiricas tendientes a

136 Cfr. Sturm (2007) para un analisis del problema del autoengafio tanto desde la Filosoffa como desde la
Psicologia.

184



probar la existencia del autoengafio, entre las cuales ocupan un lugar especialmente
destacado las de Gur y Sackheim (1979). En este intento, estos autores proponen los
siguientes criterios como necesarios y suficientes para el autoengafio: “l. el individuo
sostiene dos creencias contradictorias (que p y que no p). 2. Esas dos creencias
contradictorias son sostenidas simultaineamente. 3. El individuo no es conciente de que
sostiene una de esas creencias. 4. El acto que determina cual creencia es objeto de la
conciencia y cual no es un acto motivado” (p. 149)."”” Sobre la base de esta definicion,
consideran que sus estudios prueban la existencia del fenémeno en cuestion.

Los estudios mencionados son susceptibles de una misma clase de objecién: el
partir de caracterizaciones como minimo discutibles del fenémeno del autoengafio. Esto se
debe a que comparten un mismo supuesto cuestionable: el de que el autoengafio debe
implicar esencialmente la coexistencia de creencias contradictorias. La adopcion de este
supuesto conduce, a su vez, a dos alternativas igualmente innecesarias: o bien, como es el
caso de Gur y Sackheim, a proponer partes inconcientes de la mente de una forma ad boc, o
bien, como es el caso de Bandura, a negar la existencia del fenémeno. Si, como vimos en el
capitulo II a partir del desarrollo de las posiciones deflacionistas, el supuesto de existencia
de creencias contradictorias es abandonado, desaparece tanto la premisa principal para el
argumento escéptico de Bandura como la base conceptual para el experimento de Gur y
Sackheim.

Encontramos, entonces, que el descuido de analisis conceptuales detallados
(muchos de los cuales provienen de la filosofia) conduce a consecuencias tedricas y
empiricas inadecuadas o insuficientemente fundadas.” Ahora bien, como adelantamos,
existe una segunda razén para considerar la posible transicién del problema como un
proceso complejo e inacabado. Esta segunda razén se basa en el hecho de que parecerfa
que nos encontramos lejos de una teorfa explicativa unificada del fenémeno lo que, a su
vez, nos conduce a nuevos interrogantes filoséficos. Una enumeracién comprehensiva,
aunque no necesariamente exhaustiva (Fernandez Acevedo, 2014), de las explicaciones del

autoengafio incluye:

137 Podemos recordar también, respecto de esta ctitica, a la posicion de Paulhus (2007), quien define al
autoengafio como “el acto de mentirse a uno mismo”. Refiere a esta conducta como casos en los cuales las
“personas aparentemente creen algo que saben que es falso”. Aclara que esta conducta no incluye
exageracion, falsificacion o simple mentira; el autoengafio es algo mas profundo y complicado, incluso
paradéjico. Su explicacién requiere el reconocimiento de la existencia de partes inconcientes de la mente. Sélo
en tales partes inconcientes puede un conflicto emocional influenciar realmente la conducta de un individuo
y, pese a eso, ser inaccesible.

138 Cabe trecordar también aqui, aunque en referencia a un concepto diferente, los cuestionamientos a la
concepcién puramente subjetiva de la felicidad sostenida por Taylor y Brown.

185



a. Explicaciones neuropsicolégicas (Ramachandran, 1996; Hirstein, 2000). El comun
denominador de este tipo de explicaciones es la comprension de la patologia
neurologica, expresada en déficits como la anosognosia o la confabulacién, como la
base para la explicacion del funcionamiento mental en personas en quienes pueden
observarse procesos de autoengafio no patolégico.

b. Explicaciones evolucionistas (Van Leeuwen, 2007; von Hippel y Trivers, 2011).
Estas explicaciones se caracterizan o bien por postular una funcién evolutiva para
el autoengafio (esto es, una contribucién a la aptitud inclusiva), o bien por concebir
este fendmeno como un subproducto estructural (spandre) de sistemas
seleccionados por su contribucién a la aptitud.

c.  Explicaciones “disolucionistas” (Lewis, 1996; Clegg y Moissinac, 2005). Para estas
perspectivas, basadas en filosofias construccionistas y relativistas, el autoengafio no
existe dentro del yo individual del asi llamado “autoengafiado”. Existe sélo en la
mente (mas precisamente en las narrativas) del observador, quien supone acceder a
informacién mas completa o correcta o a una representacion “verdadera” del
mundo. El autoengafio es un fenémeno cultural, no natural.

d. Explicaciones cognitivo-motivacionales (Lazar, 1999; Mele, 1997, 2001). Para esta
perspectiva el autoengafio es el resultado de una compleja combinacién de procesos
sesgados de procesamiento cognitivo y emotivo-motivacionales, combinacién en la
que los deseos del agente suelen jugar un rol decisivo en la produccién del
fenémeno.

e. Explicaciones psicologico-sociales (Cohen, 2001; Zeruvabel, 2006). Para esta
perspectiva, el autoengafio (o, como lo denominan, “negacién” o “conspiraciéon de
silencio”) es el resultado de mdltiples procesos y mecanismos tanto individuales
como sociales, no un proceso unitario en el interior de un individuo. El autoengafio
se descompone en una multiplicidad de categorias, discriminadas a través de
criterios tales como su status psicoldgico, su relacién con el individuo o el colectivo

y su ubicacién temporal, entre otros.

Como adelantamos, esta proliferaciéon explicativa trae aparejados nuevos
interrogantes filoséficos. En particular, cabe preguntar si la coexistencia de explicaciones
alternativas y potencialmente competitivas entre si constituye un progreso cognoscitivo, o
en realidad se trata de un estado intelectualmente indeseable; como un filésofo ha sefialado,

“demasiadas explicaciones [de un mismo fenémeno| pueden ser una fuente de incoherencia

186



en vez de incrementar la coherencia” (Kim, 1989, p. 258). Nada indica que tales
explicaciones sean esencialmente incompatibles y es perfectamente posible que se
encuentren formas de conciliarlas (o, también, que algunas de ellas sean simplemente
eliminadas). Sin embargo, esto no ha ocurrido hasta el momento, por lo que los
interrogantes filoséficos al respecto mantienen plenamente su vigencia.

Si bien la reflexion acerca de los derroteros futuros en el estudio del problema no
puede superar en cierta medida el plano de la especulacion, quizas sea posible avanzar en
algunas consideraciones guiadas por la prudencia. En primer lugar, es posible que el
autoengafio deje de ser considerado un fenémeno unico, para pasar a ser considerado una
familia de fenémenos cercanamente relacionados. Indicios de esta tendencia pueden
encontrarse en las distinciones realizadas por algunos estudiosos del problema, quienes
identifican diversas variantes, en ocasiones muy diferentes entre si, de autoengafio. En
segundo lugar es probable, también, que se profundice el fenémeno de proliferacion
explicativa observado en los dltimos afios, esto es, que cada vez mas disciplinas cientificas
realicen aportes para nuestra comprension del fendmeno. Con esto es posible que estemos
cada vez mas lejos de una teoria unificada acerca de este fenémeno. En consecuencia, los
interrogantes filosoficos relativos a la proliferacion explicativa no sélo no desapareceran,
sino que se fortaleceran. Por otra parte, aun cuando la ciencia se apropie cada vez mas del
estudio del autoengafio, parece improbable que esta apropiacién sea completa. La
responsabilidad moral por el autoengafio, por ejemplo, o su contribucién a la felicidad,
parecen ser territorios fértiles para la reflexion filoséfica, a menos que se crea (suposicién
poco plausible hasta el momento) que estos temas fambién pasaran a ser competencia
exclusiva de la ciencia.

Pase lo que pase con el estudio del autoengafio, y pese a las persistentes (y quizas
perennes) controversias alrededor de ¢él, una idea parece gozar de bastante consenso: este
fenémeno esta profundamente enraizado en nuestra naturaleza. Para afirmar esto no hace
falta limitarse a las agudas observaciones de filésofos y escritores a lo largo de los siglos.
Cualesquiera que sean sus origenes evolutivos, sin duda nuestros sistemas perceptivos,
cognitivos y afectivos se encuentran estructurados e interrelacionados de un modo tal que
hacen posible, o incluso facilitan, el autoengafio, asi como otras formas de irracionalidad
motivada. Quizas podamos incrementar, tanto de modo individual como colectivo, nuestra
capacidad para ser conscientes de su actuaciéon y minimizarla, pero parece improbable que
alguna vez seremos capaces de eliminarlo por completo. Creo que serfamos prudentes si

tuviéramos siempre presente esta posibilidad.

187



Referencias bibliograficas

Adler, Jonathan E. (2002). Belief’'s Own Ethics. Cambridge, The MIT Press.

Asociaciéon Psiquiatrica Americana (1994). Manual Diagndstico y Estadistico de los Trastornos
Mentales, Cuarta Edicion. Barcelona, Masson.

American Psychiatric Association (2013). Diagnostic and Statistical Manual of Mental Disorders,
Fifth Edition. Washington, American Psychiatric Publishing.

Atran, Scott, (2005), Adaptationism for Human Cognition: Strong, Spurious or Weak? Mind
& Langnage, 20. 39-67.

Audi, Robert (1982). Self-Deception, Action, and Will. Erkenntnis 18: 133-58.

Audi, Robert (1997). Self-deception vs. self-caused deception: A comment on Professor
Mele. Behavioral and Brain Sciences 20 (1). 104.

Austin, John (1961). Philosophical Papers, editado por G. J. Warnock y J. O. Urmson, Oxford,
Clarendon Press. Citado por Genaro Carrié y Eduardo Rabossi, “La filosoffa de John
L. Austin”, en John Austin, Cdmo hacer cosas con palabras, Barcelona, Paidés, 1990, p. 27.

Bach, Kent (1981). An Analysis of Self Deception. Philosophy and Phenomenological Research,
41, 3. 351-370.

Badhwar, Neera (2008). Is Realism bad for Your A Realistic Response. The Journal of
Phitosophy, C17, 2. 85-107.

Bandura, Albert (1991). Social cognitive theory of moral thought and action. En W. M.
Kurtines & J. L. Gewittz (eds.), Handbook of moral behavior and development. 1ol. 1.
Hillsdale, NJ, Etlbaum. 45-103.

Bandura, Albert (2011). Self-deception: A paradox revisited. Bebavioral and Brain Sciences, 34,
16-17.

Barkow, Jerome, Leda Cosmides & John Tooby (Eds.), The Adapted Mind. Evolutionary
Psychology and the Generation of Culture. New York; Oxford University Press.

Barnes, Annette (1997). Seeing through self-deception. New York, Cambridge University Press.

Baron, Marcia (1988). What is Wrong with Self-Deception? En Brian McLaughlin &
Amelie Oksenberg-Rorty (eds.).

Baumeister, Roy, Karen Dale y Kristin Sommer (1998). Freudian Defense Mechanisms and
Empirical Findings in Modern Social Psychology: Reaction Formation, Projection,
Displacement, Undoing, Isolation, Sublimation and Denial. Journal of Personality 66, 6.
1081-1124.

Bayne, Tim (2008). Delusion and Self-Deception: Mapping the Terrain. En T. Bayne and J.
Fernandez (eds.) Delusion and Self-Deception: Motivational and Affective Influences on Belief-
Formation. Hove, East Sussex, Psychology Press.

Beck, Aaron, Fred Wright, Corey Newman y Bruce Liese (1993). Terapia cognitiva de las

drogodependencias. Barcelona, Paidos.

Bennett, Jonathan (1990). Why Is Belief Involuntary? Analysis, 50, 2. 87-107.

Berger, Peter y Thomas Luckmann (1966). La construccion social de la realidad. Buenos Aires,

Amortrortu.

Bermudez, José Luis (2000). Self Deception, intentions and contradictory beliefs. Analysis
60, 4.

Boag, Simon (2007). Realism, Self-Deception and the Logical Paradox of Repression.
Theory & Psychology. 17(3): 421-447.

Bok, Sissela (1980). The self deceived. Social Science Information 19. 923-935.

Booth, Anthony (2007). Doxastic voluntarism and self-deception. Disputatio, 11, 22. 115-
130.

Borge, Steffen (2003). The Myth of Self-Deception. The Southern Journal of Philosophy. 41, 1.
1-28.

188



Bortolotti, Lisa & Rochelle E. Cox (2009). Faultless’ ignorance: Strengths and limitations
of epistemic definitions of confabulation. Consciousness and Cognition 18. 952—965.
Broad, William & Nicholas Wade (1982). Self-Deception and Gullibility. En William Broad

& Nicholas Wade, Betrayers of the Truth. New York, Simon and Schuster.

Buss, David (1992). Mate Preference Mechanism: Consequences for Partner Choice and
Intrasexual Competition. En Barkow, J., Cosmides, L., Tooby, J. (Eds.).

Buss, David (1995). Evolutionary Psychology: A New Paradigm for Psychological Science.
Psychological Inquiry, 6, 1-30.

Buss, David, Martie Haselton, Todd Shackelford, April Bleske & Jerome Wakefield (1998).
Adaptations, Exaptations, and Spandrels. Awmerican Psychologist, 54, 533-548.

Butler, Joseph (1726). Sermon X. Upon Self-Deceit. Extraido el 24/07/2010 de
http://anglicanhistory.org/butler/rolls/10.html

Bytne, Christopher & Jeffrey Kurland (2001). Self-deception in an Evolutionary Game.
Journal of Theoretical Biology. 212, 457-480.

Cantield, John & Patrick McNally (1961). Paradoxes of Self-Deception. Analysis 21, 6. 140-
144.

Caporael, Linda (2001). Evolutionary Psychology: Toward a Unifying Theory and a Hybrid
Science. Annual Review of Psychology.

Catalano, Joseph (1990). Successfully Lying to Oneself: A Sartrean Perspective. Philosophy
and Phenomenological Research, 50, 4. 673-693.

Champlin, T. S. (1977). Self-deception: A reflexive dilemma. Philosophy, 52. 281-299.

Clegg, Joshua W. & Luke Moissinac (2005). A relational theory of self-deception. New Ideas
in Psychology, 23. 96-110.

Cohen, Stanley (2001). States of Denial. Knowing abont Atrocities and Suffering. Oxford,
Blackwell.

Colvin, Randall, Jack Block & David Funder (1995). Ovetly Positive Self-Evaluations and
Personality: Negative Implications for Mental Health. Journal of Personality and Social
Psychology, 68, 6. 1152-1162.

Colvin, Randall & Jack Block (1994). Do Positive Illusions Foster Mental Health? An
Examination of the Taylor and Brown Formulation. Psychological Bulletin, 116, 1. 3-20.

Comesafia, Manuel (2011). ¢;En qué sentido es racional la ciencia?, en Ana Rosa Pérez
Ransanz y Ambrosio Velasco Gémez (coord.), Racionalidad en ciencia y tecnologia. Nuevas
perspectivas iberoamericanas. México, UNAM.

Cook, J. Thomas (1987). Deciding to Believe Without Self-Deception. The Journal of
Philosophy, 84, 8. 441-446.

Cotreia, Vasco (s/f). Sour Illusions. What is adaptive about misbelief. Extraido el
17/7/2012 de http://fcsh-
unl.academia.edu/VascoCorreia/Papers/581527/Sour illusions What is adaptive a

bout illusional beliefs

Correia, Vasco (2007). Une conception émotionnaliste de la self-deception. Teorema,
XXVI, 3.

Cosmides, Leda & John Tooby (1992). Cognitive Adaptations for Social Exchange. En
Barkow, J., Cosmides, Leda, & John Tooby (Eds.).

Cosmides, Leda & John Tooby (1997). Evolutionary Psychology: A Primer. Extraido el
25/2/2003 de http://www.psych.ucsb.edu/research/cep/primer.html.

Cosmides, Leda & John Tooby (2000). Evolutionary Psychology and the Emotions. En
Lewis, M., Haviland-Jones, J.M. (Eds.), Handbook of Emotions, 2" editon, NY,
Guilford.

Daly, Martin & Margo Wilson (1988). Homicidio. Buenos Aires, Fondo de Cultura
Econémica.

189



Darwall, Stephen (1988). Self-Deception, Autonomy and Moral Constitution. En Brian
McLaughlin & Amelie Oksernberg-Rorty (eds.).

Davidson, Donald (1963). Acciones, razones y causas. En A. White (comp.) (1976), La
Filosofia de la accion. Madrid, Fondo de Cultura Econémica.

Davidson, Donald (1970). :Cémo es posible la debilidad de la voluntad? En Ewsayos sobre
acciones y sucesos. México-Barcelona, Instituto de Investigaciones Filoséficas. UNAM-
Critica.

Davidson, Donald (1982). Paradoxes of irrationality. En Richard Wollheim & James
Hopkins (eds.).

Davidson, Donald (1985) Engafio y division. En Mente, mundo y accion. Barcelona, Paidos.

Davies, Martin (2008). Delusion and Motivationally Biased Belief: Self-Deception in the
Two-Factor Framework. En T. Bayne and J. Fernandez (eds.) Delusion and Self-
Deception: Motivational and Affective Influences on Belief-Formation. Hove, East Sussex,
Psychology Press.

Dawkins, Richard (1976). E/ gen egoista. Barcelona, Salvat.

Dawkins, Richard (2006). The God Delusion. London, Bantam Press.

Demos, Raphael (1960). Lying to Oneself. Journal of Philosophy, 57. 588-95.

Deweese-Boyd, Ian (2007). Self-deception, Culpability and Control. Teorema, XXVI1/3. 161-
176.

Deweese-Boyd, Ian (2008). Collective self-deception, collective injustice: Consumption,
sustainability and responsibility. Extraido el 27/10/10 de
http://www.colorado.edu/philosophy/center/rome/papers/DeWeese-
boyd CollectiveSelfDeception Collectivelnjustice.pdf

Deweese-Boyd, Ian (2012). Self Deception. Stanford Encyclopedia of Philosophy. Extraido
el 10/06/10 de. http://plato.stanford.edu/entries/self-deception/

Dupuy, Jean-Pierre (1995). Not to Know What One Knows: Some Paradoxes of Self-
Deception. Diogenes, 43, 169. 53-68.

Dupuy, Jean-Pierre (2004). Intersubjectivity and Embodiment. Journal of Bioeconomics 6, 3.
275-294.

Durrant, Richard & B. J. Ellis (2003). Evolutionary Psychology. En Gallagher, M., R.J.
Nelson, R. J. (Eds.), Comprebensive Handbook of Psychology, V'ol. 3: Biological Psychology,
New York, Wiley & Sons.

Dyke, Daniel (1614). The Mystery of Selfe-Deceining: or, a Disconrse and Discovery of the
Deceitfulnesse of Mansheart. London, Griffin and Mab. Extraido el 10/04/2012 de
https://books.google.com.ar/booksrid=T-
EUAAAAQAA]&printsec=frontcover&hl=es&source=ghs ge summary r&cad=0#
v=onepage&q&f=false

Egan, Andy (2008). Imagination, Delusion, and Self-Deception. En T. Bayne and ]J.
Fernandez (eds.) Delusion and Self-Deception: Motivational and Affective Influences on Belief-
Formation. Hove, East Sussex, Psychology Press.

Ekman, Paul (1997). Deception, Lying and Demeanor. En Diane F. Halpern & Alexander
Voiskounsky (eds.), States of Mind. American and Post-Soviet Perspectives on Contemporary
Issues in Psychology. New York, Oxford University Press.

Elga, Adam (2005). On Overrating Oneself. . . and Knowing it. Philosophical Studies, 123, 1-
2. 115-124.

Elster, Jon (1979). Ulysses and the Sirens. New York, Cambridge University Press.

Elster, Jon (1986). An Introduction to Karl Marx. Cambridge, Cambridge University Press.

Elster, Jon (2007). Explaining Social Behavior. More Nuts and Bolts for Social Sciences. Cambridge,
Cambridge University Press.

190



Erez, Amir, Diane E. Johnson & Timothy A. Judge (1995). Self-Deception as a Mediator
of the Relationship Between Dispositions and Subjective Well-Being. Personality and
Individnal Differences. 19. 5. 597-612.

Fairbanks, Rick (1999). The Availability of Self-Deception. Philosophical Investigations 22, 4.
335-340.

Fernandez, Jordi (2013). Self-deception and self-knowledge. Philosophical Studies, 162. 379—
400

Fernandez Acevedo, Gustavo (2008). Psicologia evolucionista: un dificil equilibrio entre
naturalismo, no reduccionismo y dualismo. En E. Kronmiiller y C. Cornejo (comps.),
Ciencias de la Mente: Aproximaciones desde Latinoamérica, Santiago de Chile, JCSaez Editor.
265-294.

Fernandez Acevedo, Gustavo (2011). ;Cémo debe entenderse la condicién de evidencia en
el autoengafio? En José M. Gil y Gaston Gil (eds.), Awdlisis epistemoldgico II. Mar del
Plata, Ed. Martin.

Fernandez Acevedo, Gustavo (2014). El pluralismo explicativo en Psicologfa. Un examen
del caso de las teorias psicologicas sobre el autoengafio. En Ana Talak (comp.)
Problemas actuales de las explicaciones en psicologia. Buenos Aires, Prometeo Libros.

Fernandez Acevedo, Gustavo (2015). Autoengafio, sistemas de creencias y errores en el
autoconocimiento. Areté. Revista de Filosofia de la Pontificia Universidad Catilica de Perii.
Vol. XXVII, N° 1. 69-85.

Fingarette, Herbert (1969). Se/f deception. London, Routledge & Kegan Paul.

Fodor, Jerry (1998). The Trouble with Psychological Darwinism. London Review of Books, 20.

Forrester, Mary (2002). Self-Deception and Valuing Truth. American Philosophical Quarterly
39,1. 31-47.

Frenkel-Brunswick, Else (1939). Mechanisms of Self-Deception. Journal of Social Psychology,
10.

Freud, Sigmund. La negacién (1925, vol. XIX); El porvenir de una ilusién (1927, vol. XXI);
La escisién del yo en el proceso defensivo (1938, vol. XXIII, p. 77); Esquema del
Psicoanalisis (1938, vol. XXIII, p. 41). En Obras completas. Buenos Aires, Amorrortu.

Funkhouser, Eric (2003). Willing Belief and the Norm of Truth. Philosophical Studies, 115.
179-195.

Funkhouser, Eric (2005). Do the Self Deceived Get what they Want? Pacific Philosophical
Qunarterly. 6. 295 -312.

Funkhouser, Eric (2009). Self-Deception and the Limits of Folk Psychology. Socia/ Theory
and Practice. 35, 1. 2-13.

Gardiner, Patrick (1970). Error, Faith and Self Deception. Proceedings of the Aristotelian Society,
70.

Garssen, Bert (2007). Repression: Finding Our Way in the Maze of Concepts. Journal of
Behavioral Medicine 30, 6. 471-481.

Gendler, Tamar Szabd (2007). Self-Deception as Pretense. Philosophical Perspectives, 21,
Philosophy of Mind. 231-258.

Gergen, Kenneth (1985). The ethnopsychology of self-deception. In M. W. Martin (Ed.),
Self-deception and selfunderstanding (pp. 228-243). Lawrence, KS: University Press of
Kansas.

Godfrey-Smith, Peter (2001). Three Kinds of Adaptationism. En Orzack, S. H. & Sober,
E., (Bds.), Adaptationism and Optimality. Cambridge, Cambridge University Press.

Goleman, Daniel (1989). What is Negative About Positive Illusions? When Benefits for the
Individual Harm the Collective. Journal of Social and Clinical Psychology, 8. 190-197.

Gomila, Antoni (2007). El retorno de la represion. Teorema XXV1/3. 97-111.

Gould, Stephen Jay (1997). Evolution: The Pleasures of Pluralism. New York Review of
Books, June 26.

191



Gould, Stephen Jay & Richard Lewontin (1979). The spandrels of San Marco and the
panglossian paradigm: a critique of the adaptationist programme. Proceedings of the Royal
Society of London, Series B, 205. 581-598.

Greenwald, Anthony (1996). Self-Knowledge and Self-Deception: Further Consideration.
En Michael S. Myslobodsky, (ed.), The Mythomanias: The Nature of Deception and Self-
deception. Hillsdale NJ: Lawrence Erlbaum.51-71.

Gudjonsson, Gisli H. & Jon Fridrik Sigurdsson (2004). The Relationship of Suggestibility
and Compliance with Self-Deception and Other-Deception. Psychology, Crime & Law,
10 (4). 447-453.

Gur, Ruben & H. Sackeim (1979). Self-Deception: A Concept in Search of a Phenomenon.
Journal of Personality and Social Psychology 37:147—69.

Giith, Werner & Hartmut Kliemt (2004). Perfect or Bounded Rationality? Some Facts,
Speculations and Proposals. Analyse & Kritik 26. 364-381.

Guttenplan, Samuel (1994). Self Deception. En Samuel Guttenplan (ed.). A Companion to the

Philosophy of Mind. Oxford, Blackwell.

Hales, Steven (1994). Self-Deception and Belief Attribution. Synthese 107. 273-289.

Hamlyn, D. & H. O. Mounce (1971). Self Deception. Proceedings of the Aristotelian Society,
supl., 45. 45-72.

Hanson, Craig (2009). Thinking abont Addiction. Hyperbolic Disconnting and Responsible Agency.
Amsterdam - New York, Rodopi.

Harré, Rom (1988). The Social Context of Self.Deception. En Brian McLaughlin & Amelie
Oksenberg-Rorty (eds.)

Hartung, John (1988). Deceiving Down. Conjectures on the Management of Subordinate
Status. En Joan S. Lockard and Delroy L. Paulhus (eds.) Se/f-Deception: An Adaptive
Mechanism. Englewood Cliffs, NJ, Prentice-Hall.

Hirstein, William (2000). Self-Deception and Confabulation. Philosophy of Science. 67. 418-
429.

Hirstein, William (2005). Brain Fiction. Self-Deception and the Riddle of Confabulation. Cambridge,
The MIT Press.

Holton, Richard (2000). What is the Role of the Self in Self-Deception? Meeting of the
Aristotelian Society, held in Senate House, University of London, on Monday, 6th
November.

Huddleston, Andrew (2011). Naughty beliefs. Philosophical Studies, 160, 2. 209-222.

Jamner, Larry & Gary Schwartz (1986). Self-Deception Predicts Self-Report and
Endurance of Pain. Psychosomatic Medicine 48, 3/4. 211-223.

Johnson, Dominic, Richard Wrangham & Stephen Rosen (2002). Is military incompetence
adaptive? An empirical test with risk-taking behaviour in modern warfare. Evolution
and Human Behavior 23. 245-264.

Johnston, Mark (1995). Self-deception and the nature of mind. En C. Macdonald (ed.),
Philosophy of Psychology: Debates on Psychological Explanation. Cambridge: Blackwell.

Jones, Ward E. (1998). Religious Conversion, Self-Deception, and Pascal’s Wager. Journal of
the History of Philosophy, 36, 2, pp. 167-188.

Kennair, Leif (2002). Evolutionary Psychology: an Emerging Integrative Perspective
Within the Science and Practice of Psychology. Human Nature Review, 2, 17-61.

Kim, Jaegwon (1989). Mecanismo, proposito y exclusion explicativa. Andlisis Filosdfico, X
(1), 15-47.

Kinghorn, Kevin (2007). Spiritual Blindness, Self-deception and Morally Culpable
Nonbelief. Heythrop Journal , XL1V/1II. 527-545.

Kipp, David (1980). On Self-Deception. Philosophical Quarterly 30. 305-17.

Knight, Martha (1988). Cognitive and Motivational Bases of Self-Deception: Commentary
on Mele’s Irrationality. Philosophical Psychology, 1. 179-88.

192



Kurzban, Robert & C. Athena Aktipis (2007). Modularity and the social mind: Are
psychologists too selfish? Personality and Social Psychology Review, 20. 1-19.

Lazar, Ariela (1999). Deceiving Oneself or Self-Deceived? On the Formation of Beliefs
‘Under the Influence’. Mind 108, 430. 265-290.

Lee, Sunhee & Howard Klein (2002). Relationships Between Conscientiousness, Self-
Efficacy, Self-Deception, and Learning Over Time. Journal of Applied Psychology, 87, 6.
1175-1182

Levy, Neil (2003). Self Deception and Responsibility for Addiction. Journal of Applied
Philosophy, 20, 2. 133-142.

Levy, Neil (2004). Self Deception and Moral Responsibility. Ratio (new series), X111, 294-
311.

Lewis, Brian (1996). Self-deception: A postmodern reflection. Journal of Theoretical and
Philosophical Psychology, 16, 1. 49-66.

Little, Daniel (2007). False Consciousness. En William A. Darity (ed.), International
Encyclopedia of the Social Sciences, second edition. New York, Macmillan.

Livneh, Hanoch (20092). Denial of Chronic Illness and Disability. Part 1. Theoretical,
Functional, and Dynamic Perspectives. Rebabilitation Counseling Bulletin 52, 4. 225-236.

Livneh, Hanoch (2009b). Denial of Chronic Illness and Disability. Part II. Research
Findings, Measurement Considerations, and Clinical Aspects. Rebabilitation Counseling
Bulletin 53, 1. 44-55.

Lowe, E. Jonathan (2000). Filosofia de la mente. Barcelona, Idea Books.

Lynch, Kevin (2009). Prospects for an Intentionalist Theory of Self-Deception. Abstracta, 5,
2. 126-138.

Lynch, Kevin (2010). Self-Deception, Religious Belief, and the False Belief Condition. The
Heythrop Journal, 1.1. 1073-1074.

Lynch, Kevin (2013). Self-Deception and Stubborn Belief. Erkenntnis, 78, 6. 1337-1345.

Martin, Mike (1979). Self-Deception, Self-Pretence, and Emotional Detachment. Mind §8.
441-440.

Martin, Mike (2012). Happiness and the Good Life. New York, Oxford University Press.

Martinez Manrique, Fernando (2007). Attributions of Self-Deception. Teorema, XX11, 3.
131-143.

Marx, Karl y Friedrich Engels (1846). La ideologia alemana. En K. Marx y F. Engels, Obras
escogidas, Tomo 1. Mosct, Progreso.

McKay, Ryan T. & Daniel C. Dennett (2009). The evolution of misbelief. Bebavioral and
Brain Sciences 32. 493-561.

McLaughlin, Brian & Amelie Oksenberg-Rorty (eds.) (1988). Perspectives on Self-Deception.
Berkeley, University of California Press.

Mealey, Linda (1995). The Sociobiology of Sociopathy: An Integrated Evolutionary Model.
Behavioral and Brain Sciences, 18, 523-541.

Mele, Alfred (1983). Self-Deception. The Philosophical Quarterly, 33, 133. 365-377.

Mele, Alfred (1987). Irrationality. An Essay on Akrasia, Self-Deception, and Self-Control. New
York-Oxford, Oxford University Press.

Mele, Alfred (1997). Real Self Deception. Behavioral and Brain Sciences 20 (1): 91-136.

Mele, Alfred (2001). Self-deception Unmasked. Princeton, Princeton University Press.

Mele, Alfred (2003). Emotion and Desire in Self-Deception. En Anthony Hatzimoysis (ed),
Philosophy and the Emotions. Cambridge, Cambridge University Press. 163-179.

Mele, Alfred (2004). Motivated Irrationality. En Alfred Mele & Piers Rawling (eds.) The
Oxford Handbook of Rationality. Oxford, Oxford University Press.

Mele, Alfred (20006). Self-Deception and Delusions. EUJAP. 2. 1. 109-124.

193



Mele, Alfred (2007). Self-Deception and Three Psychiatric Delusions. En Mark Timmons,
John Greco & Alfred R. Mele (eds.), Rationality and the Good. Oxford, Oxtord
University Press.

Mercier, Hugo (2001). Self-deception: Adaptation or by-product? Bebavioral and Brain
Sciences 34. 35.

Mertz Hsieh, Diana (2004). False Excuses and Moral Growth. 6th International Carnegie
Mellon-University of Pittsburgh Graduate Philosophy Conference. 20 March 2004.
Extraido el 23/07/2010 de http://www.dianahsieh.com/docs/feamg.pdf

Metcalfe, Janet (1998). Cognitive Optimism: Self-Deception or Memory-Based Processing
Heuristics? Personality and Social Psychology Review; 2. 100-110.

Metzger, Lawrence (1988). From Denial to Recovery. San Francisco, Josey Bass.

Michel, Christoph & Albert Newen (2010). Self-deception as pseudo-rational regulation of
beliet. Consciousness and Cognition 19, 3. 731-744.

Miller, William y Stephen Rollnick (1991). La entrevista motivacional. Buenos Aires, Paidos.

Moomal, Zubair & Stephanus Petrus Henzi (2000). The Evolutionary Psychology of
Deception and Self-Deception. South African Journal of Psychology, 30, 3.

Nelkin, Dana K. (2002). Self-Deception, Motivation, and the Desire to Believe. Pacific
Philosophical Quarterly §3. 384—406.

Nesse, Randolph (1998). Emotional disorders in evolutionary perspective. British Journal of
Medical Psychology, 71, 397-415.

Nesse, Randolph & Alan T. Lloyd (1992). The Evolution of Psychodynamic Mechanisms.
En Barkow, J., L. Cosmides, & J. Tooby, (eds.) (1992), The Adapted Mind. Evolutionary
Psychology and the generation of Culture. New York, Oxford University Press.

Nicholson, Anna (2007). Cognitive Bias, Intentionality and Self-Deception. Teorema
XXVI/3. 45-58.

Noordhof, Paul (2003). Self-Deception, Interpretation and Consciousness. Philosophy and
Phenomenological Research. LXT/1I, 1. 75-100.

Noordhof, Paul (2009). The Essential Instability of Self-Deception. Social Theory and Practice,
35, 1. 45-71.

Norem, Julie K. (2002). Defensive self-deception and social adaptation among optimists.
Journal of Research in Personality 36. 549—555.

Norris, Amanda, Larry Powell & Mark Hickson, III (2007). The Relationship Between Self-
Deception and Extrinsic-Personal Religiosity. Human Commmunication, 10, 3. 373 — 380.

Oksenberg-Rorty, Amelie (1985). The Deceptive Self: Liars and Layers. Analyse & Kritik 7.
141-161.

Oksenberg-Rorty, Amelie (1988). The Deceptive Self: Liars, Layers and Lairs. En Brian
McLaughlin & Amelie Oksenberg-Rorty (eds.).

Oksenberg-Rorty, Amélie (1994). User-Friendly Self-Deception. Philosophy, 69. 268. 211-
228.

Orwell, George (1948). 7984. Barcelona, Destino.

Palmer, Anthony (1979). Characterising Self-deception. Mind, New Series. 88. 349. 45-58.

Paluch, Stanley (1967). Self-Deception. Inguiry 10. 268—78.

Panksepp, Jaak & Jules Panksepp (2000). The Seven Sins of Evolutionary Psychology.
Evolution and Cognition, 6, 108-131.

Pataki, Tamas (1997). Self-Deception and Wish-Fulfilment. Philosophia, 25, 1-4. 297-322.

Paulhus, Delroy (2007). Self Deception. En Roy Baumeister & Kathleen Vohs (eds.).
Encyclopedia of Social Psychology. Los Angeles, Sage.

Pears, David (1982). Motivated irrationality, Freudian theory and cognitive dissonance. En
Richard Wollheim & James Hopkins (eds.).

Pears, David (1984), Motivated Irrationality. New York, Oxford University Press.

Pears, David (1991). Self-Deceptive Belief-Formation. Synthese 89. 393—405.

194



Pedrini, Patrizia (2005). Self-Deception: What is it to Blame After All? Annali del
Dipartimento di Filosofia, X1. 147-179.

Pihlstrém, Sami (2007). Transcendental Self-Deception. Teorenza XXV1/3. 177-189.

Pinker, Steven (1997). Cdmo funciona la mente. Barcelona, Destino.

Pinker, Steven & Paul Bloom (1992). Natural Language and Natural Selection. En Barkow,
J., Cosmides, L., Tooby, J. (Eds.).

Platek, Steven M. & Todd Shackleford (eds.) (2009). Foundations in Evolutionary Cognitive
Neuroscience. New York, Cambridge University Press.

Quattrone, George & Amos Tversky (1985). Self-deception and the voter’s illusion. En Jon
Elster (ed.) (1985).

Radden, Jennifer (2011). On Delusion. New York, Routledge.

Riikkd, Juha (2007). Self-Deception and Religious Beliefs. The Heythrop Journal XI1V111.
513-526.

Ramachandran, V. S. (1996). The Evolutionary Biology of Self-Deception, Laughter,
Dreaming and Depression: Some Clues for Anosognosia. Medical Hypothesis 47. 347-
362.

Ramachandran, V. S. & Sandra Blakeslee (1998). Phantoms in the Brain. Probing the Mysteries of
the Human Mind. New York, Harper Collins.

Rey, Georges (1988). Toward a computational account of Akrasia and self-deception. En
A. O. Rorty & B. P. McLaughlin (eds.).

Robins, Richard & Beer, Jennifer (2001). Positive Illusions About the Self: Short-Term
Benefits and Long-Term Costs. Journal of Personality and Social Psychology, 80, 2. 340-
352.

Ruddick, William (1988). Social Self-Deceptions. En Brian McLaughlin & Amelie
Oksenberg-Rorty (eds.) Perspectives on Self-Deception.

Runciman, David (2008). Political Hypocrisy. The Mask of Power from Hobbes to Ornvell and
Beyond. Princeton and Oxford, Princeton University Press.

Ryan, Sharon (2003). Doxastic compatibilism and the ethics of belief. Philosophical Studies,
114. 47-79.

Sackeim, Harold & Ruben Gur (1985). Voice Recognition and the Ontological Status of
Self-Deception. Journal of Personality and Social Psychology 48:1365—068.

Sartre, Jean-Paul (1943). E/ Ser y la Nada. Buenos Aires, Losada.

Saunders, John (1975). The Paradox of Self-Deception. Philosophy and Phenomenological
Research, 35, 4. 559-570.

Scott-Kakures, Dion (1996). Self-Deception and Internal Irrationality. Philosophy and
Phenomenological Research, 56, 1. 31-56.

Scott-Kakures, Dion (2000). Motivated Believing: Wishful and Unwelcome. Nows 34, 3.
348-375.

Scott-Kakures, Dion (2001). High anxiety: Barnes on what moves the unwelcome believer.
Philosophical Psychology, 14, 3. 313-326.

Scott-Kakures, Dion (2002). At “Permanent Risk”: Reasoning Self-Knowledge in Self-
Deception. Philosophy and Phenomenological Research, L.X17, 3. 576-603.

Scott-Kakures, Dion (2009). Unsettling Questions: Cognitive Dissonance in Self-
Deception. Social Theory and Practice, 35, 1. 73-106.

Searle, John (2001). Rationality in Action. Cambridge, The MIT Press.

Seligman, Martin E. P. & Mihaly Csikszentmihalyi (2000). Positive Psychology. An
Introduction. Awmerican Psychologist, 55, 1. 5-14.

Shean, Glenn (1993). Delusions, Self-Deception, and Intentionality. Journal of Humanistic
Psychology, 33. 45-66.

Siegler, Frederick (1963). Self-deception. Australasian Journal of Philosophy, 41, 1. 29-43.

Sorensen, Roy (1985). Self-Deception and Scattered Events. Mind 94. 64—69.

195



Starek, Joanna & Caroline Keating (1991). Self-Deception and Its Relationship to Success
in Competition. Basic and Applied Social Psychology, 12, 2. 145-155.

Steup, Matthias (2008). Doxastic freedom. Synzhese, 161. 375-392.

Stevens, Sean, Kevin Guise, William Christiana, Monisha Kumar & Julian P. Keenan
(2006). Deception, Evolution and the Brain. En Steven Platek, Julian P. Keenan &
Todd Shackleford (eds.) Evolutionary Cognitive Nenroscience. Cambridge, The MIT Press.

Sturm, Thomas (2007). The Self Between Philosophy and Psychology: The Case of Self-
Deception. En Mitchell G. Ash & Thomas Sturm (eds.), Psychology’s Territories. Historical
and Contemporary Perspectives from Different Disciplines. New Jersey, Lawrence Erlbaum.

Surbey, Michele (2011). Adaptive significance of low levels of self-deception and
cooperation in depression. Evolution and Human Bebhavior 32. 29—40.

Surbey, Michele & Jeffrey McNally (1997). Self-Deception as a Mediator of Cooperation
and Defection in Varying Social Contexts Described in the Iterated Prisonet's
Dilemma. Evolution and Human Bebavior 18. 417-435.

Symons, Donald (1992). On the Use and Misuse of Darwinism in the Study of Human
Behavior. En Barkow, J., Cosmides, L., J. Tooby, J. (Eds.).

Szabados, Bela (1973). Wishful Thinking and Self-Deception. Analysis 33, 6. 201-205.

Szabados, Bela (1974). Self-Deception. Canadian Journal of Philosophy 4. 51—68.

Talbott, William (1995). Intentional Self-Deception in a Single Coherent Self. Philosophy and
Phenomenological Research 55, 1. 27-74.

Tattersall, Ian (2001). Evolution, Genes, and Behavior. Zygon, 36, 657-666.

Taylor, Shelley & Jonathon Brown (1988). Illusion and Well-Being: A Social Psychological
Perspective on Mental Health. Psychological Bulletin 103, 2. 193-210.

Taylor, Shelley & Jonathon Brown (1994). Positive Illusions and Well-Being Revisited
Separating Fact From Fiction. Psychological Bulletin, 116, 1. 21-27.

Taylor, Shelley & Peter Gollwitzer (1995). Effects of Mindset on Positive Illusions. Journal
of Personality and Social Psychology, 69, 2. 213-226.

Taylor, Shelley, Margaret Kemeny, Geoffrey Reed, Julienne Bower, and Tara Gruenewald
(2000). Psychological Resources, Positive Illusions, and Health. _American Psychologist,
55,1.99-109.

Tenbrunsel, Ann & David M. Messick (2004). Ethical Fading: The Role of Self-Deception
in Unethical Behavior. Social Justice Research, 17, 2.

Thagard, Paul (2011). Critical Thinking and Informal Logic: Neuropsychological
Perspectives. Informal Logic 31, 3. 152-170.

Tooby, John & Leda Cosmides (1992). The Psychological Foundations of Culture. En
Barkow, J., Cosmides, L., Tooby, J. (Eds.).

Triandis, Harry (2013). Self-deception: An Introduction. Acta de Investigacion Psicoldgica, 3 (2).
1069-1078.

Trivers, Robert & Huey P. Newton (1982). The crash of Flight 90: Doomed by self-
deception? Swence Digest (Nov.): 66—67, 111. Reimpreso en Robert Trivers (2002).
Natural Selection and Social Theory: Selected Papers of Robert Trivers. New York, Oxford
University Press.

Trivers, Robert (2000). The Elements of a Scientific Theory of Self-Deception. Annals of the
New York Academy of Sciences 907. 114-131.

Trivers, Robert (2002). Self-deception in service of deceit. En Robert Trivers, Natural
Selection and Social Theory: Selected Papers of Robert Trivers. New York, Oxford University
Press.

Trivers, Robert (2010). Deceit and Self-Deception. En Peter M. Kappeler & Joan B. Silk
(eds.), Mind the Gap. Tracing the Origins of Human Universals. Springer. 373-393.

Trivers, Robert (2011). The Folly of Fools: The Logic of Deceit and Self-Deception in Human Life.
New York, Basic Books.

196



Twerski, Abraham (1997). _Addictive Thinking: Understanding ~ Self-deception. Hazelden
Publishing.

Vaillant, George (2000). Adaptive Mental Mechanisms. Their Role in a Positive
Psychology. American Psychologist, 55, 1. 89-98.

van den Bos, Kees & Marjolein Maas (2009). On the Psychology of the Belief in a Just
World: Exploring Experiential and Rationalistic Paths to Victim Blaming. Personality
and Social Psychology Bulletin 35, 12. 1567-1578.

Van Leeuwen, D. S. Neil (2007a). The Product of Self-Deception. Erkenntnis 67. 419—437.
Van Leeuwen, D. S. Neil (2007b). The Spandrels of Self-Deception: Prospects for a
Biological Theory of a Mental Phenomenon. Philosophical Psychology 20, 3. 329-348.

Van Leeuwen, D. S. Neil (2008). Finite rational self-deceivers. Philosophical Studies 139.191—
208.

Van Leeuwen, D. S. Neil (2009). Self-Deception Won’t Make You Happy. Social Theory and
Practice, 35, 1. 107-132.

Van Leeuwen, D. S. Neil (2013). Self-deception. Extraido el 14/06/13 de
http://www.academia.edu/1808355/Self-Deception

von Hippel, William & Robert Trivers (2011). The evolution and psychology of self-
deception. Bebavioral and Brain Sciences 34. 1-56.

Westland, Sandra & Pnina Shinebourne (2009). Self-deception and the therapist: An
interpretative phenomenological analysis of the experiences and understandings of
therapists working with clients they describe as self-deceptive. Psychology and
Psychotherapy: Theory, Research and Practice, §2. 385—401.

Williams, Bernard (1973). Deciding to believe. En Problemss of the Self. Philosophical Papers
1956-1972. Cambridge, Cambridge University Press.

Wilson, Catherine (1980). Self-deception and Psychological Realism. Philosophical
Investigations, 3, 4. 47-60.

Wilson, Edward (1975). Sociobiologia. La nueva sintesis. Madrid, Omega.

Wollheim, Richard & James Hopkins (eds.) (1982). Philosophical essays on Freud. New York,
Cambridge University Press.

Wood, Allen (1988). Ideology, False Consciousness and Social Illusion. En Brian
McLaughlin & Amelie Oksenberg-Rorty (eds.).

Wrangham, Richard (1999). Is Military Incompetence Adaptive? Ewolution and Human
Bebhavior 20. 3-17.

Zerubavel, Eviatar (2000). The Elephant in the Room. Silence and Denial in Everyday Life. New
York, Oxford University Press.

197



