ORIGINALES

Sociedad Argentina De Analisis Filoséfico

Mente y lenguaje

La filosofia de Donald Davidson,
modelo para armar

KARINA PEDACE

Donald Davidson (1917-2003) ha sido uno

de los filésofos mas originales e influyentes

de la segunda mitad del siglo XX. En este trabajo
se explora su proyecto filoséfico a la manera

de un rompecabezas conceptual, cuyas piezas
resultan cohesionadas por su peculiar mirada
antropoldgica. A partir de tomar su teorfa de

la interpretacién radical como “hilo de Ariadna”,
se indagan tres problemas clave para la reflexién
acerca de la mente y el lenguaje: el problema
mente-cuerpo, el problema de la relacién entre
lenguaje y pensamiento y el problema de las
perspectivas de primera y tercera persona de

la atribucién mental, para abrir un horizonte
que nos permita ir mds alld del pensamiento
davidsoniano y echar luz acerca de aquello

que nos hace ser quienes somos.






Mente y lenguaje






Mente y lenguaje

La filosofia de Donald Davidson, modelo para armar

Karina Pedace

SADAF



Pedace, Karina

Mente y lenguaje : la filosofia de Donald Davidson, modelo para armar / Karina
Pedace. - 1a ed. - Ciudad Auténoma de Buenos Aires : SADAF, 2017.

378 p.;20x 14 cm.

ISBN 978-987-46708-1-6

1. Analisis Filoséfico. 2. Filosofia. I. Titulo
CDD 190

© 2017, Karina Pedace
© 2017, por esta edicién: SADAF

SADAF

www.sadaf.org.ar

Disefio de maqueta de tapa: Nacho Jankowski
Desarrollo y produccién editorial: Recursos Editoriales

isbn: 978-987-46708-1-6

Queda prohibida la reproduccién total o parcial de esta obra, por cualquier
medio o procedimiento, sin permiso previo del editor y/o autor.



A Valentin y Sergio,

queridas segundas personas

A Tere y Horacio,

condiciones indispensables






Indice

Prefacio 13

SEccION I: LA FILOSOFiA DE DONALD DAVIDSON, MODELO PARA ARMAR

Capitulo 1: La normatividad como “cemento” del sistema david-
soniano 17

1.1. Terapiay Sistema 17

1.2. Las piezas del rompecabezas 25

1.3. La normatividad como “cemento” del sistema: el proyec-
to antropoldgico davidsoniano 35

1.4. En las huellas de Donald Davidson (o acerca de “Things
that might have been”) 39

Capitulo 2: La teoria de la interpretacion radical 45

2.1. El didlogo de Davidson con Tarski: el desafio del transito
desde la verdad al significado 48

2.2. El didlogo de Davidson con Quine: desde la traduccién a
la interpretacién 55

2.3. ;Comprender la comprensién? 64

Capitulo 3: El concepto de creencia y sus rasgos 73

3.1. Holismo 80

3.2. Caridad y Normatividad 96
3.2.1. La caridad como antesala de la normatividad 96
3.2.2. Normatividad 109

3.3. El externismo de Davidson: la triangulacién 120



10

SEccION II: MENTE Y LENGUAJE EN LA FILOSOFfA DE DONALD DaviDsoN

Capitulo 4: El problema mente-cuerpo 133
4.1. El anomalismo de lo mental 133
4.2. La analogia entre las actitudes proposicionales y las ac-
titudes numéricas y la indeterminacion de la interpretaciéon 144
4.3. La analogia entre las actitudes proposicionales y las acti-
tudes numéricas y la normatividad de lo mental 161

Capitulo 5: El problema de la relacién entre el pensamiento y el
lenguaje 173
5.1. Una “geografia” del problema 173
5.2. Larealidad del lenguaje 184
5.3. La tesis de la conexién conceptual entre el pensamiento
y el lenguaje 195

Capitulo 6: El problema de las perspectivas de primera y ter-
cera persona de la atribucién mental. Subjetivo-Intersubjetivo-
Objetivo 213
6.1. La primera persona en el marco de la teoria de la interpre-
tacién radical: la autoridad de primera persona. Una “geogra-
fia del problema” 216
6.2. La autoridad de primera persona y el externismo david-
soniano 223
6.3. Primera y tercera persona en el marco de la atribucién
mental: el debate entre la teoria-teoria y la teoria de la simu-
lacién. Subjetivo-intersubjetivo-objetivo 239

SeccioN III: EN BUSCA DE NUEVOS HORIZONTES

Capitulo 7: Davidson y la dicotomia descriptivo/normativo: gel
“cuarto dogma del empirismo”? 253
7.1. Tipos de debate y dicotomias. De la “discusién” a la “con-
troversia” 253
7.2. La dicotomia descriptivo/normativo: su historia y su “co-
lapso” 255
7.3. La dicotomia descriptivo/normativo en la filosofia de la
mente de Davidson: ¢el “cuarto dogma del empirismo”? 269



Capitulo 8: La normatividad de lo mental y el rol de la segunda
persona 297
8.1. La perspectiva de segunda persona: repensando la atribu-
cién mental. El regreso de las emociones 298
8.2. Ser humano, ser persona, tener una mente 312
8.3. La relevancia moral de la perspectiva de segunda per-
sona 340
8.4. Mente y lenguaje: mas alld de Davidson 349

Bibliografia 359

11






Prefacio

Este trabajo tiene una larga historia. En el afio 2001 defendi mi
tesis de licenciatura, uno de cuyos sus ejes fue la singular respuesta
de Donald Davidson al problema mente-cuerpo: el monismo ano-
malo. Por entonces, me concentré en el examen de la normatividad
de lo mental como aquel rasgo que, a su juicio, provee la clave de
la peculiaridad de la psicologia y que hace que los conceptos men-
tales sean irreducibles a los fisicos. Sin embargo, creo que sélo un
tiempo después empecé a advertir la profundidad de su planteo.
Recién cuando pude apreciar la sistematicidad de su filosofia, apa-
recié la “figura” que, en mi opinidn, surge de su fascinante “rom-
pecabezas” conceptual: su particular mirada acerca de qué nos
hace ser quienes somos, su contribucién antropoldgica.

Tal fue el eje vertebrador de mi tesis de doctorado. Matizadas
por el paso de unos cuantos afos, las paginas que siguen pueden
leerse como el intento de ir tras estas “huellas” que Davidson
dejé en mi, para abrir un horizonte conceptual que, sin embargo,
nos permita ir mds alld de su propuesta en torno a la mente y el
lenguaje. En tal sentido, quiero hacer expresa mi gratitud a la
Universidad de Buenos Aires y a la Universidad Nacional de La
Matanza, en cuyo seno se gestaron y desarrollaron muchas de las
ideas que presento a continuacién y, especialmente, a la Agencia
Nacional de Promocién Cientifica y Tecnoldgica, que mediante
su financiamiento del proyecto PICT 1419: “La atribucién psico-
légica: perspectivas y problemas” ha hecho materialmente posi-
ble la presente publicaciéon.

Como no podia ser de otra manera, ha habido una constela-
cién de amigos y colegas que intervinieron en la gestacién de las

13



14

Prefacio

ideas que presento aqui. Las reuniones que hemos tenido con
los miembros del grupo responsable del mencionado proyecto:
Tomas Balmaceda, Diego Lawler y Diana Pérez; los integrantes
del grupo colaborador, Lucas Bucci y Andrea Melamed; asi como
los aportes de Federico Burdman y Alejandro Zarate, han sido
centrales para madurar muchas de las reflexiones que siguen.
Asimismo, los encuentros mantenidos a lo largo de dos afios con
los integrantes del proyecto con reconocimiento institucional de
la Universidad de Buenos Aires: “La normatividad de lo mental:
racionalidad e intencionalidad”, que tuve el placer de dirigir jun-
to a Ana Hulton, resultaron muy iluminadores para que pudiera
clarificar y profundizar el “corazén” de la propuesta que presen-
to aqui.

Una mencién especial merece Diana Pérez, quien fue direc-
tora de mi tesis de doctorado. Las incontables discusiones que
hemos mantenido, asi como su lucidez, generosidad y apoyo
constantes, resultaron decisivos para que este libro, finalmente,
cobrara vida.

Buenos Aires, 1 de mayo de 2017



SeccioN1

LA F1LOSOFiA DE DONAL DAVIDSON, MODELO PARA ARMAR






Capitulo 1: La normatividad
({9 » : : :
como “cemento” del sistema davidsoniano

“El mérodo supone una sociedad de dos”.
(Davidson, 1984¢/2004: 35)

1.1. Terapia y Sistema

Los “rompecabezas” estuvieron entre mis juegos favoritos en
la infancia. Como es sabido, se trata de juegos que consisten en
componer una determinada figura, combinando cierto ndmero
de piezas, en cada una de las cuales hay una parte de la figura.
Desde aquella resonancia infantil, creo que el proyecto filoséfico
de Donald Davidson puede concebirse asi: como un fascinante
“rompecabezas” conceptual. En efecto, cada una de sus partes esta
intimamente conectada con las restantes, componiendo una mi-
rada original que reformula, y a la vez enlaza, debates que han sido
centrales a una vasta porcién de la filosofia. Practicamente, no ha
habido drea de la misma en la que no haya incursionado, hacién-
dolo ademas de manera novedosa y profunda, tal como lo atesti-
guan sus contribuciones en filosofia de la mente y del lenguaje,
epistemologia, filosofia de la accién y antropologia filoséfica.

En una entrevista concedida a Giovanna Borradori (1994),
el propio Davidson sugiere la caracterizacién “lidica” que es-
toy haciendo de su proyecto filoséfico: alli confiesa que aunque
mucha gente pudo advertir sélo muy posteriormente que sus
distintas propuestas se iban integrando entre si, algunas de las
ideas centrales ya las tenia en mente desde el principio, espe-
rando su turno para ubicarse, como si fueran las piezas de un
rompecabezas.!

1 Para una consideracién ya no meramente “ladica” sino “artistica” de la
obra de Davidson, puede consultarse el articulo de R. Morris, “The art of

17



18

Capitulo 1

Al hilvanar un sistema filoséfico, Davidson hace una apuesta
que no resulta muy popular entre los filésofos contemporaneos.
El propio David Lewis escribe al respecto: “me hubiera gustado
ser un filésofo no sistemdtico, que ofreciera propuestas indepen-
dientes a una variedad de tépicos” (1983: ix). Esta expresién pa-
rece resultar muy elocuente acerca del poco favor del que goza
actualmente la sistematicidad.” Entre otros cargos, se le suele
imputar que pone en jaque muchas de nuestras intuiciones filo-
soficas. Asi, por ejemplo, en el caso de Davidson, que la oracién
“Ferdinando se casé con Cristina” deba entenderse como una
cuantificacién sobre eventos, que la psicologia no pueda ser una
ciencia precisa, que nadie pueda ser considerado como tenien-
do creencias en absoluto, a menos que se pueda considerar que
tiene creencias en su mayoria racionales y verdaderas, que para
conocer el significado de una oracién deba conocerse el lenguaje
entero al que pertenece, estas y otras tesis pueden parecerle in-
aceptables a mucha gente.

Por otra parte, ser un filésofo sistematico no es facil. Asi,
Evnine (1991) subraya que el sistema davidsoniano estd sujeto
a la irrupcién de tensiones generadas internamente. A su juicio,
esto se debe a que Davidson estd comprometido simultineamen-
te con dos proyectos muy diferentes. Por un lado, encontramos
un proyecto causal, explicativo, que reposa en su trabajo sobre
los eventos y la causacion y que busca explorar tépicos de la filo-
sofia de la mente tales como la explicacién y la produccién de la
accién, y la relacién entre la mente y el cuerpo, en términos de
estos conceptos fundamentales. Por otro lado, hay un proyecto
interpretativo, hermenéutico, que reposa en su posicién acerca
de la importancia de la racionalidad para lo mental, e intenta des-
cribir nuestra interaccién con agentes racionales como una inte-

Donald Davidson”, quien encuentra en ella “un edificio, a la vez, minimo
y complejo”. Al decir de Morris, quien ve su contribucién como una pieza
de arte conceptual: “comprendemos a Davidson como un filésofo, pero lo
sentimos como un artista” (en: Hahn, 1999: 132).

2 Sin embargo, hay honrosas excepciones. Ejemplo paradigmatico de ello
es la filosofia de Robert B. Brandom, tal como lo afirma, por ejemplo, en
Brandom (2002: 1).



Karina Pedace

raccién Unica, a partir de la aplicacién del principio normativo
de caridad a nuestra vida lingtiistica y mental.?

Evnine concede, sin embargo, que la obra de Davidson tie-
ne virtudes innegables, que no consisten en la preservacién de
intuiciones filoséficas aisladas, sino en ofrecer una visidén que
ha provisto una direccién a la filosofia. No sélo en el sentido
de que mucha gente trabaja hoy sobre problemas que establecié
su agenda, sino porque ubicé ante nosotros un objetivo sus-
tantivo: “explicar la importancia de la racionalidad y el rol que
tiene en la logica, la ciencia, el pensamiento y la vida” (Evnine,
1991: 174).

En “Can Analytic Philosophy Be Systematic and Ought it to
Be?”, Michael Dummett (1978) vuelve sobre las huellas de Witt-
genstein y Austin para ilustrar el rechazo al sistema y exhibir sus
reparos acerca de la posicién de que no es posible ninguna teo-
ria sistemadtica del significado. A su juicio, el trabajo en filosofia
puede ser “sistemdtico” en dos sentidos (1978: 455): por un lado,
en tanto se ofrezca una teoria articulada (en la linea de Spinoza
o Kant) y, por otro, en tanto se ajuste a métodos acordados de
investigacién, y sus resultados sean aceptados o rechazados en
funcién de dichos criterios, esto es, en tanto se cifia a criterios
compartidos de investigacién y testeo. El aspecto sistematico de
la filosofia de Davidson que deseo destacar aqui es aquel que se
vincula, en especial, con el primero de los sentidos que deslinda
Dummett: se trata de un proyecto finamente articulado, desde
una propuesta unificada acerca del pensamiento, el significado
y la accién. El costo de dicha unificacién, sin embargo, no ha
estado exento de fuertes criticas.

En el mapa que nos ofrece Richard Rorty (1997), el movi-
miento intelectual llamado “filosofia analitica” puede concebir-
se como oscilando entre dos concepciones de la filosofia: por un
lado, como terapiay, por otro, como constructora de sistemas. Asi, su

3 El corazén de la lectura critica que hace Evnine del proyecto davidsoniano
consiste en imputarle dos teorias distintas del contenido. Asi, a su juicio, las
tensiones que lo habitan dependen de que el proyecto causal se compromete
con una “teorfa realista del contenido”, mientras que el proyecto
hermenéutico adhiere a una “teoria idealista del contenido” (1991: 176).

19



20

Capitulo 1

tarea ha pendulado entre sacarse de encima “pseudo-problemas”
o proponer explicaciones sistemadticas.

¢Dénde ubicar la contribucién de Donald Davidson? Su
originalidad consiste, en mi opinién, en que se extiende entre
ambas vertientes, esto es: algunos aspectos de su contribucién
son terapéuticos y otros resultan propios del andlisis conceptual
sistemadtico. Sin embargo, a juicio de Rorty, esta doble filiacién
genera una tension inaceptable, que deberia resolverse a favor del
polo “terapéutico”.

En efecto, Rorty sostiene que varias doctrinas por las cuales
Davidson se hizo famoso en los 80 son mas afines a las del dlti-
mo Wittgenstein que a las perspectivas de pensadores sistemdaticos
como Carnap o Tarski. Por ejemplo, su idea de que la mayoria de
nuestras creencias deben ser verdaderas (segiin veremos, un aspec-
to del “principio de caridad”) o la sugerencia de que no hay dis-
tincién entre saber un lenguaje y saber cémo lidiar con el mundo
[know our way around in the world). Ahora bien, a juicio de Rorty,
podemos retener los argumentos davidsonianos para estas tesis
aun si no tenemos ningdn interés en lo que Dummett llama una
“teoria sistemdtica del significado” (esto es, el tipo de teoria que
el dltimo Wittgenstein considerd implausible e innecesaria y de la
que, a su vez, resulta paradigmadtica una teoria tarskiana de la ver-
dad para un lenguaje natural, tal como la que abraza Davidson).
Precisamente, uno de los principales reparos que ofrece a propdsi-
to de la obra de Davidson es la propensién de este a conectar todos
sus argumentos con el proyecto interpretacionista.

Pero ¢podemos quedarnos con los argumentos y prescindir de
la teorfa de la interpretacién radical? ;Podemos comprender la
relevancia de introducir el principio de caridad sin ella? Yo creo,
en contra de Rorty, que los argumentos aludidos reposan de un
modo tal en la empresa interpretacionista que si nos deshacemos
de ella, nos deshacemos del corazén de la propuesta davisonia-
na. A mi juicio, la complejidad y la riqueza (composicional, siste-
madtica y productiva) que, segiin veremos, resulta distintiva de la
conducta lingiiistica quiebra la analogia que sugiere Rorty entre
hablar un lenguaje y, por ejemplo, andar en bicicleta, al punto
de que lo que se requiere es una especificacién también peculiar.



Karina Pedace

Esto es, una especificacién que nos proporcione la estructura -re-
cursiva- de esta prictica caracteristicamente humana.

Tal es, precisamente, la enorme contribucién que Davidson
encuentra en una teoria tarskiana de la verdad como vehiculo
para una teoria del significado: ilumina la manera en que el sig-
nificado resulta aprendible (e infinitas emisiones, en consecuen-
cia, interpretables) para seres finitos como nosotros.*

A mi juicio, en cambio, los aspectos terapéuticos y sistemé-
ticos de la filosofia de Davidson deben ser vistos como comple-
mentarios y en ello, precisamente, radica gran parte de su atrac-
tivo: a la vez que nos muestra cémo se desmoronan muchos de
los problemas tradicionales que heredamos de la modernidad,
propone tesis novedosas profundamente interconectadas.

4 En el capitulo préximo volveré, especialmente, sobre este punto. Por ahora,
simplemente me interesa sefialar que en su respuesta a Rorty (en Hahn, 1999)
el propio Davidson insiste en que los modos tarskiano y wittgensteiniano
pueden ser reconciliados. Alli enfatiza la importancia de un trasfondo
lingiiistico institucionalizado contra el cual se comprende la conducta
verbal “desviada”. Los miembros de la comunidad de habla comparten una
constelacion de habitos de habla y tienen expectativas correspondientes
acerca de lo que otros en la comunidad quieren significar mediante lo que
dicen. Asimismo en Davidson (1986/2005) apunta en esta direccién de
complementariedad al subrayar que no es suficiente contar con una teoria
formal para comprender al hablante. Por su parte, Glock (2003) sostiene
que “en un nivel tictico”, hay interesantes similitudes entre Wittgenstein
y Davidson: por ejemplo entre la discusiéon de Wittgenstein acerca de
seguir una regla y la discusién en torno a la interpretacion radical, o en sus
reacciones acerca de la distincién analitico-sintético. También encuentra
paralelos a “nivel estratégico”. En modos diferentes, ambos son parte del
asi llamado “giro lingiiistico” de la filosofia analitica: le adscriben un rol
filosofico central al lenguaje, aunque por razones diferentes. Ambos poseen
concepciones del lenguaje y de la mente que se apartan del platonismo y el
cartesianismo. Finalmente, en ambos hay importantes temas pragmatistas,
especialmente, el énfasis en la importancia filoséfica de la acciéon humana.
Sin embargo, es justo sefalar que, a juicio de Glock, las diferencias son
igualmente relevantes, e insiste en que, frente a la confianza de Davidson
respecto del poder de la légica formal, el dltimo Wittgenstein fue escéptico
acerca del valor filoséfico del analisis 16gico. Sin dudas, el trazado de un
posible didlogo a la vera de las luces y sombras compartidas por las miradas
filosoficas de Wittgenstein y Davidson es una empresa tan atractiva como
(inmensamente) excesiva dados los objetivos que persigo en este libro.

21



22

Capitulo 1

Seguin interpreta nuestro autor la situacién de la filosofia
en el presente, estamos asistiendo a un cambio fundamental
de enormes consecuencias. En la raiz misma de este cambio se
halla, segin Davidson, la critica a que esta siendo sometida la
concepcién tradicional de las relaciones entre la subjetividad y el
mundo objetivo. Desde Descartes hasta nuestros dias, esta con-
cepcidn se ha basado en la postulacién de entidades mediadoras
entre ambos términos de la relacién: las ideas de Descartes y Loc-
ke, las impresiones e ideas de Hume, las intuiciones y conceptos
de Kant, los datos sensoriales del positivismo légico. Mds alld de
las diferencias que, sin duda, pueden trazarse entre estos expe-
dientes, todos ellos coinciden en su funcién de mediacién entre
el sujeto y el mundo objetivo. Todos ellos presuponen, asimis-
mo, la posibilidad de distinguir -en el marco del pensamiento y
conocimiento humanos- entre: los conceptos, por un lado, y un
contenido no contaminado por ellos, por otro.

Uno de los aspectos fundamentales del pensamiento david-
soniano estd constituido por la critica a esta escisién entre los
conceptos y un material neutro, no conceptualizado (cfr. espe-
cialmente Davidson 1988/2001). Esta critica lleva insito un ata-
que frontal a la concepcién epistemoldgica que arranca en la mo-
dernidad y a la concepcién de la mente asociada a ella, asi como
un cambio de rumbo decisivo, en mi opinién, en la reflexiéon
filosoéfica. Con esta inflexién no sélo se pone en cuestion la in-
teligibilidad de la idea de un dato sensorial absolutamente libre
de conceptualizacién, sino que también se pone en jaque la com-
prensién tradicional de los conceptos mismos y de su funcién, y
el hecho de que esta funcién haya sido definida bajo el supuesto
de la separacién entre ellos y un elemento no conceptual; defini-
cién que es sometida a revision critica. La idea de que los concep-
tos son formas o estructuras de organizacién de un material con-
ceptualmente neutro pierde contenido desde el momento en que
no hay tal material a la espera de ser organizado. Para Davidson
el dualismo en cuestién, esto es, el dualismo esquema-contenido
es “él mismo un dogma del empirismo, el tercer dogma. El terce-



Karina Pedace

ro y tal vez el ultimo,’ pues si lo abandonamos no resulta claro
que quede ya algo distintivo que merezca el nombre de empiris-
mo” (cfr. Davidson, 1974/1984: 189).

En Davidson (1988/2001) seiiala que una de las consecuen-
cias de abandonar las dicotomias esquema-contenido y subjeti-
vo-objetivo no es que se evaporen los problemas epistemolégicos,
sino que los problemas que parecian preponderantes cambian.
Asi, las preguntas dejan de ser de epistemologia tradicional para
pasar a ser preguntas acerca de la naturaleza de la racionalidad.
Se trata de preguntas, nos dice, que como las preguntas episte-
moldgicas que reemplazan, no tienen una respuesta final, pero
a diferencia de las preguntas que sustituyen, a estas vale la pena
tratar de responderlas.

El marco novedoso en el que han de inscribirse dichas res-
puestas va a ser su proyecto unificado del pensamiento, el sig-
nificado y la accién. A la vera del mismo, segin veremos, va-
mos a asistir a una filosofia de la mente que podriamos llamar
“post-ontoldgica”, en el sentido de que estados de la mente,
como creencias, deseos, intenciones, no son concebidos como
entidades robustas, sino como modificaciones de una persona.
Describimos estas modificaciones relacionando a la persona
con una oracién, pero no se trata de que haya objetos abstractos
que estén “ante la mente” de la persona a la que se le atribuye el
pensamiento en cuestién (Davidson, 1989/2001). Los supuestos
de la interpretacion obligan a concebir el contenido de nuestras
creencias basicas como un evento u objeto pz#blico, y no como una
entidad intermedia entre el sujeto y el mundo. Los contenidos de
nuestras creencias basicas son parte del mundo publico e inter-
subjetivo, y no objetos entre este y nosotros.

Asi, la concepcién representacionalista de la mente como un
especticulo privado y accesible sélo al “ojo interior” de cada su-
jeto se ve, por las mismas razones, horadada por el analisis de
los supuestos necesarios de la interpretacién y la comunicacion
intersubjetiva, y con ella la legitimidad de los problemas episte-

5 Retomaré este punto en la secciéon III, donde indagaré la persistencia en
Davidson de un posible “cuarto dogma del empirismo”.

23



24

Capitulo 1

molégicos a que ha dado lugar (como el escepticismo, el conoci-
miento de otras mentes o la existencia del mundo externo).

De este modo, Davidson concibe su propia obra como parte
de un movimiento que conduce a una transformacién profunda
de los cimientos en los que ha reposado la reflexion filoséfica
desde los tiempos de René Descartes.

Las importantes consecuencias que se desprenden de la filoso-
fia davidsoniana dependen, pues, crucialmente de su peculiar con-
cepcion de la mente humana desde la perspectiva de la interpretacion del
lenguage vy de la conducta, es decir, desde la perspectiva del proceso
por el que un sujeto trata de encontrar sentido en la conducta y
las emisiones lingtiisticas de otro. De ello resulta la concepcion de
la mente bajo el principio constitutivo de la racionalidad y bajo
el supuesto de la veracidad de las creencias. Como sefiala aguda-
mente Carlos Moya (1992), la mente es un producto de la inter-
pretacién y de la comunicacién intersubjetiva; es, en suma, aquello
que atribuimos a los demds para hacernos inteligible su conducta
(lingtiistica y no lingiiistica). Como veremos, esta concepcion de la
mente sittia su estudio mds alla del alcance de un modelo explica-
tivo inspirado en las ciencias naturales. Las ciencias que se ocupan
de la accién intencional humana tienen que proceder de modo
holista e interpretativo, ajustando sus resultados a la evidencia en
desarrollo, bajo la guia del caracter globalmente coherente de la
vida mental y la conducta de los agentes. Este modo de proceder
segrega a dichas ciencias -tal como veremos en el capitulo 4- de la
busqueda de leyes y de la explicacién nomoldgica, que ha caracte-
rizado, paradigmaticamente, a las ciencias de la naturaleza.

Dada la sistematicidad que anima el proyecto de Davidson,
un primer objetivo que persigo en el presente capitulo es pre-
sentar, a muy grandes trazos, la relacion entre las tesis que sos-
tiene en diversas areas de la filosofia. En segundo lugar, voy a
ofrecer las razones en virtud de las cuales creo que aquello que
opera como “cemento” de su sistema filosofico, aquello que lo
cohesiona y le confiere un singular “espesor”, esto es, la “figura”
que surge del rompecabezas cuando las piezas se acomodan ade-
cuadamente, es su proyecto antropoldgico, su particular mirada
acerca de qué nos hace ser quienes somos.



Karina Pedace

En este sentido, mi propuesta serd considerar su teoria de
la interpretacién como el hilo conductor del sistema y como el
marco en el que voy a insertar mi indagacién, que estara circuns-
cripta a una esfera de problemas a la que Davidson ha sido espe-
cialmente sensible: la filosofia de la mente y del lenguaje, dreas
que segln veremos son inescindibles en su proyecto. Finalmente,
explicitaré mis razones para abrazar el marco conceptual david-
soniano en el tratamiento de los tres problemas de los que voy
a ocuparme en el presente trabajo, a saber: el problema mente-
cuerpo, el problema de la relaciéon entre el lenguaje y el pensa-
miento y el problema de las perspectivas de primera y tercera
persona en la atribucién mental.

1.2. Las piezas del rompecabezas

Lepore y Ludwig (2006) consideran que a pesar de que la
mayor parte de la producciéon de Davidson se encuentra disper-
sa en la forma de articulos aparecidos en revistas y volimenes
colectivos, es posible encontrar en ellos un programa filoséfico
unificado. Dicho programa, a su juicio, puede concebirse como
organizado en torno a dos proyectos conectados: el primero,
concerniente a la comprensién de la naturaleza de la agencia hu-
mana y el segundo, relativo a la naturaleza y funcién del lenguaje
y su relacién con el pensamiento y el mundo.® Veamos en qué
consiste cada uno de ellos, e intentemos precisar sus relaciones.

A mediados de los afios sesenta, Davidson comenzd a desa-
rrollar de manera paralela dos proyectos que en ese momento

6 En una linea consonante lo interpretan, inter alia, Caorsi y Silva Filho (2008),
quienes consideran la elaborada e influyente reflexién de Davidson como
articulada, por un lado, sobre algunos de los principales conceptos de la
filosofia de la accién (como razones, causas, eventos y acciones) y, por otro,
sobre conceptos indispensables para la filosofia del lenguaje (como significado
y verdad). A su juicio, esta reflexion provey6 una base para sus tesis en filosofia
de la mente, metafisica y epistemologia. Hay, en su opinién, un “lazo que
une esas dos dreas, otorgando unidad a su pensamiento, razén por la cual, la
filosofia después de Davidson no puede ignorar el hecho de que la creencia, la
racionalidad y el lenguaje estdn intimamente vinculados” (2008: 7).

25



26

Capitulo 1

no se veian conectados entre si. En la filosofia de la mente y del
lenguaje, se trataba de una teoria del significado para las lenguas
naturales basada en el modelo tarskiano de las oraciones-T. El in-
terés de Davidson era ofrecer una teoria del significado que pu-
diese explicar qué necesitamos saber para poder interpretar las
oraciones de un hablante en una lengua dada y cémo llegamos a
saberlo. El otro proyecto pertenecia a la teoria de la accién y, en
este caso, se trataba de ver si las razones por las cuales realizamos
una accién pueden explicar causalmente esa accion. Empecemos,
entonces, por este ultimo (que, en rigor, fue el que aparecié pri-
mero en orden de publicacién).

Como es sabido, Davidson adquirié notoriedad filoséfica re-
cién en 1963 con la publicacién de “Acciones, razones y causas”.
A mi juicio, en dicho ensayo ya se encuentra prefigurada la ma-
yor parte de las tesis que luego ird desplegando y puliendo delica-
damente, como en filigrana, para la conformacién de su sistema
filoséfico.” Asi, el corazén del argumento que ofrece presenta los
dos grandes pilares de su filosoffa: el principio de causalidad y
el principio de racionalidad. A partir de ellos, Davidson va a ir
tejiendo la trama de su sistema. En efecto, alli no sélo presenta
su posicién en torno a la explicacion de la accién intencional
sino que, al hacerlo, también anticipa su singular respuesta al
problema mente-cuerpo, que ha de estar inscripta en la teoria de
la interpretacién (en la que, segtin veremos, convergen su filoso-
fia de la mente y del lenguaje), de la que han de desprenderse, a
su vez, sus tesis epistemoldgicas, y hasta su posicién acerca de la
objetividad los valores.

En este espiritu, sus dos proyectos -ambos sumamente técni-
cos y elaborados- no sélo terminan integrandose en una teoria

7 En cierta ocasién lei, a propésito de la obra del poeta Roberto Juarroz, que
podriamos pensar que escribié un solo poema en toda su vida, y que el resto
de su obra es un perfeccionamiento, una serie de variaciones de aquella
contribucién inicial. Al releer este ensayo temprano de Davidson, me resulta
casi imposible no extrapolar esa idea: creo que en él podemos encontrar en
ciernes los elementos centrales de su sistema conceptual, que despliega sutil
y finamente en sus ensayos posteriores. Esta es la razén por la que voy a
detenerme, con cierta morosidad, en su presentacion.



Karina Pedace

unificada del pensamiento, el significado y la accién, sino que
muestran insospechadas consecuencias en multiples regiones del
pensamiento. Asi, por ejemplo, es sobre la base de la teoria de la
interpretacién que Davidson ofrece argumentos contra el escep-
ticismo global, el relativismo y la inconmensurabilidad. Asimis-
mo, objeta tanto el realismo metafisico como el antirrealismo y
llega incluso a sostener que los valores morales pueden ser obje-
tivos. Por otra parte, el analisis davidsoniano de la irracionalidad
es especialmente relevante para una comprension filoséfica del
psicoandlisis® dado que, como es sabido, en ese dmbito Freud
dejé muchos cabos sueltos que no siempre han sido hilvanados
por las generaciones sucesivas de estudiosos del psicoanlisis.’
Veamos, entonces, cudl es la pregunta con la que nos interpe-
la Davidson al comienzo de “Acciones, razones y causas”™: “¢Qué
relacién hay entre una razén y una accién cuando una razén ex-
plica una accién ofreciendo la razén del agente para hacer lo que
hizo?” (1963/1980: 3). La posicién que se desea defender alli es
que las explicaciones de una accién mediante razones (explica-
ciones a las que propone llamar racionalizaciones) son una forma
de explicacién causal, siendo las razones causas de la accién. De
este modo, pretende rehabilitar una tesis “antigua y de sentido
comun”,"” aunque reelaborada adecuadamente, frente a la orto-
doxia imperante en las discusiones acerca de la explicacién de la
accién.!! En efecto, Davidson concibié este articulo como una
reacciéon contra la doctrina ampliamente aceptada en esos dias

8 Al respecto, puede verse Cavell (1996).

9 Cabe sefialar que hasta la teoria literaria se ha visto afectada por el pensamiento
de Davidson. La manera como él entiende la metifora (como un fenémeno
pragmidtico, y no semantico) modificé notablemente la concepcién aristotélica
tradicional de la metafora.

10 La resonancia “antigua” de la tesis se remonta al intento de Aristoteles —que, no
obstante, tendra que ser debidamente reformulado- de resolver la “misteriosa”
conexion entre razones y acciones mediante la introduccién del deseo como
un factor causal.

11 Al defender que no es necesario abandonar la idea antigua de que las
racionalizaciones son una forma de explicacién causal, Davidson dice tomar
distancia inter alia de: Ryle (1949), Anscombe (1957), Hampshire (1959), Hart
y Honoré (1959), Dray (1957), Kenny (1963) y Melden (1961).

27



28

Capitulo 1

en el mundo filoséfico anglosajon segtn la cual: las razones no
son causas de la accién.'?

Las razones a las que apelamos para explicar por qué alguien
hizo lo que hizo, justifican la accién en cuestién en tanto nos
conducen a ver algo que el agente vio (o pensd que vio) en su
accién y, de este modo, la tornan inteligible para nosotros.” Da-
vidson sostiene que algunos fildsofos al advertir que las expli-
caciones causales no revelan este elemento de justificacién que
aportan las razones, han concluido que el concepto de causa que
se aplica en otras partes no puede aplicarse a la relacién entre
razones y acciones y que el patrén de justificacién proporciona
per se, en el caso de las razones, la explicacion requerida.

En defensa del cardcter no causal de las razones, sus parti-
darios habian esgrimido una importante cantidad de argumen-
tos, entre los cuales se destacé el asi llamado “argumento de la
conexién logica” entre razones y accién. Su estructura general
puede reconstruirse del modo siguiente: (i) la causa debe ser 16-

12 La concepcién no causal de las razones conté con una importante adhesion,
en especial, entre diversos filésofos wittgensteinianos quienes, segin
Davidson, encontraron en Los cuadernos azul 'y marron una de las fuentes
principales para su defensa (y que aunque publicados recién en 1958, ya
circulaban ampliamente desde mediados de los treinta).

13 Davidson sostiene que dar la razén por la cual el agente hizo lo que hizo
consiste en ofrecer lo que él denomina la “razén primaria” por la que el
agente realizé la accidn, esto es, el par constituido por una actitud favorable
del agente hacia determinada clase de acciones (bajo esta nocién incluye,
paradigmaticamente, desear) y la creencia de que su accidén pertenece a esa
clase. El apelar a una razén primaria es, precisamente, lo que distingue a
las racionalizaciones de otro tipo de explicaciones (cf. Davidson, 1963/1980:
7-8). Mas adelante, Davidson modifica esta concepcién enraizada en la
doctrina aristotélica del silogismo practico ante la dificultad que plantean
las situaciones de conflicto entre deseos y/o creencias, en las que el agente
tiene razones tanto a favor como en contra de un determinado curso de
accién (si se tratase de una consecuencia ldgica de las razones del agente,
esto supondria que en tales situaciones el agente infiere conclusiones
contradictorias y lleva a cabo acciones incompatibles, resultado que Ilevo
a Davidson a revisar su concepto original de accién intencional). Para un
pormenorizado tratamiento de su filosofia de la accién puede verse Moya
(1990).



Karina Pedace

gicamente distinta del efecto;" (ii) una razén para una accién no
es l6gicamente distinta de la accidn; (iii) se concluye, entonces,
que las razones no son causas de las acciones."

Una de las variedades especificas que adquirio este argumen-
to se encuentra en Melden (1961: caps. 8-10): si se ofrece como
razén para una accién el deseo de llevarla a cabo, no se esté ofre-
ciendo una causa de la accién, dado que el concepto mismo del
deseo (por ejemplo, mi deseo de encender la luz) contiene el con-
cepto de la accién que explica (mi encender la luz) y se supone que
los conceptos de la causa y el efecto son reciprocamente inde-
pendientes. En el caso del deseo de encender la luz no podemos
entender la naturaleza de ese deseo sin incluir el concepto de la
accién deseada y, en consecuencia, el deseo en cuestién no puede
ser la causa de esa accidon. En suma: mi deseo de encender la luz
explica que encienda la luz, pero esa explicacién no es causal.

Como senala Carlos Moya, “en su respuesta al argumento
de la conexién ldgica, la estrategia de Davidson consiste, basica-
mente, en aceptar buena parte de las premisas de sus adversarios
y en negar, sin embargo, que de ellas se desprenda la conclusién
que ellos pretenden” (1992: 18). La movida basica de Davidson
consiste, entonces, en concederle a sus interlocutores que las ra-
cionalizaciones difieren de las explicaciones en las ciencias na-
turales, en el sentido de que las razones justifican las acciones al
explicarlas, pero su punto es que de ello no se sigue que la expli-
cacién no sea también -y necesariamente- causal. De esta suerte, sus
objeciones van a concentrarse en la tesis segtin la cual la justifica-
cién es un tipo de explicacién tal que no necesita recurrir a la no-
cién ordinaria de causa. A juicio de Davidson, si pensamos que
la justificacién sélo abarca que el agente tiene ciertas creencias

14 A esta primera premisa subyace la concepcién humeana de la relacién
causal segtin la cual los términos de dicha relaciéon son eventos distintos e
independientes, no habiendo entre ellos otro vinculo de unién mas que la
regularidad y la constancia con que se nos presentan juntos en la experiencia.

15 Davidson (1963/1980: 13) afirma que pueden encontrarse distintas versiones
de este argumento, por ejemplo, en Kenny (1963), Hampshire (1959), Winch
(1958), Peters (1958) y Melden (1961). Y sefiala, asimismo, que en una de sus
versiones, el argumento estuvo inspirado en el tratamiento que Ryle (1949)
hizo de los motivos.

29



30

Capitulo 1

y actitudes a la luz de las cuales la accién es razonable, estamos
dejando afuera algo esencial, puesto que alguien puede tener una
razén para una accioén y, sin embargo, realizar la accién en cues-
tién sin que esta razén sea la razén por la que la hizo (Davidson,
1963/1980: 9). En consecuencia, sostiene que debemos trazar
una distincién entre las meras “razones para” y las “razones por”
las cuales una accién fue hecha, distincién que desde su perspec-
tiva puede hacerse inteligible sélo en términos causales: la razén
porla cual una accién fue hecha es aquella que la causd; una razén
que favorece una accién -esto es, una “razén para’- puede fallar
en causarla o en contribuir causalmente a ella, en cuyo caso no
tiene ningdn rol en la explicacién.

Veamoslo mediante un ejemplo. Ud. tenia una razén para
cruzar la calle porque queria comprar un ramo de jazmines en la
floreria de enfrente. Pero Ud. cruzé efectivamente la calle porque
vio que una anciana se trastabillé y cay6 sobre la vereda. Su deseo
de ayudar a la anciana, no su deseo de jazmines, causo y, por ello,
explica, su cruce de la calle. Ambos deseos son razones para la
accién, pero sélo uno de ellos la explica. Segiin Davidson, el rol
justificatorio de una razén depende, pues, de su rol explicativo.'

En suma, segtn la tesis davidsoniana, una racionalizacién
exhibe los dos aspectos siguientes. Por un lado, justifica o ra-
cionaliza la accién al dar la razén por la cual el agente hizo lo
que hizo; la idea es que a la luz de una razén una accién “se

16 Pero no a la inversa, cf. Davidson (1963/1980: 8). Segtin esta perspectiva,
pareciera que -en principio- el papel explicativo de las causas es primario y
basico, en tanto las razones derivan su rol justificatorio a partir de la eficacia
causal que desempefian. No obstante, estd lejos de ser claro exactamente por
qué Davidson cree que el rol justificatorio de las razones es derivado de, o
dependiente de su rol explicativo, ni tampoco estd claro qué quiere decir
“dependencia” en este contexto. Asimismo, al sostener que “la causa y el efecto
forman el tipo de patrén que explica el efecto, en un sentido de ‘explicar’ que
comprendemos tan bien como cualquier otro”, pareciera considerar como no
problemadtico ni controvertido tomar a la causaciéon como relacién explicativa,
punto que, en mi opinién, amerita aclaraciones. No obstante, en virtud
del propésito que persigo en este capitulo, a saber, iluminar algunas de las
conexiones que le otorgan cardcter sistemdtico a su contribucién, no voy a
detenerme en estas dificultades. Simplemente deseo enfatizar la centralidad
que tienen en su propuesta las categorias de racionalidad y causalidad.



Karina Pedace

revela como algo coherente con ciertos rasgos del agente [...] y se
muestra al agente en su papel de Animal Racional” (Davidson,
1963/1980: 8). Por otro lado, dice por qué la accién tuvo lugary
en virtud de que ese “porque” tiene cardcter causal, la racionali-
zacién es una forma de explicacién causal ordinaria (Davidson,
1963/1980: 11-12).

De este modo, su original comprensién de la naturaleza de la
agencia humana combina dos elementos que se habian conside-
rado incompatibles: la idea de que las explicaciones de la accion
en términos de razones poseen una funcién de justificacién, jun-
to con la idea de que son una forma de explicacién causal.

En una entrevista concedida a Ernest Lepore (2004), David-
son dice que “Acciones, razones y causas” fue, simplemente, el
resultado de darse cuenta de que nadie tenia un buen argumento
en contra de las teorias causales de la accién. Y afirma que aque-
llo que vinculé a lo que originalmente eran dos proyectos que no
estaban claramente relacionados (uno en filosofia de la accién
y el otro en filosofia del lenguaje y de la mente) fue advertir la
relevancia que tiene para la filosofia de la accién el andlisis de las
actitudes proposicionales.

Segtin veremos, para Davidson, las creencias y los deseos son
estados que atribuimos a los demds en el proceso de interpre-
tacién de su conducta, y en este proceso, el contenido de esos
estados ha de ser tal que la conducta aparezca como racional en
relacién con ellos; de otro modo no hemos conseguido enten-
derla como accién intencional. Por ello es esencial la forma en
que describimos las creencias, los deseos y las acciones. Una ac-
cién puede estar justificada a la luz de ciertos deseos y creencias
cuando se describe de cierta manera y no cuando se describe de
otra. El énfasis en la concepcién de la mente y de la conducta in-
tencional se sitda, pues, en la descripcién que una persona hace
de otra con el fin de entenderla. Formulado en otros términos:
la concepcién davidsoniana de la mente estd dominada por la
perspectiva de tercera persona, por la perspectiva del proceso por
el cual cada uno de nosotros trata de entender a los demas y ellos
anosotros. La mente, podriamos decir -siguiendo a Carlos Moya
(1992: 20-21)- “es lo que atribuimos a los demads para hacernos

31



32

Capitulo 1

inteligible su conducta, lingtiistica y no lingtiistica. El problema,
pues, no afecta sélo a la comprensién de la accién, sino también
del lenguaje”.

A diferencia de los abordajes introspectivo y platénico, la fi-
losofia davidsoniana del lenguaje no pretende encontrar algo -v.
gr. representaciones mentales o entidades objetivas ideales- que
haga significativa el habla. La pregunta davidsoniana no estriba
en ¢qué es el significado? ni tampoco en ¢qué hace significati-
va la emisién de ciertos sonidos?, sino mas bien en la siguiente
cuestién: en virtud de que los seres humanos somos animales
que hablamos, ¢cémo podemos entender lo que decimos? El pro-
blema del significado deviene, pues, en el problema de la inter-
pretacion y de la comunicacién entre los hablantes.

En efecto, la investigaciéon davidsoniana de la comunicacién
y de la interpretacién lingiistica es, segin veremos, heredera
del andlisis quineano de la traduccién radical, que en Davidson
pasa a denominarse interpretacion radical. No se trata de un mero
cambio terminoldgico: podemos saber que una oracién tradu-
ce a otra sin saber qué significa ninguna de las dos; en cambio,
la interpretacién de una oracién ha de proporcionarnos su sig-
nificado. El intérprete radical pretende construir una teorfa del
significado de las emisiones aparentemente lingtiisticas de un
sujeto cuyo lenguaje le es completamente desconocido.

Como veremos, ubicar el punto de partida del andlisis de la
interpretacion en esta situacién extrema es un artilugio metodo-
légico destinado a poner de manifiesto los aspectos implicados
en la comunicacién normal entre los seres humanos. La venta-
ja que reviste es que nos permite evitar que pasen inadvertidos
presupuestos importantes de la comunicacién, cosa que puede
suceder ficilmente si analizamos la comunicacién en el caso de
sujetos que comparten un lenguaje y una cultura.

De acuerdo con esto, la tarea del intérprete radical consiste
en elaborar una teorfa de la verdad acerca de las emisiones que
pretende interpretar, es decir, cuyo significado pretende conocer.
Esta teoria debe dar como resultado teoremas que expresen, para
cada oracién que se interpreta, las condiciones en que esa ora-
cién es verdadera. Formalmente, los teoremas en cuestion son



Karina Pedace

enunciados bicondicionales que son verdaderos en el caso de que
ambas partes del bicondicional lo sean. Asimismo, segiin vere-
mos, la teoria ha de estar cefiida por ciertas restricciones, entre
las cuales serd central una de las dos categorias fundamentales
del sistema davidsoniano, que vimos aparecer seminalmente en
“Acciones, razones y causas”: el principio de racionalidad."”

Por su parte, el otro pilar que pone en juego en el ensayo de
1963, el principio de causalidad, nos permite anticipar algunos as-
pectos de su pretendido naturalismo y efectuar ciertas aclaraciones
preliminares. Davidson concede a sus contendientes que entre las
descripciones de las razones y la accién puede haber una conexién
conceptual o “légica”, pero su punto es que esto no impide que las
razones puedan ser causas de la accién. La clave de su respuesta
reside, a mi juicio, en una herramienta tedrica que atraviesa su
sistemay a la que echa mano recurrentemente para distintos fines:
la distincién entre el plano extensional y el intensional. De este
modo, es posible retener a la accién intencional humana dentro de
la dimensién causal —extensional de la naturaleza fisica- y, a la vez,
concebirla como una conclusién justificada a partir de determina-
da razones del agente, dadas ciertas descripciones de su conducta;
tal es la dimensién intensional del planteo davidsoniano.

Como se trata tanto de razones como de causas, ciertos even-
tos se convierten, pues, en acciones intencionales y libres.'® En
otros términos: la accién intencional es un proceso causal como
cualquier otro, aunque la describimos de un modo tal que la sin-
gularizamos frente a otros procesos causales, confiriéndole el as-
pecto racional que le es caracteristico.

Davidson desconfia de la concepcién naturalizada de la filo-
sofia de su maestro, Willard van O. Quine, asi como del cardcter

17 Dado que en el préximo capitulo voy a ocuparme, especialmente, de la teoria
de la interpretacion radical como marco para la triada de problemas de los que
voy a ocuparme en el presente trabajo, postergo su tratamiento detallado
hasta entonces.

18 En el capitulo 4, a instancias de su peculiar tratamiento del problema mente-
cuerpo, voy a volver sobre esta interpretacién de su filosofia en clave de
la herencia kantiana que él mismo hace expresa, esto es, en términos del
problema de cémo conciliar la necesidad natural con la libertad.

33



34

Capitulo 1

omniabarcante de la ciencia y, de modo coherente, no presenta
tendencia alguna hacia la eliminacién del discurso mental. La
adopcién de una tesis naturalista (ya no metafiloséfica, sino me-
tafisica) no conlleva dicha eliminacién a menos que sea acompa-
nada por un fuerte compromiso cientificista y una reduccién del
discurso mental al discurso fisico. Ello no se sigue si se admite,
como hara Davidson, que los eventos pueden tener, ademads de la
descripcién fisica, otras descripciones verdaderas no menos le-
gitimas desde el punto de vista epistemolégico. En este sentido,
cabe subrayar con Moya que “el naturalismo davidsoniano no
va acompafado, como en Quine, de una naturalizacién de la re-
flexién filosoéfica. Y es incluso compatible con la defensa de tesis
tradicionalmente vinculadas al humanismo, como la autonomia
de las ciencias sociales y humanas frente a las ciencias naturales
y de los fenémenos mentales frente a las leyes cientificas” (1992:
14). Asimismo, cabe sefialar que al rechazar el dualismo de es-
quema-contenido, y con él, el empirismo, Davidson se concede
libertad para la reflexién puramente conceptual.

En efecto, Davidson emplea sin ambages el modo de investiga-
cién a priori, suscitando con ello la reaccién de muchos de los re-
presentantes del empirismo y de la filosofia naturalizada. Asi, por
ejemplo, su desconfianza en las perspectivas de la psicologia como
ciencia natural obedece, como veremos, a razones vinculadas con
la pura reflexién conceptual. Tal como advierte Moya (1992), no
se trata de que Davidson menoscabe en algtin sentido los métodos
o resultados de la investigacién cientifica, sino que es consciente
de que, cuando se arriba a determinadas cuestiones, este tipo de
investigacién no puede resultar de ayuda. La obra de Davidson no
representa, pues, inicamente una ruptura con el empirismo, sino
también una vindicacién marcada de la autonomia de la reflexion
filosoéfica frente al discurso cientifico. Se trata de una obra en la
que, segin hemos visto sucintamente, hay una intima conexién
entre las ideas en filosofia de la accién, filosofia de la mente, fi-
losofia del lenguaje y epistemologia, a un punto tal que es dificil
aislar una tesis de otra, un argumento de los otros.

Dada esta fina articulacién, es tentador intentar buscar el “ce-
mento” del sistema. Tal es el objetivo que persigo a continuacion.



Karina Pedace

1.3. Lanormatividad como “cemento” del sistema:
el proyecto antropolégico davidsoniano

Al inscribir a Davidson en el “panteén” de aquellos fil6so-
fos que buscan la sistematicidad, hice mencién de David Lewis
quien, seglin vimos participa —aunque, a su pesar- de la misma
titinica empresa. A menudo, se sostiene que en Lewis aquello
que parece operar como principio unificador del sistema es la
hipétesis del realismo modal. En efecto, se afirma que a partir de
ella se da, desde la dimensién metafisica, una respuesta orgdnica
alas preguntas por el contenido lingtiistico y mental, a las nocio-
nes de necesidad y contingencia, causacién, probabilididad, ley
fisica y persistencia a través del cambio. Ahora bien, ¢hay algtin
principio unificador en el sistema davidsoniano que desemperie
un papel andlogo al de la tesis realista modal en Lewis? En otros
términos: ¢hay una tesis o conjunto de tesis que permita ofrecer
una respuesta organica a una variedad de cuestiones tales como
el problema mente-cuerpo, la relacién entre acciones, razones y
causas, el contenido del pensamiento y el lenguaje, el abando-
no del escenario epistemoldgico tradicional y su impacto para la
cuestioén escéptica y para la autoridad de la primera personay la
resignificacién de las relaciones entre las dimensiones subjetiva-
intersubjetiva-objetiva?

Creo que la respuesta es positiva: el hilo conductor del sistema
davidsoniano es la teoria de la interpretacion radical. Alaluz de ella,
se articulan las posiciones de Davidson en filosofia de la mente,
filosofia del lenguaje y epistemologia, y se traza el puente hacia
la filosofia de la accién (a partir de complementarla con la teoria
de la decisién, para armar su teoria unificada)' y emerge, asi, la
figura del “rompecabezas”: su peculiar concepcion antropologica. Y,
como veremos a continuacion, no estoy sola en esta opinion.

En efecto, Lepore y Ludwig (2006: 19) afirman que la contribu-
cién de Davidson tiene tal interconexién que, para apreciarla, de-
bemos leer sus ensayos como una obra tnica, considerando cada
uno alaluz de los otros. Asi, a su juicio, finalmente veremos emer-

19 Volveré sobre este punto en el capitulo 3.

35



36

Capitulo 1

ger una concepcion sistemdtica del hombre como un animal linggiistico
racional.

Por su parte, también en opinién de Evnine (1991) debemos
buscar el principio unificador del sistema davidsoniano en el
proyecto antropoldgico que surge de la teoria de la interpreta-
cién radical. El nos recuerda que los principales intereses filosé-
ficos de Davidson son el lenguaje, lo mental y la accidn, esto es:
todos los ingredientes de una antropologia filoséfica. De este
modo, el trabajo técnico en logica, en semdntica formal, su in-
dagacion metafisica sobre la naturaleza de los eventos y la causa-
cién, aunque son importantes e interesantes por derecho propio
para Davidson, son primariamente el aparato necesario para la
consecucién de su proyecto antropoldgico. Segiin veremos en de-
talle, nuestro autor cree que la mente, la accién y el lenguaje es-
tan todos sujetos a un conjunto de principios: los principios nor-
mativos de la racionalidad. Dichos principios estdn relacionados
con los estados mentales, las acciones y las emisiones lingtiisticas
que gobiernan de modo tal que, segin argumenta Davidson, no
se puede decir de alguien que tiene estados mentales, lleva a cabo
acciones intencionales o es usuario de un lenguaje, a menos que
sea racional.

Ludwig (2003) también considera que la unidad de la obra
de Davidson reposa en el rol central de su propuesta antropo-
légica, esto es, en el papel que juega la reflexién acerca de como
somos capaces de interpretar a los demds, acerca de las actitu-
des proposicionales, y nuestra posicién epistémica con respecto
a nuestras propias mentes, las mentes de los otros y el mundo
que nos rodea.

Asimismo, a juicio de Glock (2003)%, la antropologia filo-

20 Cabe sefialar el interés que reviste este libro a partir de una de las provocadoras
tesis que defiende su autor, a saber: las posiciones de Quine y Davidson se
captan mejor vistas en conjuncion. La mayor parte de los ensayos existentes que
han explorado el contrapunto entre ambos autores se concentra, a juicio de
Glock, en tépicos especificos, mas que en los rasgos generales de sus sistemas
filos6ficos. Asimismo, hay varios libros dedicados a presentar e iluminar las
conexiones entre diversos aspectos de la obra de Quine o Davidson (v. gr.
Gibson, 1982; Hookway, 1988 y Orenstein, 2002 ofrecen introducciones a
Quine; en tanto que lo propio hace Evnine, 1991 con Davidson). No obstante,



Karina Pedace

séfica tiene un lugar preponderante dentro de la contribucién
davidsoniana. En efecto, sostiene que lo que conecta la posicién
de Davidson con la de su maestro, Willard van O. Quine,* es
una concepcién singular del ser humano y de la accién huma-
na, en el sentido de que ambos sostienen que el pensamiento
y la racionalidad estdn encarnados en la conducta lingiiistica.
Por esta razén, su antropologia filoséfica gira en torno a una
concepcién del lenguaje. Mds auin, en su opinidn, esta concep-
cién del lenguaje combina la semdntica formal desarrollada por
Tarski y Carnap, con la idea pragmatista de que el lenguaje es,
esencialmente, una forma de conducta humana. Ambos conside-
ran al lenguaje como un proceso de comunicacién e interaccion,
pero insisten en que puede ser elucidado con la ayuda del calculo
légico abstracto.

Ahora bien, frente a esta suerte de consenso a propésito del
rol central que posee la teorfa de la interpretacién radical como
clave del proyecto antropolégico davidsoniano, me interesa sefia-
lar dénde reside el ndcleo de mi planteo. La intuicién que verte-

sefiala Glock, no hay un libro sobre ambos. Adicionalmente, el grueso de la
bibliografia secundaria no desafia ciertos supuestos basicos de sus obras,
supuestos que devinieron ortodoxias en la filosofia analitica post-positivista.
Algunas de las objeciones que han aparecido en los articulos criticos son
convicentes, dice, pero a menudo resultan escolasticas y relativas a detalles,
mds que a una mirada panordmica sobre sus contribuciones. Frente a este
estado de la cuestion, el libro de Glock se pretende, entonces, como el primer
texto dedicado a ambos, concebido como un intento de elucidar y ponderar
sus contribuciones en filosofia del lenguaje, filosofia de la mente y metafisica.
Lo anima un espiritu critico: a su juicio, los argumentos de Quine y Davidson
a menudo no son convincentes y sus conclusiones estdn, en parte, erradas.
Como Frege, Russell y Wittgenstein, Quine y Davidson son grandes filésofos
analiticos, no porque hayan ofrecido demostraciones incuestionables, sino
porque han socavado supuestos profundamente establecidos de un modo
original e iluminador.

21 En muchos lugares Davidson presenta su pensamiento como mera
continuacién y elaboracién de las ideas de Quine. Mucho de su vocabulario,
su aparente confianza en la légica y la semdntica formal enfatizan aspectos
que pueden filiarse en él. No obstante, en el capitulo préximo consideraré
varios aspectos en los que Davidson se aparta claramente de Quine, y en los
que se revela como un real innovador filoséfico, portavoz de un pensamiento
sumamente original.

37



38

Capitulo 1

bra mi indagacién de la filosofia de Davidson es que aquello que
opera como “cemento” de su sistema, aquello que lo cohesiona,
que le confiere un singular “espesor” y que permite apreciar en
qué sentido somos “animales racionales”, es la normatividad. A mi
juicio, el aspecto mds controvertido y original de la obra de Da-
vidson es la idea de que las criaturas que vamos a ser vistas como
teniendo creencias, hablando un lenguaje y llevando a cabo ac-
ciones intencionales, debemos ser racionales. Creo, pues, que a la
luz de este peculiar rasgo que es la normatividad, es posible adver-
tir que la “figura” que surge del rompecabezas cuando las piezas
se acomodan adecuadamente es su proyecto antropoldgico, su
particular mirada acerca de qué nos hace ser quienes somos.

Sin embargo, en mi opinién, la normatividad no ha recibido
un tratamiento adecuado al interior de la obra de Davidson. Se-
gin él mismo concede, lo que ha:

[d]icho acerca de las normas que gobiernan nuestras teorias de la
atribucién intensional es, en los puntos cruciales, crudo, vago o de-
masiado rigido. La manera de mejorar nuestra comprension de tal
comprension es mejorar nuestra captacién de los estindares de
racionalidad implicitos en toda interpretaciéon del pensamiento
y la accién. (1980b/2004: 166; mis itdlicas)

Frente a la “crudeza”, la “vaguedad” y la “rigidez” con las
que el propio Davidson asume haber tratado a la normatividad
se impone, entonces, la tarea de articular de un modo preciso
este rasgo que porta la clave para captar la peculiaridad de un
nosotros humano. En este sentido, creo que es importante destacar
que a pesar de la profusa cantidad de trabajos publicados recien-
temente sobre este topico, no hay un acuerdo razonable entre
los autores acerca de cémo entender la normatividad. Es por ello
que, uno de los objetivos rectores del presente trabajo, es el de
contribuir a esclarecer en qué sentido atribuir estados intencio-
nales es atribuir estados normativos y en qué medida responder
a dicha pregunta involucra responder a la cuestion acerca de qué
nos hace ser quienes somos.



Karina Pedace

1.4. En las huellas de Donald Davidson
(o acerca de “Things that might bave been”)*

Things that might have been
Pienso en las cosas que pudieron ser y no fueron.
El tratado de mitologia sajona que Beda no escribio.
La obra inconcebible que a Dante le fue dado acaso
entrever, ya corregido el tltimo verso de la Comedia.
La historia sin la tarde de la Cruz y la tarde de la cicuta.
La historia sin el rostro de Helena.
El hombre sin los ojos, que nos ha deparado la luna.
En las tres jornadas de Gettysburg la victoria del Sur.
El amor que no compartimos.
El dilatado imperio que los Vikings no quisieron fundar.
El orbe sin la rueda o sin la rosa.
El juicio de John Donne sobre Shakespeare.
El otro cuerno del Unicornio.
El ave fabulosa de Irlanda, que estd en dos lugares a
un tiempo.
El hijo que no tuve.

Jorge Luis Borges (Historia de la noche)

Davidson ha sido, a mi juicio, uno de los filésofos mas influ-
yentes y originales del siglo XX. Su gravitacion sobre las derivas
de la filosofia analitica resulta innegable. Segtin vimos, con “Ac-
tions, Reasons and Causes” revoluciond el debate en filosofia de
la accién; a partir de “Truth and Meaning” y “Radical Interpreta-
tion” contribuyé a redefinir la discusién acerca del enfoque ade-
cuado para la semdntica del lenguaje natural. Con “The Myth of
the Subjective” desafié el escenario epistemoldgico cartesiano. Y
a partir de “Mental Events” reconfiguré la discusion en filosofia
de la mente.

Actualmente, disponemos de presentaciones generales de su
pensamiento que -frente a lecturas fragmentarias- han hecho
justicia al caracter sistemdtico y comprehensivo de su obra, ta-
les como las de Lepore y Ludwig (2005), Joseph (2004), Caorsi

22 Le agradezco a Diana Pérez por esta bella y perturbadora referencia poética,
que revela un hecho profundo de nuestras vidas: la infinita contingencia de
lo que hacemos, y lo que no.

39



40

Capitulo 1

(2001) y Evnine (1991). Asimismo, contamos con indagaciones
de su filosofia del lenguaje como, por ejemplo, las ofrecidas por
Moretti (2008), Ramberg (1989), Lepore (1986), Malpas (1992) y
Hernandez Iglesias (1990), sélo por mencionar algunas de ellas.
También hay exploraciones de su metafisica en Vermazen y Hin-
tikka (1987) y en Lepore y McLaughlin (1985), de su filosofia de
la accién como, inter alia, la de Moya (1990), asi como de su epis-
temologia (al respecto, pueden consultarse por ejemplo, Preyer,
Siebelt y Ulfig (1994), Zeglen (1999) y las excelentes compilacio-
nes de Hahn (1999) y Kotatko, Pagin y Segal (2001)).

Tal como sostuve mas arriba, las importantes consecuencias
que se desprenden de la filosofia davidsoniana dependen cru-
cialmente, en mi opinién, de su peculiar concepcién de la men-
te. Con ella, pretendié socavar la imagen que estd a la base de
los dualismos modernos, esto es, un concepto de la mente con
estados y objetos privados. Ahora bien, hasta donde sé, atin no
disponemos de una obra que se haya ocupado de exhibir las co-
nexiones de su filosofia de la mente, en el sentido en que pretendo
hacerlo aqui.”®

En efecto, en las piginas que siguen voy a intentar iluminar
las relaciones conceptuales que hay al interior de su filosofia de
la mente y a examinar sus consecuencias. Para ello, el recorrido
que propongo es el siguiente. En el capitulo 2 presentaré la teo-
ria de la interpretacién radical, que serd mi “hilo de Ariadna”
para mostrar la figura que, a mi juicio, surge del “rompecabezas”
conceptual de Davidson cuando las piezas estin adecuadamen-
te ubicadas. A los efectos de exponer dicha teoria, me concen-
traré, por un lado, en su inscripcién en el programa semdantico
que hace del concepto de condiciones veritativas de una oracién la

23 Desde luego, soy plenamente consciente de los excelentes aportes criticos
que en esta drea han hecho al respecto, por ejemplo, Rorty (1999), McDowell
(1998), Ramberg (2000) y Kim (1989), sélo por citar algunos de los autores
que se sintieron interpelados por su “monismo anémalo”. Pero, hasta donde
llega mi conocimiento, ninguno de ellos se ocupé de exhibir las conexiones y
explorar las consecuencias de su tratamiento de los tres problemas filos6ficos
de los que voy a ocuparme aqui, ni tampoco de elucidar la normatividad de lo
mental bajo la clave que voy a proponer aqui.



Karina Pedace

clave para desarrollar las ideas de significado y comprension y, por
otro, en las restricciones surgidas a la luz de la consideracién de
la situacién del intérprete radical. De la conjuncién de estos dos
aspectos, emerge, a mi juicio, la originalidad de la contribucién
davidsoniana, cuyos requisitos voy a presentar, en primer lugar,
para abocarme, luego, al objetivo y la naturaleza de la propuesta
resultante.

En el capitulo 3 me voy a concentrar en los tres rasgos centra-
les de la nocién davidsoniana de creencia, a saber: holismo, norma-
tividad y triangulacion. En cada caso, voy a distinguir variedades
y propondré una articulacion, alli donde en la posicién de Da-
vidson estos rasgos no quedan caracterizados de modo preciso y
claro. Esta presentacién ha de resultar un rodeo imprescindible a
los efectos de emprender la tarea de la siguiente seccién, que con-
sistird en analizar el impacto de dichos rasgos en las respuestas
davidsonianas a tres problemas centrales de la filosofia: el proble-
ma mente-cuerpo, el problema de la relacion entre el pensamiento vy el
lenguaje y el problema de las perspectivas de primera vy tercera persona
de la atribucion mental.

En el capitulo 4 presentaré la peculiar respuesta de David-
son al problema mente-cuerpo: el monismo andémalo. En primer
lugar explicitaré la tesis central de esta posicion, que propondré
descomponer en dos subtesis: la teoria de la identidad de casos
y la de la irreducibilidad de los conceptos mentales a los fisicos.
Luego de reconstruir la prueba davidsoniana de la primera de
las tesis mencionadas, me detendré en el argumento a favor del
anomalismo de lo mental a los efectos de examinar posibles can-
didatos para dar cuenta de la peculiaridad de lo mental. Para
ello, a continuacién, consideraré una analogia a la que Davidson
apela en varios articulos: la analogia entre las actitudes propo-
sicionales y las actitudes numéricas. Mostraré que el rasgo que
provee la clave de la singularidad de la psicologia estd dado por la
normatividad de lo mental, de modo que resultara crucial clarificar
en qué consiste.

En el capitulo 5 me ocuparé de la posicién de Davidson en
torno al problema de la relacion entre el pensamiento y el len-
guaje. En primer lugar, ofreceré una “geografia” de la discusion.

41



42

Capitulo 1

Previo a considerar la tesis de la interdependencia entre pensamiento
y lenguaje que defiende Davidson, examinaré cudl es la concep-
cién del lenguaje que quiere atacar, consideraré su argumento en
contra de dicha posicion y trataré de clarificar su perspectiva. A
continuacion, examinaré el rol que desempefian en su argumen-
tacién a favor de la conexién conceptual entre el pensamiento y
el lenguaje los tres rasgos del concepto de creencia que presento
en la primera seccién de este trabajo, a saber: el holismo, la triangu-
lacion y la normatividad de lo mental.

En el capitulo 6 retomaré un punto sefialado en la prime-
ra parte del trabajo: Davidson pretende que la asuncién de la
perspectiva de tercera persona, como metodolégicamente bésica,
deje lugar para el reconocimiento de la autoridad de la primera
persona. Pasaré, entonces, a ocuparme del tratamiento david-
soniano de la dimensién subjetiva desde el marco provisto por
la teoria de la interpretacién radical y a indagar de qué modo
puede compatibilizarse con su externismo. A partir de estas re-
flexiones, a continuacién, voy a evaluar cudl seria la posicidén
de Davidson en un debate en el que no intervino expresamente,
pero en el que cliasicamente se lo interpreta de manera “teo-
ricista”, a saber: el debate entre los defensores de la teoria de
la simulacién y los defensores de la teoria-teoria, en torno al
problema de las perspectivas de primera y tercera persona de la
atribucién mental. Intentaré argumentar en contra de la inter-
pretacién “teoricista” estindar de Davidson, en una direccidén
que sefialara alli donde él, a mi juicio, no terminé de explorar,
a saber: el rol de la intersubjetividad en su concepcién social e
interactiva de la mente. Segin veremos, frente a las perspectivas
de primera y tercera persona, en mi planteo cobrard una rele-
vancia central la perspectiva de segunda persona de la atribucién
mental tal como se la introdujo recientemente en la filosofia
de la mente.

De mi examen critico del tratamiento davidsoniano de los
tres problemas considerados, surgird un supuesto en el que, a
mi juicio, reposa su filosofia de la mente y del lenguaje, y que
la compromete con consecuencias indeseables: la dicotomia
descriptivo/normativo. En la seccién final del trabajo presen-



Karina Pedace

taré, entonces, mi propuesta. Esta va a consistir en ofrecer un
correctivo y un complemento al fascinante entramado conceptual
de Davidson, de modo que podamos repensar su controvertido
abordaje de los problemas de los que nos hemos ocupado: esto
es, el problema mente-cuerpo, el problema de la relacién entre
el pensamiento y el lenguaje y el problema de las perspectivas de
primera y tercera persona de la atribucion mental. El correctivo
consistird en despojarnos de la dicotomia descriptivo/normati-
vo (que presentaré como el “cuarto dogma del empirismo”) y el
complemento residird en la adopcién de la perspectiva de segun-
da persona de la atribucién mental.

En el capitulo 7 argumentaré que si despojamos a la filo-
sofia davidsoniana de la mente de este “cuarto dogma del em-
pirismo”, no sélo habremos de tornar mds “davidsoniano” a
Davidson, sino que abriremos un horizonte conceptual para
proponer una elucidacién de aquel rasgo central de su planteo,
que él mismo asume haber dejado “vago”: la normatividad de lo
mental. A tal efecto, ofreceré una historia de la dicotomia des-
criptivo/normativo y de su “colapso”, y alegaré razones, tanto
externas como internas al planteo de Davidson, para desemba-
razarnos de ella.

Finalmente, mi invitacién en el capitulo 8 serd a que clarifi-
quemos la normatividad de lo mental a partir de una perspectiva
que el propio Davidson “bautizé” pero que, en mi opinién, no
exploré en toda su hondura: la perspectiva de segunda persona
de la atribucién mental. A tal efecto, en primer lugar, ofreceré
una caracterizacién de dicha perspectiva tal como se la intro-
dujo recientemente en filosofia de la mente. Y, a continuacidn,
entablaré un didlogo con las posiciones de D. Dennett y P. F.
Strawson para mostrar de qué modo, una vez que nos despoja-
mos de la dicotomia descriptivo/normativo, podemos repensar
los tres problemas de los que nos hemos ocupado (el problema
mente-cuerpo, el problema de la relacion entre el pensamiento y
el lenguaje y el problema de las perspectivas de primera y terce-
ra persona de la atribucién mental) y trazar continuidades, alli
donde para Davidson se abren hiatos inzanjables y la discusion
se detiene a priori.

43



44

Capitulo 1

Pienso, pues, en el libro que Davidson no escribié. Como en
la literatura de James Joyce, que tanta fascinacién ejercié sobre
é1,** me propongo leerlo como un acto de complicidad: pasar de
ser espectadora a ser colaboradora del escritor. Humildemente,
me uno, entonces, a Davidson en la invencién de aquel libro que
podria haber sido, pero no fue.

24 Cfr. Davidson (1989b/2005) y (1993/2005).



Capitulo 2: La teoria de la interpretacion radical

Toda comprension del habla de otro involucra
interpretacion radical.
(Davidson, 1973/1984: 125)

La teoria de la interpretacion radical va a ser mi “hilo de
Ariadna” para mostrar la figura que, a mi juicio, surge del “rom-
pecabezas” conceptual de Donald Davidson, cuando las piezas
estan adecuadamente ubicadas. Esto es, voy a insertar su sin-
gular contribucién antropoldgica en el marco de la teoria de la
interpretacién radical, en la medida en que constituye, en mi
opinidén, su explicitacién de aquello que posibilita una précti-
ca peculiarmente humana, la comunicacién lingiiistica, aquella
practica en la que, caracteristicamente, tratamos a alguien como
a uno de nosotros.”

En “Theories of Meaning and Learnable Languages” (1965),
Davidson propone lo que considera como un rasgo necesario
de un lenguaje aprendible: debe ser posible dar una explicacion
constructiva del significado de sus oraciones. Siguiendo a Lepore
y Ludwig (2006), llamaremos requisito de composicionalidad a esta
condicién que Davidson impone para una teoria del significado
para lenguajes naturales. Conforme a él, una teoria del significa-
do tiene que dar cuenta de cémo el significado de las oraciones
depende del significado de las palabras. La idea que esta detrds
de este requisito es la siguiente. Dado que el niimero de enun-
ciados pertenecientes a un lenguaje natural es potencialmente
infinito, ningdn sujeto como nosotros, esto es, con capacidades
finitas, seria capaz de aprender el significado de esos enunciados

25 En consecuencia, el propdsito que persigo aqui no es el de un examen critico
de la teoria de la interpretacién, sino su presentacion en tanto telén de fondo
en el que inscribo mi propuesta.

45



46

Capitulo 2

de modo directo. Podriamos, no obstante, aprender a construir
el significado de cada uno de esos enunciados en base a los sig-
nificados de sus partes componentes. Pero para que esto resulte
posible, el significado de los enunciados debe ser construible a
partir del significado de las palabras que los componen. En otros
términos: dado que somos seres finitos y que toma una canti-
dad de tiempo adquirir cada primitivo semdntico, los lenguajes
naturales —que tienen una infinidad de oraciones no sinénimas-
nos resultarian inaprendibles, a menos que sean comprendidos
sobre la base de un ntiimero finito de primitivos y de reglas de
composicion.

A continuacidn, caractericemos, entonces, una teoria compo-
sicional del significado:*

[SC] Una teoria composicional del significado para un len-
guaje L es una teoria formal que permite a cualquiera que com-
prenda el lenguaje en el que se formula la teorfa comprender las
expresiones primitivas de L y las expresiones complejas de L so-
bre la base de comprender las primitivas.

Una teoria composicional del significado debe comenzar,
pues, con axiomas para las expresiones primitivas del lenguaje y
generar una especificacion del significado para cualquier expre-
sién compleja en él. A su vez, los axiomas han de estar divididos
en basicos y recursivos. Los recursivos nos indican cémo descom-
poner las expresiones complejas de nuestro lenguaje objeto en
expresiones mds simples —que aun pueden ser complejas- hasta
arribar a los axiomas primitivos (esto es, basicos).

En “Truth and Meaning” (1967) Davidson propone emplear
una teoria de la verdad para lograr el objetivo que persigue una
teoria composicional del significado. Su original sugerencia con-
siste en que una teoria de la verdad, del tipo que Tarski mostrd
cémo formular para lenguajes formales, podria ser empleada
para producir el apareamiento entre las oraciones del lenguaje
en estudio y las oraciones del metalenguaje. Y la idea es que el
conocimiento apropiado acerca de la teoria de la verdad nos pon-
dria en posicién de comprender cualquier oracién del lenguaje

26 Sigo aqui la propuesta de Lepore y Ludwig (2005: cap. 2).



Karina Pedace

en estudio, sobre la base de comprender sus primitivos semanti-
cos y las reglas para su combinacién. La clave para advertir cémo
es esto posible reside en la Convencién T, punto en el que nos
detendremos en la préxima seccién.

Al mismo tiempo que Davidson hace esta sugerencia, propo-
ne que la teoria del significado debe ser verificable sin el conoci-
miento de las actitudes proposicionales detalladas del hablante.
El objetivo de esta condicién es prevenir la introduccién subrep-
ticia en los fundamentos de la teoria de conceptos excesivamente
emparentados con el concepto de significado. Tal como sefala
Carlos Caorsi (2001), de lo que se trata es de dar una fundamen-
tacién de la teoria de manera no circular. A tal efecto, Davidson
apela al punto de vista del intérprete radical. Esta sugerencia estd ins-
pirada por el enfoque de Quine para el estudio filoséfico del len-
guaje: el proyecto de la traduccién radical (cf. Lepore y Ludwig
2005, cap.11). Tal como sostienen Lepore y Ludwig (2006: 14) el
punto que los liga es la idea de que en virtud de que el lenguaje
es por su naturaleza un instrumento para la comunicacidn, el
significado debe ser accesible desde el punto de vista p#blico. No
obstante, cabe anticipar que entre los dos proyectos hay diferen-
cias relevantes en las que nos detendremos oportunamente.

En suma, a mi juicio, es posible discernir -al menos- dos as-
pectos en la teoria de la interpretacién radical. Por un lado, (i)
encontramos el intento de construir una teoria composicional
del significado para un lenguaje natural, que ha de tener la forma
de una teoria tarskiana de la verdad para demostrar como podemos
comprender expresiones semdnticamente complejas sobre la
base de que comprendemos las semanticamente primitivas y sus
combinaciones. Por otro lado, (ii) encontramos el rol que tiene
la adopcién de la perspectiva del intérprete respecto al hablante; un
intérprete cuya evidencia disponible excluye toda informacion
acerca del significado de las expresiones lingiiisticas del hablante
y todo conocimiento acerca de los contenidos de sus creencias,
deseos y demads actitudes proposicionales.

Ahora bien, en discusiéon con Rorty, Davidson (1998) afirma
que, lejos de considerar que estas dos cuestiones deriven en mo-
dos antitéticos de filosofar (para Rorty (1997): tarskiano y witt-

47



48

Capitulo 2

gensteiniano, respectivamente), constituyen dos aspectos interde-
pendientes de la misma empresa interpretativa: la adopcién de la
perspectiva del intérprete requiere —entre otras cosas- un marco
provisto por las estructuras de la semdantica formal.

Alos efectos de exponer la teoria de la interpretacién, me con-
centraré, pues, por un lado, en su inscripciéon en el programa
semdntico que hace del concepto de condiciones veritativas de una
oracién la clave para desarrollar las ideas de significado y compren-
sion y, por otro, en las restricciones surgidas a la luz de la consi-
deracién de la situacién del intérprete radical. De la conjuncién
de estos dos aspectos emerge, en mi opinién, la originalidad de
la contribucién davidsoniana, cuyos requisitos expondré, en pri-
mer lugar, para abocarme, luego, al objetivo y la naturaleza de la
propuesta resultante.

2.1. El didlogo de Davidson con Tarski:
el desafio del transito desde la verdad al significado

En la “Introduccién” a Inquiries into Truth and Interpretation
(1984), Davidson nos interpela con la siguiente pregunta: squé es
para las palabras significar lo que significan? A su juicio, tendria-
mos una respuesta a esta cuestién si supiéramos cémo construir
una teoria que satisficiera dos requisitos. En este apartado me
abocaré al primero de ellos, en tanto que haré lo propio con el
segundo en la siguiente seccion.

El primer requisito establece que la teoria en cuestién debe pro-
porcionar una interpretacion de todas las emisiones reales y po-
tenciales, de un hablante o grupo de hablantes. Vayamos, pues,
por partes.

Tal como vimos, desde la perspectiva de Davidson, una teoria
del significado que ignore el requisito de composicionalidad es-
taria soslayando algo central al concepto mismo de lenguaje; al
menos, en tanto aprendible por parte de seres finitos. Asi, al for-
mular esta condicién, Davidson acepta sin reservas el principio



Karina Pedace

de composicionalidad de Frege,?” conforme al cual el significado
de una expresion compleja es una funcién del significado de sus
partes componentes. No obstante, para dar cuenta de la apren-
dibilidad del lenguaje no basta con este principio. Como hemos
advertido mds arriba, en tanto somos seres finitos, nos resulta
imposible aprender de modo directo el significado de un con-
junto infinito de expresiones. Se hace, pues, necesario establecer
que tanto el ndmero de elementos semdnticos primitivos, como
el nimero de reglas semanticas, sean finitos.

Lo que Davidson (1967) se va a preguntar es si alguno de los
candidatos fregeanos resulta plausible para ser considerado como
el significado de las expresiones de un lenguaje. Por un lado, si se
considera el significado como Bedeutung (denotacién), la aplica-
cién del principio de composicionalidad conduce al siguiente pro-
blema: si identificamos el significado de una proposicién con un
valor de verdad, es inevitable considerar las oraciones que tengan
igual valor de verdad como sinénimas. Tendriamos, pues, la conse-
cuencia contraintuitiva de tener que aceptar como sinénimas, por
ejemplo, “Wim Wenders es el director de Las alas del deseo” y “Woo-
dy Allen es el director de Annie Hall”. Por otro lado, el principio
de composicionalidad resulta igualmente problematico cuando se
caracteriza el significado en términos del Sinn (sentido) fregeano.
En este caso las consecuencias no son ya, a juicio de Davidson,
contraintuitivas, sino triviales. Asi, por ejemplo, a propésito de
“Teeteto vuela” la perspectiva fregeana sostendria que dado el sig-
nificado de “Teeteto” como argumento, el significado de “vuela”
proporciona el significado de “Teeteto vuela” como valor. En su
opinién, la vacuidad de la respuesta resulta obvia.

Frente a este estado de la cuestién, Davidson ensaya la hipé-
tesis de que tal vez la dificultad se haya seguido de identificar el
significado con alguna entidad particular, lo que ameritaria ex-
plorar una tercera estrategia que no pase por la consideracién de
cudl sea el estatus del significado. Supongamos, entonces, que el

27 Sigo en este punto el sefialamiento de Caorsi (2001: 8). No obstante, como
es sabido, Davidson encontrara insatisfactorias las consecuencias que se
extraen de la aplicacion de este principio en la teoria de Frege.

49



50

Capitulo 2

significado de las palabras es lo que establece un diccionario: no
tendriamos el significado de las oraciones, pero si el de sus partes
componentes. Supongamos, adicionalmente, que poseemos una
sintaxis recursiva para nuestro lenguaje L. ;No podriamos en este
caso conjeturar que si afladimos a esta sintaxis un diccionario que
nos dé el significado de los elementos atémicos, tendriamos la teo-
rfa semdantica buscada? No, en opinién de Davidson: “el conoci-
miento de las caracteristicas estructurales que hacen significativa
a la oracién, més el conocimiento de los significados de las partes
ultimas no dardn como resultado el conocimiento de lo que signi-
fica una oracién” (1967/1984: 21). Las oraciones de creencia son
reveladoras de esta dificultad: su sintaxis, nos dice Davidson, es
sencilla, pero el agregado de un diccionario no modifica el proble-
ma semdntico consistente en que ni siquiera podemos dar cuenta
de las condiciones de verdad de tales oraciones partiendo de nues-
tro conocimiento del significado de las palabras que contienen.
En consecuencia, una sintaxis recursiva sumada a un diccionario
no es necesariamente semantica recursiva.

Cerrados estos caminos, Davidson explicita su compromiso
con una visién holista del significado, lo que lo llevara, tal como
sefiala Caorsi (2001: 14-15), a conferirle otro papel al principio de
composicionalidad:

Si el significado de las oraciones depende de su estructura y en-
tendemos el significado de cada item de la estructura sélo como
una abstraccién de la totalidad de las oraciones en las que éste
opera, entonces podemos dar el significado de cualquier oracién
(o palabra) solamente dando el significado de todas las oraciones
y palabras del lenguaje. Frege dijo que una palabra tiene signifi-
cado en el contexto de una oracién; siguiendo esta idea deberfa
haber agregado que sélo en el contexto del lenguaje una oracién
(v por lo tanto una palabra) tiene significado (1967/1984:22).

Prima facie, pareciera que el modo de poner en practica el
principio de composicionalidad seria partir del significado de
las palabras para arribar al significado de las oraciones. Tal es
la estrategia que Davidson denomina “teoria del bloque cons-
tructivo”. No obstante, una vez que se abraza una perspectiva de



Karina Pedace

cuiio holista tal como la que hemos consignado mediante la cita
de arriba, parece que no tenemos modo de acceder al significado
de las palabras, si no accedemos primero al significado de las
oraciones. El punto de partida, en consecuencia, ha de ser otro.

Dado que, como es obvio, no podemos partir de la totalidad
de las oraciones del lenguaje en virtud de que estas constituyen
un conjunto infinito, hemos de hacerlo desde las oraciones par-
ticulares. Los rasgos semdanticos de las palabras se van a abstraer
de los rasgos semdnticos de las oraciones. Ahora bien, las oracio-
nes son aquello a lo que tenemos acceso en su contexto de uso:
los hablantes de una lengua regularmente no emplean palabras
aisladas, sino oraciones. Aquello que va a permitirnos el acceso al
significado serdn las emisiones de oraciones por un hablante en
un tiempo dado. Lo que diferencia a esta estrategia de una teoria
del bloque constructivo es que las palabras y su referencia han de
tener el estatus de constructos hipotéticos, cuya finalidad es expli-
car el significado de los enunciados, pero la confrontacion de la
teoria con las situaciones de uso sélo podré efectuarse mediante
las proferencias de oraciones. Esta distincion tiene su correlato en
la manera en que Davidson deslinda entre la explicacién dentro de
la teorfa y la explicacion de la teoria. En el primer caso, los rasgos
semanticos de una oracién se especifican via la estructura postu-
lada y conceptos semdnticos como el de referencia; en el segundo
caso, de lo que se trata es de interpretar la teoria como un todo,
en cuyo caso partiremos de los rasgos semanticos de las oraciones,
que han de ser conectados con los fines y actividades humanas.

¢Cudl tiene que ser, pues, la forma canénica de los enuncia-
dos de la teoria que han de proveer una interpretacién de las
oraciones del lenguaje? Si nos cefiimos al requisito de que una
teoria del significado debe dar el significado de toda oracién s
del lenguaje, una propuesta posible serfa (1967/1984: 22):

(1) s significa m
donde “s” es el nombre en el metalenguaje de la oracién del len-

guaje objeto que se pretende interpretar y “m” el nombre, tam-
bién en el metalenguaje, del significado de dicha oracién.

S1



52

Capitulo 2

Ahora bien, como ya adelantamos, la apelacién a los signifi-
cados como entidades conduce o bien a resultados contraintui-
tivos, o bien a pseudo explicaciones. De esta suerte, esta via no
parece promisoria.”® Pareciera, pues, que una opcién plausible
seria desembarazar a los teoremas de la teoria semdntica de cual-
quier tipo de expresion que denote significados. Una manera de
efectuarlo seria reemplazar a “m” por una oracién en uso en el
metalenguaje:

(2) s significa que p.

En este caso, nos topamos con otra dificultad: al tratar con
la légica del aparentemente no extensional “significa que” nos
encontramos con problemas tan duros como los que la teoria
pretende resolver (1967/1984:22).

¢En qué consiste, entonces, la solucién que propone David-
son? A su juicio, el objetivo de una teoria del significado consiste
en asignar a cada oracién a interpretar una oracién que nos dé
su significado. La clave del problema residira, pues, tal como ad-
vierte Caorsi (2001: 18) en el emparejamiento de las oraciones
adecuadas. En esta linea, Davidson propone la eliminacién de
la sospechosa expresion “significa que” en vistas de que dado su
caricter no extensional, introduce a “p” en un contexto no exten-
sional. De acuerdo con ello, la propuesta de Davidson estriba en
tratar extensionalmente la posicion ocupada por “p”:

La teoria habra cumplido su objetivo si provee para cada oracién
s del lenguaje estudiado, una oracién correspondiente (para reem-
plazar a “p”) que, de una manera por aclarar “dé el significado” de
5. Un candidato obvio para esa oracién es precisamente la mismas,
si el lenguaje objeto estd contenido en el metalenguaje. Si no es ése
el caso, una traduccién de s en el metalenguaje. Como osado paso
final intentemos tratar extensionalmente la posicién ocupada por

28En Garcia Sudrez y Valdés Villanueva (1982) se enfatiza que, no obstante, no
son los viejos prejuicios nominalistas respecto de las entidades abstractas, ni
las quejas de Quine respecto de la oscuridad de sus condiciones de identidad,
lo que lleva a Davidson a rechazar los significados, sino que -tal como
sostiene en su (1967: 20-21)- “carecen de una utilidad demostrada”.



Karina Pedace

“p”: para implementar esto, borrese el oscuro “significa que”, pro-
véase la oracién que reemplaza a “p” con una conectiva oracional
adecuada y suministrese la descripcién que reemplaza a “s” con su
propio predicado. El resultado plausible es:
(T) ses T'siysolo sip (1967/1984: 23).

Efectuadas estas transformaciones, lo que le pedimos a una teoria
del significado para un lenguaje L es que sin apelar a ninguna no-
cién semdntica imponga las restricciones suficientes al predicado
“es T” como para que de ella se deriven todas las oraciones obteni-
das del esquema T al reemplazar “s” por una descripcion estructural
de una oracién de Ly “p” por esa misma oracién” (1967/1984: 23).

Conforme a ello, una teoria del significado va a ser una teoria que
permita definir un predicado “T” que satisfaga las exigencias estable-
cidas. Lo que la teoria harfa serfa, pues, fijar la extension del predicado
“T” (cudl sea el predicado no interesa si cumple con las condiciones
establecidas y posee, en consecuencia, la misma extensién que T).

Habiendo llegado a esta instancia, resulta claro que el esque-
ma que se ha establecido parala teoria semantica coincide exacta-
mente con el esquema descripto en la Convencién T de Tarski.”

29 Lepore y Ludwig (2006) resumen el punto de la siguiente manera: la
Convencién T requiere que la teoria de la verdad sea formalmente correcta
y que tenga entre sus teoremas todas las oraciones de la forma (T) en las
cuales “s” es reemplazada por una descripcién de una oracién del lenguaje en
estudio el lenguaje-objeto- construida a partir de sus partes significativas y
“p” es reemplazada por una traduccién de s en el metalenguaje, y “es T” estd
por el predicado de verdad del lenguaje-objeto:

(T)ses Tsiip

La idea es que si sabemos que una teoria de la verdad satisface la Convencién
T, y que es consistente, sabemos que “es T” tiene la extensién del predicado
veritativo para el lenguaje objeto. Si sabemos que la teoria satisface la
Convencién T y podemos seleccionar los teoremas adecuados, podemos
reemplazar “es T sii” con “significa que”, para arribar al enunciado explicito
del significado de s:

(M) s significa que p.

Esto es asi porque la condicién para que (M) sea verdadero es que “p”

«>

traduzca a “s”.

53



54

Capitulo 2

Esto es, el predicado “es verdadero” de Tarski posee exactamente
la misma extensién que T, si adoptamos el supuesto de que la
extensién de esos predicados estd limitada a las oraciones de L:

Dos predicados cualesquiera que satisfagan esta condicion tienen
la misma extension, luego si el metalenguaje es lo suficientemente
rico, nada impide poner lo que yo llamo una teorfa del signifi-
cado bajo la forma de una definicién explicita de un predicado
“es T”. Pero [...] es claro que, las oraciones a las que se aplica el
predicado “es T” serdn justamente las oraciones verdaderas de L,
puesto que la condicién que hemos requerido para las teorias del
significado satisfactorias es en esencia la convencién T de Tarski,
que pone a prueba la adecuacién de una definicién formal de
verdad (1967/1984: 23).

De este modo, Davidson arriba a la conclusiéon que constituye
el nacleo de su programa: una teoria del significado para un len-
guaje L muestra cémo los significados de las oraciones dependen
de los significados de las palabras (y satisface, asi, el requisito
de composicionalidad) si contiene una definicién (recursiva) de
verdadero-en-L.

Recapitulemos, entonces, este intrincado derrotero davidso-
niano.” Tenemos una teoria del lenguaje L, que nos permite atri-
buir una propiedad semdntica -“es T”- a cada oracién en virtud
de la manera en que esa oracién se compone, mediante un ndme-
ro finito de aplicaciones de un namero finito de modos de com-
posicién, a partir de un stock finito de elementos léxicos. A los
efectos de que dicha teoria cuente como una teoria satisfactoria
del significado se requiere que, sin la apelacién a otras nociones
semanticas, imponga restricciones al predicado “es T” de manera
que entrafe para cada oracién de L, un teorema de la forma: (T)
s es T sii p, donde sy p se reemplazan de la manera descripta.
Una teoria asi constituiria una definicién recursiva del predica-
do “es T”. Davidson advierte, entonces, que el predicado “es T”
es coextensivo con el predicado “es verdadero”. En consecuencia,
las oraciones a las que se aplica ese predicado son, precisamente,

30 Sigo las lineas directrices de la reconstruccién de Caorsi (2001: cap. 2).



Karina Pedace

las oraciones verdaderas de L, dado que la condicién impuesta
es la Convencién T de Tarski, que rige la adecuacion material de
una definicién semdantica de verdad.?!

En suma, en “Truth and Meaning” Davidson ofrece su defen-
sa del argumento de que una teoria de la verdad, modificada para
su aplicacién a un lenguaje natural, puede usarse como teoria de
la interpretacién. Lo que alli propone, pues, de manera muy no-
vedosa, es invertir la direccion de la explicacion tarskiana. Esto es, so-
bre la base de suponer la traduccién, Tarski estaba en condicio-
nes de definir la verdad; la idea de Davidson consiste, en cambio,
en tomar a la verdad como bdsica y extraer una explicacién de la
interpretacion. Su esperanza es que si tomamos las restricciones
formales y empiricas de la teoria como un todo, las oraciones T
individuales servirdn para producir interpretaciones.

En efecto, para adaptarse a la exigencia de proveer una inter-
pretacion de las oraciones de un lenguaje L, las teorias T deben
ser empiricas, 1o que nos remite a sus condiciones de aplicacién y,
por tanto, al segundo requisito que les impone Davidson.

2.2. El didlogo de Davidson con Quine:
desde la traduccién a la interpretacién

En la “Introduccién” de Inquiries into Truth and Interpretation
(1984) Davidson plantea un segundo requisito que ha de cumplir
una teoria que se proponga operar como teoria del significado:
debe ser verificable sin tener conocimiento de las actitudes pro-
posicionales detalladas del hablante.

Al plantearnos la cuestién de su verificacion empirica pa-
reciera que lo que tenemos que hacer es, entonces, apelar a los
métodos estindar de confirmacién de teorias empiricas. Estos
métodos, como es sabido, imponen la comparacién de algunas
de las consecuencias de la teoria con el mundo. Ahora bien, las
consecuencias contrastables de la teoria que estamos conside-
rando son las oraciones T que constituyen teoremas de la teoria

31 Cfr. Garcia Sudrez y Valdés Villanueva (1982).

S5



56

Capitulo 2

y que, segiin hemos visto, han de tener la forma: (T) ses T < p.
La Convencién T establecia que las relaciones entre s y p podian
ser de dos tipos: (i) p es la misma oracién denotada por s, en caso
de que el lenguaje objeto esté incluido en el metalenguaje o (ii)
p es una traduccién de s, en caso de que el metalenguaje no in-
cluya al lenguaje objeto. Dicha condicién le aseguraba a Tarski
que el significado de sy p seria el mismo. En vistas de ello, quedan
excluidas de la Convencién T oraciones tales como (S) “La nieve
es blanca” es verdadera sii la hierba es verde. Dada la direcciéon
de la explicacién tarskiana que mencionamos mads arriba, Tarski
podia imponer estas restricciones a p en virtud de que su objetivo
era definir la verdad y a tal efecto podia recurrir legitimamente a
la nocién de “igual significado”. Ahora bien, dada la direccién de
la busqueda davidsoniana, tal expediente no resulta licito.

Una oracién T establece que una determinada oraciéon del
lenguaje objeto es verdadera siy sélo si se cumplen ciertas condi-
ciones de verdad. De este modo, lo que hace la oracién T es esta-
blecer esas condiciones de verdad. Ahora bien, scémo se determi-
nan las condiciones de verdad de un enunciado emitido por un
hablante? Como hemos anticipado, de lo que se trata es de dar
una fundamentacién de la teoria de manera no circular, esto es,
de evitar la introduccién solapada del concepto de significado y
nociones afines en los cimientos de la teoria.

A tal efecto, Davidson apela al punto de vista del intérprete radi-
cal, sugerencia inspirada por el enfoque de Quine para el estudio
filosoéfico del lenguaje: el proyecto de la traduccién radical. Asi,
lo que Davidson denomina “interpretacién radical” es la inter-
pretacién de las emisiones de un hablante de un lenguaje total-
mente desconocido para nosotros. No obstante, hay diferencias
relevantes entre ambos proyectos, en las que resulta conveniente
detenernos (cfr. Lepore y Ludwig, 2006: 14-15).

En primer lugar, Quine concibié su reflexiéon en torno a la
traduccion radical como una manera de mostrar como construir
un concepto de significado cientificamente respetable, que es
caracterizado en términos de disposiciones a la conducta verbal
en respuesta a patrones de estimulos fisicos. En contraste, Da-
vidson concibe el proyecto de la interpretacion radical como un



Karina Pedace

modo de iluminar la nocién ordinaria de significado. Asi, nos
dice: “la tarea de una teorfa del significado como la concibo, no
es cambiar, mejorar o reformar un lenguaje, sino describirlo y
comprenderlo” (1967/1984: 29), y la clave para la interpretacion
del hablante ha de residir, no en los estimulos proximales, sino
en los eventos distales del entorno que causan que el hablante
sostenga como verdadera una oracién.

A su vez, mientras que el objetivo de un traductor radical es
producir un manual de traduccidn, el objetivo de un intérprete
radical es producir una teoria de la interpretacién. Conforme a
Davidson “[...] un manual de traduccién sélo es un método para
pasar de oraciones de un lenguaje a oraciones de otro, y de él
nada podemos inferir acerca de las relaciones entre palabras y
objetos” (1977/1984: 221). Una teoria de la traduccién supone: el
lenguaje traducido (lenguaje objeto, LO), el lenguaje al que se tra-
duce (lenguaje sujeto, LS) y el lenguaje en el que se traduce (me-
talenguaje) y establece una relacién de mapeo de las oraciones de
LO sobre las de LS. De esta suerte, mientras que una teoria de la
traduccién nos provee de una relacién entre palabras de LOy LS,
una teoria de la interpretacién ha de establecer una relacion entre
palabras de LO y el mundo. Segin hemos visto, desde la propuesta
de Davidson dicha teoria va a consistir en una teoria de la verdad
para el lenguaje del hablante, cuya verificacién empirica requiere
la adopcién de la perspectiva del intérprete radical, punto de vis-
ta en cuya consideracién pasamos a detenernos.

Lo que Davidson denomina “interpretacién radical” es la
interpretacién de las emisiones de un hablante de un lenguaje
totalmente desconocido para nosotros. El intérprete radical su-
pone, entonces, que estd frente a una actividad lingiiistica que
le es imposible, por mera observacién, entender. En tal caso -el
conceptualmente interesante- su tinico elemento de juicio seran
grupos de emisiones, prima facie oracionales, que sean sosteni-
das como verdaderas [bold true] por los presuntos hablantes. Ini-
cialmente, entonces, el intérprete debe descubrir la actitud del
hablante hacia sus propias emisiones, esto es, si sostiene como
verdadera una oracién -o no- en circunstancias particulares. De
este modo, si no asumimos -al menos provisionalmente- que al

57



58

Capitulo 2

emitir un sonido el sujeto estd profiriendo una oracién y que al
hacerlo pretende enunciar algo que sostiene como verdadero en
las circunstancias en las que realiza dicha proferencia, no pode-
mos siquiera intentar una tarea de interpretacion.

Ahora bien, tal como sefialan Amoretti y Vassallo (2008:
11), sostener como verdadera una oracién es ya una actitud
semdntica,* pero de acuerdo con Davidson se trata de una ac-
titud que puede preceder a la interpretacién. Por ejemplo, el in-
térprete puede saber que un sujeto sostiene como verdadera la
oracién “Sta piovendo” sin haber reconocido qué verdad espe-
cifica entrafia. Asi, atin cuando el intérprete sabe que el hablan-
te sostiene una oracién como verdadera, todavia no es capaz de
determinar lo que el hablante cree ni lo que significa su emisién
efectiva. Imaginemos que durante una tormenta el hablante pro-
fiere: “Sta piovendo”. A los efectos de interpretar esta emision
y averiguar qué significa “Esta lloviendo”, el intérprete debe ser
capaz de adscribirle al hablante la creencia de que estd lloviendo;
sin embargo, para atribuirle dicha creencia, el intérprete debe co-
nocer el significado de sus palabras. En otros términos: supon-
gamos que el intérprete sabe que el hablante sostiene una cierta
oracién como verdadera; si supiera el significado de la oracién,
podria establecer lo que el hablante cree y, conversamente, si su-
piera lo que el hablante cree, podria determinar el significado de
la oracién proferida. De esta suerte, la interdependencia de creen-
ciay significado es inextricable. En consecuencia, resulta crucial
encontrar una manera de romper el circulo que los liga. Segin

32 Creo que es en virtud de este cardcter que Alberto Moretti (2008), cuya
presentaciéon sigo aqui, califica a este método -consistente en recurrir
a oraciones que los hablantes sostienen como verdaderas (y de las que
cabe conjeturar que son de bajo nivel tedrico)- como “penoso”, aunque
concede que, pese a todo, es el expediente que posibilita la conexién entre
significatividad y creencias. Y la idea es que si dicha conexion se corta, se
plantea una dificultad relativa a la base empirica de la teorfa: en efecto, si
no existe la posibilidad de evaluarla segtin la razonabilidad del sistema de
actitudes proposicionales que adjudica a los hablantes, su caracter empirico
podria pasar a depender de un “mal mayor”, a saber: que deba contarse con
un conjunto previo de intuiciones semdnticas acerca de implicaciones y
sinonimias.



Karina Pedace

Davidson, podemos lograrlo definiendo una teoria general de la
interpretacion que pueda ofrecernos “simultdneamente una teo-
ria de la creencia y una teoria del significado” (1974b/1984: 144)
y que nos suministre “un método para mantener constante un
factor mientras estudiamos el otro” (1975/1984: 167): la teoria
en cuestion es, precisamente, la de la interpretacién radical, en
tanto que el método aludido es suministrado por un principio
que Davidson toma de Quine: el principio de caridad.

En suma, la evidencia disponible consiste en que los hablan-
tes del lenguaje a ser interpretado sostienen como verdaderas diver-
sas oraciones en ciertos tiempos y bajo circunstancias especifi-
cadas. El problema ha de ser, pues, scomo puede emplearse esta
evidencia para respaldar una teoria del significado?

Tomemos un ejemplo provisto por el propio Davidson:

(T) “Es regnet” es verdadero en aleman cuando es proferido
or x en el tiempo ¢t siy sélo si esta lloviendo cerca de x en ¢.
y

¢Qué podria contar como evidencia a favor de esta oracién-
T? Seguin hemos visto, podemos suponer que si un hablante de
aleman emite “Es regnet” en un momento determinado, sostiene
como verdadera esa oracién en esas circunstancias. Ain no sa-
bemos lo que significa la oracién. No obstante, si consideramos
que los aspectos relevantes de la situacién de emisién poseen ca-
racter objetivo, esto es, que son los mismos para nosotros que
para el hablante aleman, vamos a estar en condiciones de dar un
paso mds en la interpretacién de su emisién. Hasta aqui tenemos,
entonces, que al emitir “Es regnet” el hablante aleman profiere
una oracién que sostiene como verdadera y que las condiciones
determinantes de la proferencia nos resultan accesibles a ambos.
En este caso, pareciera que el siguiente enunciado puede proveer
evidencia a favor de (T):

(E) Kurt pertenece a la comunidad de habla alemana y Kurt
sostiene como verdadera “Es regnet” el sibado al mediodiay esta
lloviendo cerca de Kurt el sibado al mediodia.

59



60

Capitulo 2

Si vamos a suponer que (T) provee una interpretacion del
significado de “Es regnet” en alemdan, tenemos que suponer que
debe ser verdadero para todo hablante alemdn (x) y todo tiempo
(£). Asi, pues, tenemos que interpretar que la evidencia a favor de
(T) tiene que ser tal que respalde la generalizacién de (E). Esto es:

(GE) (x) (¢) Six pertenece a la comunidad de habla alemana, x
sostiene que es verdadero “Es regnet” en t si y sélo si esta llovien-
do cercadexent

Ahora bien, hemos anticipado que no podemos acceder al
significado de un hablante sin conocer sus creencias y, conver-
samente, no podemos acceder a sus creencias sin conocer el sig-
nificado de sus palabras. ;En qué sentido, entonces, la apelacién
al principio de caridad permite sustraernos a este circulo? En otras
palabras, ¢cémo es que dicho principio resolveria el problema
de la interdependencia de creencia y significado, tomando a la
creencia como constante, en tanto se resuelve el significado?

Este principio, que debemos a Neil Wilson, ya habia sido em-
pleado por Quine en Word and Object para la situacién de tra-
duccién radical. Como veremos, Davidson, a su vez, lo toma de
Quine, pero hard un empleo mucho més amplio del mismo.*

Recordemos, en primera instancia, qué se intenta compren-
der. Para ello seguiré la propuesta de Alberto Moretti (2008):**
lo que se pretende comprender es lo expresado lingtiisticamente
por alguien y, con eso, comprender algo acerca del sujeto que se
ha expresado.

33 Quine hace un uso del principio de un modo restringido ala determinacién de
las conectivas logicas oracionales, en tanto que Davidson lo aplica, para usar
sus propios términos, del principio al final. Asimismo, Amoretti y Vassallo
(2008) sefialan un punto que, en mi opinién, es digno de andlisis: sostienen
que mientras que en Quine el principio posee sélo estatus pragmadtico, en
Davidson dicho estatus es constitutivo, puesto que para este tltimo, no es
una opcién para la interpretacion: sin él la interpretacion no seria posible.
Volveré sobre esta cuestion en el capitulo proximo, en el que voy a detenerme
a considerar los rasgos de la nocién de creencia.

34 Sigo explicitamente en este apartado la presentaciéon que formula Moretti
(2008: cap. 1).



Karina Pedace

La descripcién de mds bajo nivel del fenémeno de la clase que
tendra que estudiarse serd algo como “Esa mujer (sea M) emitid
los sonidos tales y cuales”. La primera hipétesis que ha de for-
mular el intérprete (I) es que M emiti6é una expresion lingtiistica
y se van a dar privilegio a los casos de emisiones favorables a la
hipétesis mas especifica: M emitio la oracion S.

En virtud de que el intérprete, en caso de que expresara su
comprensién de S, lo haria en su propio lenguaje (cuya sintaxis
conoce), continuard a través de una presuncion acerca de la for-
ma de S elaborada a partir de sus conocimientos gramaticales.
Todas las hipotesis sintacticas que I haga acerca de las expresio-
nes de M determinardn una teoria sintictica sobre el lenguaje
de M (sea £) cuya validez empirica va a depender de que la teoria
semantica (sobre £) que la utilice resulte empiricamente justi-
ficable. Hasta aqui, tenemos que M profirié la oracién S, pero
¢qué tipo de acto de habla realizé M? y ¢squé contenido tuvo ese
acto? El intérprete empleard alguna presuncién sobre fuerzas ilo-
cucionarias para conjeturar, por ejemplo, que M afirmé D, siendo
D una oracién declarativa de £ que, supuestamente, exhibe el
contenido de S. Resta atin interpretar D, i.e. conferirle significa-
do, a los efectos de clarificar ese contenido.

Segtin hemos visto en el apartado anterior, Donald Davidson
propuso que la forma adecuada de dar significado a D tiene su
clave en la generacién de un teorema de la forma “D es verdadera
siy sélo si p”, un tipo de teorema que Tarski nos ha ensefiado
de qué modo generar. Llegado a este punto, sobre la base de que
M afirmé D y D es verdadera si y sélo si p, el intérprete puede
interpretar la proferencia de S del modo siguiente: M afirmé que
py M cree que p.*®

Ahora bien, estas dltimas conclusiones dependen, por un
lado, de que el analisis ofrecido para S satisfaga una restriccién
holista: esto es, que pueda integrarse en una teoria que ofrezca
analisis para un ndmero suficientemente amplio de oraciones de

35 Ala vera de la teoria de la interpretacion radical como un expediente que nos
provee simultdneamente de una teoria del significado y una teorfa de la creencia,
la asercién y la creencia parecen ser dos caras, pues, de la misma moneda. A partir
ello, el lenguaje y la mente han de quedar inextricablemente unidos.

61



62

Capitulo 2

£3% En este punto parece tallar una restriccién central de la
empresa interpretativa: el principio de racionalidad entendido,
fundamentalmente, en términos de consistencia légica entre
las actitudes proposicionales atribuidas a los hablantes. Tal
como consideraremos en mas detalle en el capitulo préximo, la
identidad del contenido proposicional de cada actitud depen-
de de sus relaciones (especialmente, légicas) con los restantes
contenidos. Segin veremos, el examen de la actividad lingiiis-
tica proporciona, a juicio de Davidson, un criterio muy impor-
tante para la determinacién de las caracteristicas de nuestra
racionalidad. Un paso fundamental de ese examen consiste en
dilucidar la estructura de nuestro lenguaje. Un factor esencial
para esto, y el mas ligado con la idea de racionalidad, es la acla-
racién de los principios inferenciales involucrados. Y el nicleo
minimo de tales principios, también el mds relacionado con la
idea de lenguaje, esta dado por las reglas inferenciales deducti-
vas, reglas que caracterizan una idea de coherencia entendida
como ideal regulativo para la aceptabilidad y constituibilidad
de conjuntos de creencias. De lo que se trata, entonces, es que
la atribucién de actitudes proposicionales a los hablantes de £
alcance la magnitud adecuada como para constituir una base
empirica que confirme la teoria y, asi, obtengamos la inter-
pretacién de D, interpretacién que, como vemos, no quedard
en absoluto confinada al bicondicional tarskiano correspon-
diente.

36 Como advierte Moretti (2008) este holismo no significa que la teorfa afirme la
desmesurada tesis de que no se es competente en el manejo de una expresién
si no se llegd a conocer el significado de las infinitas oraciones de las que
puede formar parte (al cabo, el significado de todas las posibles expresiones
del lenguaje); como el propio Davidson admite, hay relaciones que resultan
mds relevantes que otras a la hora de determinar un cierto contenido
proposicional. Asimismo, Moretti sefiala que admitir que la teoria propuesta
debe ser compatible con una explicacién sensata de la aprendibilidad del
lenguaje y de la comunicacién exitosa no estd en pugna con una teoria holista
que no necesita atribuir al hablante competente un conocimiento completo
del significado de ninguna expresién, y que tampoco implica sostener que
todas las relaciones que una expresion tiene con todas las demds contribuyan
con igual importancia a la determinacién de la funcién semantica. Volveré
sobre esta restriccion holista en el capitulo préximo.



Karina Pedace

En resumen: hemos supuesto que estamos frente a una
actividad presumiblemente lingiiistica que nos es imposible,
por mera observacién, entender. En tal caso, nuestro Ginico
elemento de juicio serdn grupos de emisiones, prima facie ora-
cionales, que sean sostenidas como verdaderas por los presuntos
hablantes. Y a fin de poder atribuir significado a esas emi-
siones, deberemos atribuir simultdneamente muchas creen-
cias a los hablantes (requisito holista). Ahora bien, segtn la
interdependencia ya aludida, atribuir creencias, interpretar
emisiones y caracterizar como lingiiistica cierta actividad, no
son tareas que puedan separarse; por tanto, sélo es posible
comenzar la construccién de la teorfa interpretativa, supo-
niendo que se comparte con los presuntos hablantes un vasto
conjunto de creencias.

Aqui es donde llegamos al empleo que Davidson hace del
principio que toma de Quine. Para interpretar algo como len-
guaje, es inexorable proceder conforme al principio de caridad: esto
es, (i) considerar como verdaderas un vasto nimero® de oraciones
que los hablantes del lenguaje que se estd interpretando sostie-
nen como verdaderas y (ii) asignar condiciones veritativas comunes
a oraciones del lenguaje desconocido y del propio lenguaje. Si
suponemos un repertorio de creencias basicas compartidas, po-
demos conjeturar que respecto de determinadas situaciones las
creencias del hablante y las nuestras van a ser las mismas y, de
este modo, nuestras creencias han de constituir el “puente” ha-
cia la interpretacién de las emisiones del hablante extranjero.
En consecuencia, el intérprete nunca puede estar en posicién de
creer que los hablantes que interpreta tienen creencias radical-
mente diferentes de las suyas.

Sélo entonces, esto es, cuando una caracterizacién tarskiana
de las condiciones veritativas —del tipo que hemos expuesto en

37 Para una defensa de una relacién inseparable entre la caridad y el holismo
davidsonianos puede verse Malpas (2007). Asimismo, para una critica
respecto de la pretensién de derivar el holismo a partir del principio de
caridad, véase Fodor y Lepore (1992). No obstante, en el capitulo préximo
volveré sobre las relaciones que guardan entre si estas restricciones de la
empresa interpretativa.

63



64

Capitulo 2

el apartado anterior- es puesta bajo las restricciones que se de-
rivan de considerar la situacién del intérprete radical, permite
adscribir un conjunto razonable de actitudes proposicionales a
los hablantes de un lenguaje particular y puede considerarse jus-
tificada la sustitucién de “es verdadera si y s6lo si” por “significa
que” en los teoremas de la forma “D es verdadera si y sélo si p”.
Llegada a este punto, una teoria de esa forma da todos los signi-
ficados oracionales. Con lo cual, quedaria resuelto el problema
que dio origen a la pregunta por la naturaleza del significado
oracional.

Vemos, ahora, mas detenidamente cudl es el objetivo y la na-
turaleza de la contribucién davidsoniana.

2.3. ;:Comprender la comprensién?

Entre los objetivos que pretenden justificar el empleo de la
“semdntica de los l6gicos” para estudiar el lenguaje natural, Mo-
retti (2008: 12) identifica los siguientes.

Por un lado, (1) discriminar las categorias basicas de la mas
clara y simple teoria acerca del mundo, que se ofrece en un mo-
mento dado en nuestro lenguaje.

Por otro, (2) contribuir a explicar aspectos centrales de nues-
tro comportamiento lingiiistico o de nuestro lenguaje, en parti-
cular la idea de significacién o la de comprensién lingiiistica. A
su vez, al interior de esta empresa distingue los dos propdsitos
siguientes: (2.1) predecir o explicar la conducta verbal y (2.2) ex-
plicar la comprensién del hablante, pudiendo con esto referirse
al modo como le es posible a un intérprete cualquiera caracte-
rizar la comprensién que le atribuye al hablante o bien a las ca-
racteristicas de la comprensién que el hablante posee o que se
atribuye a si mismo. Ambos objetivos, sostiene, difieren de (2.3)
especificar formalmente las relaciones de significacién que vin-
culan entre si a los simbolos que intervienen en la comunicacién
verbal. Asimismo, Moretti sefiala -en una escueta e inquietante
nota- que “hay un proyecto conexo que, para muchos, suena mas
estimulante: comprender -como distinto de explicar y predecir-



Karina Pedace

la comprensién lingiiistica (huir del externalista Hempel hacia el
hondo Dilthey)”.?®

Cuando el objetivo es del tipo (2), Moretti sostiene que se ob-
tiene una justificacién para aplicar las técnicas légicas al lengua-
je natural a partir de la idea de que parte principal del andlisis
del lenguaje y la comprensién lingtiistica reside en la determina-
cién de las relaciones entre significados lingiiisticos (la estructu-
ra semantica). Ahora bien, el aspecto de acceso mds directo del
funcionamiento del lenguaje y la comunicacién estd dado por
-como vimos que sostiene Davidson- las emisiones de oraciones
y las relaciones que guardan entre si. Y las relaciones mas impor-
tantes entre oraciones son las relaciones inferenciales (su estruc-
tura légica), que pueden verse como restricciones a las condicio-
nes veritativas en conjuntos de oraciones. Por tanto, desde esta
perspectiva, resulta adecuado intentar satisfacer el propésito (2)
mediante la aclaracién de la estructura logica del lenguaje.®

Otra consideracién conduce cerca de la semdntica formal
cuando el fenémeno que se intenta aclarar es el de la compren-
sién lingiiistica, pero sin prejuzgar sobre el papel que en esta
tarea cabe a la nocién de significado y demds conceptos empa-
rentados; esto es, cuando se evitan los giros intensionales en tanto
su esquema de comprensién es, como sostiene Davidson, parte
del problema general que debe resolverse. Desde un punto de
vista filoséfico, nos recuerda Moretti, lo que entonces interesa
no es interpretar un lenguaje particular; es decir, “lo que filoséfi-
camente importa es discutir cudl sea la forma general de una teoria
de la comprension lingjiistica para cada lenguaje particular” (2008:
13; mis itdlicas).

Desde esta bisqueda, la tarea de una teoria semdntica sera —tal
como consigna Moretti (2008)- caracterizar a través de un conjunto

38 Moretti remite a H. Schneider (1979).

39 Moretti advierte que en este punto da la impresiéon de que la teoria
davidsoniana produce un deslizamiento insuficientemente justificado
desde el —~supuestamente exitoso- andlisis l6gico del lenguaje motivado por
preocupaciones onto gnoseoldgicas, esto es, cuando el objetivo es de tipo (1),
hacia su estudio mediante procedimientos similares (la “semdntica de los
16gicos”) pero ahora con fines lingiiisticos.

65



66

Capitulo 2

de especificaciones que sea finitamente determinable y empirica-
mente revisable, lo siguiente:** (a) los significados de las oraciones,
(b) los significados de las expresiones no oracionales que componen
oraciones, (c) las relaciones entre (a) y (b), (d) las relaciones entre los
significados de las oraciones, con la implicacién como paradigma y
(e) las relaciones entre los significados suboracionales.

Con estos desiderata, el modelo de dicha teoria se ha de buscar
en la semantica tarskiana que, segiin hemos visto, consiste basica-
mente en la caracterizacién de un predicado veritativo adecuado al
lenguaje en estudio. Recordemos que las construcciones formales
tarskianas fueron usadas, canénicamente, para dotar de significa-
do a sistemas puramente sintdcticos, a los efectos de asemejarlos
apropiadamente —para fines légicos- a los lenguajes naturales. De
esta “semilla”, nos dice Moretti, seguramente crecié la semantica
davidsoniana para los lenguajes naturales: esto es, al poner entre
paréntesis la inteleccién de un lenguaje cualquiera, tal como tie-
ne lugar al adoptarse la perspectiva del intérprete radical, “buena
parte de lo que queda es un sistema de conjeturas sinticticas, y los
procedimientos debidos a Tarski son una interesante promesa de
restitucién de lo que falta” (Moretti, 1996: 56).

Tal es, en mi opinién, el marco en el que hay que inscribir la
teoria de la interpretacién radical de Donald Davidson, esto es,
como una propuesta semdntica del tipo de condiciones veritativas,
que ha de tener a la teoria tarskiana de la verdad como forma o es-
tructura bdsica® a la que, no obstante, se ha de complementar con
elementos ajenos a ella: las peculiares restricciones que impone la
adopcién de la perspectiva del intérprete radical para su aplicabi-
lidad empirica. En consecuencia, cabe enfatizar que la propuesta
de Davidson no radica en identificar, lisa y llanamente, el signifi-
cado de una oracién con sus condiciones de verdad: estas son un
aspecto central de aquel, pero estdn lejos de agotarlo. Me interesa
sefialar, entonces, que las singulares restricciones que se derivan
de la consideracién de la adopcién de la perspectiva del intérprete

40 Cfr. Moretti (2008: cap. 1).

41 Sélo, pues, como producto secundario se ofrece, para un lenguaje particular,
un modelo al que tendria que ser empiricamente equivalente cualquier teorfa
sobre ese lenguaje particular.



Karina Pedace

radical se encuentran en el corazén mismo de la contribucién da-
vidsoniana* y constituyen el aspecto que, en mi opinién, hace que
en lugar de concebirla meramente como un intento de consecu-
cién del objetivo (2.2) (explicar la comprensién del hablante) -que
es aquel en el que estariamos inclinados a inscribirla prima facie-,*
tal vez amerite que la ubiquemos en el seno del proyecto conexo
que menciona Moretti, esto es: el de comprender -como diferente
de explicar y predecir- la comprensién lingiiistica.**

42 En consonancia con esta indicacién, Quintanilla (1995) concibe el proyecto
de Davidson a la vera de las dos tradiciones identificadas por Strawson
(1983), a saber, los tedricos de la semantica formal y los tedricos de la
intencién comunicativa. Desde esta perspectiva, por un lado, Davidson
transita el camino abierto por Frege, Tarski, Carnap y Quine, en tanto abreva
en la aplicacién de la semantica formal a los lenguajes naturales y utiliza
como instrumento principal el analisis de las condiciones de verdad con la
finalidad de proporcionar el significado de la oracién. Por otro lado, adhiere
a aquella tradicién centrada en las relaciones entre hablantes e intérpretes
y los actos de habla que ellos pueden realizar, tradiciéon que dirige su
atencion a las nociones de comunicacién e intencién y que fue desarrollada
inicialmente por el segundo Wittgenstein, Austin y Grice.

43 Soy consciente de que hay un sentido claro en el que se pretende que la teoria de
la interpretacion explique la comprensién lingtiistica. En efecto, como es sabido,
el propio Davidson nos dice que desea tomar en serio la idea de “teoria” en
“teorfa del significado” y tal es la promesa que encuentra en la teorfa tarskiana
de la verdad. Mas atin, nos advierte que en la medida en que las teorias de la
interpretacién son teorias empiricas de la verdad, sus axiomas y teoremas han de
considerarse leyes naturales, punto que discute en “Reply to Foster”. No obstante,
a mi juicio, esta empresa -relativa a lenguajes particulares- se da sélo dentro
del marco que resulta relevante discutir desde el punto de vista filoséfico, que
no es ya la cuestién de interpretar un lenguaje particular, sino determinar cual
sea la forma general de una teoria de la comprension lingjiistica para cada lenguaje
particular. Esta tltima empresa es la que habilita, en mi opinién, la posibilidad
de cifrar el objetivo de su contribucién semdntica en la comprension —como
distinta de la explicacién y la prediccion- de la comprensién. En un espiritu
afin, Devitt sostiene que la perspectiva interpretacionista se acerca a la tradiciéon
europea de la Versteben (cfr. Devitt, 1991: cap. 10).

44 Como veremos, entre estas restricciones ha de estar el principio constitutivo
de la racionalidad que introduce la normatividad de lo mental, rasgo que, a
juicio de Davidson, segrega radicalmente los conceptos mentales de los de las
ciencias naturales y los torna definicional y nomolégicamente irreducibles a
estos (volveré sobre esta cuestién en el capitulo 4). De este modo, el proceso
de interpretaciéon que estarfa involucrado toda vez que nos comprendemos
(v que, segin explicitaremos, en su desarrollo completo supone conceptos de

67



68

Capitulo 2

Ahora bien, ¢de qué estrategia se vale Davidson en su intento
de hacer comprensible la comprensién lingtiistica,* nuestro pe-
culiar “modo de ser en el habla”*?

Andrew Carpenter (2002) ubica la estrategia davidsoniana en
la tradicién trascendental kantiana, en el siguiente sentido.

La estrategia trascendental kantiana puede esquematizarse
asi:

1. Se identifica un fenémeno sobre cuya existencia estamos
de acuerdo;

2. se investigan las condiciones necesarias para la posibilidad
de dicho fenémeno (“andlisis trascendental”);

3. se examinan las implicaciones filoséficas del analisis resultante.

actitud proposicional, cuya posesién es caracteristicamente humana, propia
de “animales racionales”) se revela como elusivo a todo intento de explicacién/
prediccién de corte “hempeliano”, dado que no podra ser capturado en cuanto
tal bajo las leyes estrictas que gobiernan el mundo natural. Esta es la senda por
la que veo plausible, en principio, pensarlo a Davidson como “abismandose”
en las “profundidades” diltheyanas. Cuando discutamos su original respuesta
al problema mente-cuerpo, el monismo anémalo, nos detendremos en la
manera expresa en que el propio Davidson relaciona el anomalismo de lo
mental con la polémica entre explicacionistas y comprensivistas y, asimismo,
aludiremos a las conexiones que él mismo traza con el proyecto de Gadamer.
No obstante, soy plenamente consciente de que esta filiacién que aqui estoy
meramente sugiriendo, requiere —entre otras cosas- introducir precisiones a
propésito de la nocién misma de “comprender”, que tal como la concibo, ha
de estar intimamente relacionada con el cardcter trascendental del proyecto
davidsoniano. En un espiritu consonante con esta sugerencia véanse -inter
alia- Malpas (2002) y Quintanilla, P. “La hermenéutica en didlogo con
otras tradiciones”, disponible en http://textos.pucp.edu.pe/pdf/1672.pdf
[11/10/2017].

45 Hablo, indistintamente, de “comprensién” o “comunicacién” lingiiistica
para capturar la idea de que entendemos las oraciones que intercambiamos
(en términos de Moretti: la idea de que hay “fluidez dial6gica”).

46 Cfr. Moretti (2008: 57). No pretendo sugerir que Davidson considere que la
tarea de echar luz sobre la comprensién lingiiistica se agote en la dimensién
filoséfica; de hecho, en “Belief and the Basis of Meaning” (1974b/1984) hace
explicito que la teoria de la interpretacién ha de ser un trabajo comun del
filosofo, el lingtiista y el psicélogo (entiendo que en tanto teoria disefiada
para un lenguaje particular). Simplemente, intento precisar en qué consistiria
la contribucién estrictamente filosofica en la comprension de la comprension
lingiiistica.



Karina Pedace

En el mds célebre argumento trascendental kantiano, la de-
duccién trascendental de las categorias, Kant identifica a la expe-
riencia como el fendémeno a explorar (paso 1). Luego argumenta
que las condiciones necesarias para la posibilidad de la experien-
cia incluyen la aplicabilidad de cada una de las doce categorias
(paso 2). Finalmente, entre las muchas implicaciones de dicho
andlisis, se encuentran las respuestas kantianas al escepticismo
cartesiano y humeano (paso 3).

A juicio de Carpenter, Davidson presenta un argumento tras-
cendental de esta forma acerca de la posibilidad de la comuni-
cacién lingtiistica. Bajo esta sugerencia, creo que es plausible
concebir el proyecto involucrado en la teoria de la interpretacion
radical del modo siguiente. Se adopta como punto de partida el
fenémeno de la comunicacién, esto es, se asume que entendemos
las oraciones que intercambiamos (paso 1); a partir de explicitar
cémo es posible que tengamos o adquiramos esa capacidad se
muestra que somos capaces de comprender o dar significado a
un plexo ilimitado de emisionesy de este modo se legitima con-
ceptualmente la presuposicién involucrada en el paso 1 (paso
2);¥ se trazan implicaciones filosoficas a partir del analisis tras-
cendental resultante (paso3).

En otros términos: se pretende validar conceptualmente la
presuposicién inicial mostrando que podemos construir teorias
tarskianas interpretativas para nuestros lenguajes; a partir de
alli se han de extraer consecuencias filoséficas diversas, entre las
cuales me interesan, centralmente, las que impactan en el trata-
miento davidsoniano de algunos problemas cruciales en filoso-
fia de la mente, que consideraré en la seccion II.

Tal como anticipé, mi interés no es hacer una exposicion criti-
ca del proyecto interpretativo davidsoniano (ardua y apasionante

47 En consecuencia, no se pretende descubrir la estructura empirica que
determina nuestra comprensién lingiiistica, ni proponer un procedimiento
practico para lograrla; la empresa filoséfica parece resultar previa a estos
objetivos, en la medida en que presuponen que existe tal comprensién y que
la presuposicion es legitima.

69



70

Capitulo 2

empresa),” puesto que me alejaria del objetivo que persigo en
este libro. Esto es, en lo que sigue, voy a concederle (“caridad”
mediante) la adecuacién de su andlisis trascendental del fené-
meno de la comunicacién lingtiistica, para detenerme en la con-
sideracién de los principios constitutivos que en él se revelan
(especialmente, el principio constitutivo de la racionalidad) a los
efectos de examinar el impacto que han tenido en el tratamiento
que hizo Davidson de algunos problemas cruciales de filosofia
de la mente.

Para formularlo en los términos del esquema trascendental
tripartito que presenta Carpenter: no me voy a ocupar del tran-
sito de 1 a 2, sino de algunos aspectos especificos involucrados
en el pasaje de 2 a 3, a saber, de la extraccién de implicaciones re-
lativas al problema mente-cuerpo, la relacién entre pensamiento
y lenguaje, y el problema de las perspectivas de primera y tercera
persona de la atribucién mental.

Resumamos, entonces, el derrotero que hemos transitado
hasta aqui de la mano de Moretti (2008: cap. 1). El punto de
partida es que comprendemos cierto lenguaje £, y la idea es que
podemos legitimar conceptualmente esta presuposicién mos-
trando como es posible, para nosotros, construir empiricamente

48 Entre algunas de las criticas mas relevantes a la propuesta davidsoniana
puede verse, inter alia, Lepore y Ludwig (2005). Alli, en la Parte IT argumentan
que Davidson no logré justificar a priori, como tendria que haber hecho, que
la interpretacion radical pueda funcionar para cualquier hablante. Asimismo,
la Parte III -Metafisica y Epistemologia- es mayormente critica de las
conclusiones que Davidson traza en dichas dreas a partir del proyecto de la
interpretacién radical. Entre otras cuestiones, objetan que el punto de vista
delintérprete radical pueda explicar la autoridad de primera persona, y sostienen
que Davidson tampoco ha logrado mostrar cémo es que la interpretacién
radical es una condicion necesaria del concepto de objetividad. Su objecién central
es que no se ha mostrado que el proyecto de interpretacién radical sea posible,
y por tanto, sus implicaciones epistemoldgicas y metafisicas carecerian de
apoyo suficiente. Puede consultarse, a su vez, el diagnéstico de Moretti
(2008), que parece consonante con el de Lepore y Ludwig en varios puntos.
Para Moretti, desde la propuesta davidsoniana, se corre el riesgo de conseguir
entender s6lo como conviene disefiar para cada uno de los miembros de un
amplio conjunto de lenguajes naturales una teorfa capaz de representar lo
que llamarfamos intuitivamente sus nexos de significaciones, sin por eso
alcanzar a dar cuenta del fenémeno de la comprension.



Karina Pedace

una interpretacion de las oraciones de £. La contribucién david-
soniana intentdé mostrarnos (i) que podemos llevar a cabo un
proceso constructivo que se ajusta a las formas tarskianas (que,
en especial, produce teoremas de la forma “D es @ siy sélo si p”)
y (ii) que podemos controlar su adecuacién interpretativa a tra-
vés de nuestros recursos cognitivos hasta llegar a una instancia
en la que resulte razonable creer que nos suministra, a la vez, un
predicado veritativo £ e interpretaciones para las oraciones de £.
Logrado dicho estadio hemos de tener motivos para creer que el
predicado @ es el predicado “verdadera” (y que, entonces, p da
condiciones veritativas de D) y que el predicado relacional “es @
siy solo si” puede sustituirse por “significa que” (y que, entonces,
p da el significado de D).*

De este modo, parece ser que al cabo de la “teoria” de la in-
terpretacion radical, nos quedamos con lo que ya teniamos pero,
ahora, no tendrfamos motivo para creer que se pueda tener una
teoria mds explicativa; no hay necesidad de ella.*” En este sentido,
el mérito principal de esta via, a juicio de Moretti (2008: 68), es el
de ofrecer cierta legitimacion teérica del concepto de lenguaje, al
sostener que su contenido se agota en la determinacién de la for-
ma general de una teoria empiricamente accesible, para la com-
prensién de un lenguaje natural cualquiera, dado que cuando se
tiene tal cosa se ha mostrado como es posible que tengamos un lenguaje,
esto es, como es posible que no haya limite para la comprension
de oraciones nuevas. De manera que, en esencia, lo que tendria-
mos no es una “teoria” sino sélo una manera aparentemente teé-
rica de mostrar el funcionamiento correcto del lenguaje.

Desde esta perspectiva, acuerdo con el diagnéstico de Mo-
retti (2008): la teoria tarskiana (complementada, en mi opinién,
con las restricciones que se siguen de la adopcién de la perspecti-
va del intérprete) parece resultar un recurso heuristico para com-
prender como lenguaje cierta practica. La teoria tarskiana apare-
ce, entonces, no como “genuina” teoria sino como recurso para

49 He seguido en este punto la reconstruccién propuesta por Moretti (2008: 16-17).

50 En el sentido de que, segin afirma Davidson (1998) en su respuesta a
McDowell, parece que aqui “hemos llegado a algo que le pone un fin a un
cierto regreso”.

71



72

Capitulo 2

adquirir una habilidad (una habilidad que, dice Davidson (1998)
en respuesta a Rorty, sin embargo, sélo puede describirse apelan-
do al marco provisto por una semantica formal). Formulado en
otros términos: aparece como la constitucién de un marco den-
tro del cual formular teorias, esto es, como dando la posibilidad
de teorizar y, por ende, no como teoria.*

El caracter constitutivo de la semantica se muestra, entonces,
en la comunicacién lingiiistica; frente a esto, la reflexién que nos
deja con lo que ya teniamos, pese a que no posee caricter infor-
mativo, lejos de ser inttil, puede ayudarnos a orientar la mirada
hacia ese caracter constitutivo.

Tal es el sentido, en el que al comienzo del presente capitulo
he sostenido que concibo la teoria de la interpretacion radical como
la explicitacion davidsoniana de aquello que hacemos al llevar a
cabo una practica peculiarmente nuestra, humana, tal como es la
comunicacién lingtiistica. De este modo, encuentro pertinente
tomar a la teorfa de la interpretaciéon radical como el “hilo de
Ariadna” que nos permitird ver el entramado conceptual de la
original contribucién antropolégica de Davidson, la figura que,
en mi opinién, surge de su “rompecabezas conceptual”.

51 Este modo de entenderla hace ver que “la reflexién semdntica conduce
a formular trivialidades, a lo sumo explicitaciones, porque de ese modo
muestra que es posible la comprensién de significados lingtisticos que
creemos tener” (Moretti, 2008: 70).



Capitulo 3: El concepto de creenciay sus rasgos

El holismo, el externismo y el rasgo normativo de
lo mental se sostienen o caen juntos (...) creo
que los elementos normativos, holistas y exter-
nistas en los conceptos psicoldgicos no pueden
ser eliminados sin cambiar radicalmente de tema.
(Davidson, Nicod Lectures, V, mis italicas).

Como vimos en el capitulo anterior, la interpretacion radical
requiere asumir ciertos supuestos no sélo respecto del significa-
do de las expresiones, sino también respecto de la relacién entre
las creencias, las oraciones y el mundo. En especial, hemos visto
cémo la interpretacién del lenguaje de un hablante supone, dada
la manera peculiar en que se vinculan significados y creencias, la
asignacién simultdnea de condiciones de verdad a sus emisiones
y de estados mentales al hablante.

Ahora bien, dado que la tnica evidencia con la que cuenta el
intérprete radical son las conductas efectivas y posibles de los
hablantes,*> al emprender la tarea de interpretacién radical es

52 Uno de los puntos que Fodor y Lepore (1992) cuestionan es el supuesto
que consideran comun a Quine y Davidson, segtn el cual nada puede ser un
lenguaje a menos que la interpretacién radical sea posible. A tal efecto, una
de las cuestiones que atacan (pp. 72-76) es el caricter poco transparente de la
nocién de “intérprete” que Davidson tiene en mente: no se nos dice de modo
preciso en qué consiste la “virginidad” del investigador. Los lingiiistas de
campo reales explotan las intuiciones de sus informantes, e invariablemente
se acercan al analisis de la lengua extranjera con un background de supuestos
teoricos muy poderosos. A juicio de ellos, es enteramente implausible asumir
que estos supuestos de background no jueguen ningln rol esencial en la
seleccién de las teorias-T por parte del lingtiista. Su punto no es sélo que
funcionan en el “contexto de descubrimiento”, sino que también funcionan
en el “contexto de justificacién” como parte del corpus de restricciones
empiricas a las que tiene que adecuarse la teoria-T preferida. De este modo,
para Fodor y Lepore, serdn las observaciones disponibles de la conducta del
informante mds los supuestos de background aquello que conducird a la eleccién
de una teoria-T para la lengua extranjera. A partir de esto, nos dicen, no se
sigue que la interpretacién radical sea posible en los términos pretendidos
por Davidson: esto es, que la eleccién de la teoria-T pueda hacerse sobre la

73



74

Capitulo 3

necesario construir una teoria de la accién en forma simultdnea
con la construccién de una teoria del significado; esto es, el in-
térprete deberd partir no sélo de ciertos supuestos pertenecien-
tes a una teoria del significado, sino también de supuestos perte-
necientes a una teoria de la accién intencional. De este modo, la
teoria de la interpretacién podria considerarse como una teoria
combinada del significado y la accién, esto es, una teoria que
apunte tanto a asignar interpretaciones a las oraciones del ha-
blante como contenidos a sus acciones. La evidencia basica para
lo primero, como hemos visto, estd constituida por las oraciones
sostenidas como verdaderas [hold true], en tanto que para lo se-
gundo, estd dada por las preferencias del hablante exhibidas en
sus acciones. En este sentido, en distintos trabajos®® Davidson
hace explicito su objetivo de ofrecer lo que denomina una “teorfa
unificada” en la que “el significado, la creencia y el deseo seran

tratados como elementos completamente coordinados en una

comprensién de la accién”.**

base de mera evidencia observacional (junto con las restricciones generales
que pueda haber sobre la inferencia teérica como tal). Frente a esta objecion,
Evnine (1991: 133, las cursivas son mias) divide las aguas entre el proyecto de
Quine y el de Davidson: “mientras que Quine piensa que el asentimiento es
puramente conductual, Davidson admite que la evidencia es irreduciblemente
intencional”. Una indagacién mas profunda acerca de la licitud de este punto
de partida davidsoniano excederia, no obstante, los limites de nuestro trabajo,
de modo que esta observacién vale como mero sefialamiento. Tal como
expresé en el capitulo anterior, mi intencién no es hacer una consideracién
critica de la teoria davidsoniana de la interpretacion radical en si misma, sino
de sus implicaciones para la filosofia de la mente.

53 Cfr. vgr. Davidson (1980b/2004), (1984b/1984).

54 Davidson (1980b/2004: 152). En el capitulo anterior, enfaticé que la teoria
de la interpretacién radical no es una mera teoria de condiciones de verdad,
sino que a los efectos de su aplicabilidad empirica hay que complementarla
con elementos ajenos a ella, a saber: las restricciones que surgen de la
adopcion de la perspectiva del intérprete radical. En este sentido, sugeri que
la contribucién davidsoniana debia pensarse a la vera de sus didlogos con
Tarski y Quine, respectivamente. Su teoria unificada nos invita, ahora, a
precisar dichas restricciones, en las que Davidson pone en juego lo que nos
hace peculiarmente humanos, mediante un dialogo al que hay que sumar los
aportes de los teéricos de la decision. En este sentido, Lepore y Ludwig (2005:
257) sostienen que la teoria unificada, lejos de reemplazar el procedimiento



Karina Pedace

Hasta aqui, hemos supuesto que la identificaciéon de las acti-
tudes del hablante de sostener oraciones como verdaderas seria
suficiente para dar lugar a una interpretacién de cada oracién
en su lenguaje. Dichas actitudes nos ofrecen la pista inicial so-
bre cémo interpretar oraciones ocasionales [occasion sentences].
Dado que cualquier término puede aparecer en una oracién oca-
sional, es plausible suponer que las interpretaciones asignadas
a las oraciones ocasionales nos proveerdn evidencia para las in-
terpretaciones de todos los términos del lenguaje en cuestion.
No obstante, la interpretacién correcta de los términos “mds o
menos remotos de lo que es inmediatamente observado” (Da-
vidson 1980b/2004: 157) dependerd, especialmente, de como el
hablante trata las oraciones ocasionales como apoyando las ora-
ciones que los contienen y qué oraciones ocasionales trata como
consecuencias de las oraciones que los contienen. Esto es, la in-
terpretacion de los términos (cuyas condiciones de aplicacién
estan guiadas por una teoria compleja en la que estdn insertos)
dependera de trazar las conexiones de apoyo entre las oraciones
acerca de lo inmediatamente observable y las oraciones mas re-
motas (digamos, oraciones tedricas).

Dado que las relaciones de apoyo son tipicamente mds dé-
biles que las de implicacién, lo que se requiere es una medida
del grado en el cual un hablante trata a una oracién ocasional
dada -contra el background del resto de su teoria- como apoyan-
do a una oracién tedrica. Esto a menudo se va a reflejar en cémo
incrementa o decrece su confianza en la verdad de una oracién
tedrica, con el correspondiente incremento o la merma de su
confianza en la verdad de las oraciones ocasionales. Una vez que
se ha reconocido, entonces, la relevancia del grado de creencia
en este contexto, podemos advertir que serd de central impor-
tancia también para el caso de interpretar oraciones ocasionales
(dado que, con frecuencia, sostenemos como verdaderas oracio-
nes acerca de eventos en nuestro entorno con bastante menos
que una confianza perfecta). En consecuencia, debemos reparar

de la interpretacién radical presentado inicialmente en (1973/1984),
constituye un refinamiento del mismo.

75



76

Capitulo 3

no sélo en las actitudes de sostener oraciones como verdaderas,
sino también en los grados de confianza que un hablante tiene
en la verdad de sus oraciones y, similarmente, para las actitudes
optativas hacia las oraciones, el grado en el cual el hablante desea
o prefiere que la oracién sea verdadera. Una teoria de la interpre-
tacién completamente articulada requerird, entonces, el empleo
de grados de confianza en la verdad de las oraciones (probabili-
dades subjetivas) y de deseabilidades [desirabilities| relativas asig-
nadas a la verdad de las oraciones.*

Este punto introduce una dificultad que, hasta ahora, habia
soslayado: si la asignacién correcta de interpretaciones requiere
que identifiquemos probabilidades subjetivas y deseabilidades,
¢cémo podemos hacerlo sin suponer lo que la teoria de la inter-
pretacion debe proveernos? En otros términos, hemos visto que
para resolver el problema de quebrar el circulo entre la creencia
y el significado, Davidson elige una actitud que considera como
vector de ambos: la actitud de sostener como verdadera una ora-
cién. El problema mds general que ahora nos concierne puede
tratarse en forma paralela: necesitamos identificar una actitud
que pueda emplearse como evidencia simultdnea para las pro-
babilidades subjetivas, las deseabilidades y los significados. La
solucién propuesta por Davidson reside en la actitud de preferir
una oraciéon como verdadera [prefer true| en lugar de otra. Esta
actitud es, pues, el andlogo de la actitud de sostener una oracién
como verdadera para la teoria de la decision, a partir de la ver-
sién de Richard Jeffrey que Davidson adopta como marco.*® Su
singular teoria resultard, entonces, de la unién entre la teoria del
significado —cuyos lineamientos centrales vimos en el capitulo
anterior- y una versién de la teoria de la decisién. En este senti-

55 Alos efectos de reconstruir la motivacién de Davidson para abrazar el marco
provisto por la teoria de la decisién, sigo los lineamientos principales de
Lepore y Ludwig (2005).

56 Cabe sefialar que Jeffrey escribié la primera edicién de The Logic of Decision
en Stanford entre 1961 y 1964, y segin consignan Lepore y Ludwig (2005:
252), por entonces estuvo en contacto con Davidson (de hecho, agradece
su ayuda en el prefacio, conjuntamente con la colaboracién prestada por
Patrick Suppes).



Karina Pedace

do, su teoria unificada puede concebirse, a mi juicio, a partir de
sus didlogos con Tarski y Quine, por un lado, y con Jeftrey, por
el otro.”” En opinién de Davidson, la teoria del significado y la
teoria bayesiana de la decision estan “evidentemente hechas una
para la otra” (1980b/2004: 158).

No obstante, no basta con establecer esta dependencia mutua,
dado que ninguna de las teorias puede ser desarrollada prime-
ro sobre la base de la otra. Por un lado, la teoria de la decisiéon
debe ser liberada del supuesto de que tenemos un conocimien-
to del significado determinado independientemente de ella, y a
su vez, la teoria del significado requiere de una teoria del grado
de creencia, a los efectos de hacer un uso serio de las relaciones
de apoyo evidencial. La teoria de la decisién normalmente es tes-
teada pidiéndole a un sujeto que elija entre opciones descriptas
por un experimentador, esto es, el sujeto elige entre oraciones y
el experimentador supone que sabe lo que esas oraciones quieren
decir para el sujeto. La teoria unificada abandona este supuesto
al tomar los datos en clave de elecciones entre oraciones ininter-
pretadas. Por otro lado, respecto de la teoria del significado, aun
cuando la actitud de sostener como verdadera fuera base suficien-
te para ella, segtin hemos visto, persiste la dificultad de que esta
actitud no posee una conexién obvia o directa con la accién. El
problema no consiste tanto, nos dice Davidson, en que sélo pue-
de ser observada la accién, sino en que nada puede contar como
una razén para suponer que alguien sostiene una oracién como
verdadera sin suponer mucho, a su vez, acerca de sus intenciones,
propésitos o valores. Estamos forzados, entonces, a traer el deseo
o la preferencia, tanto como la creencia, al centro de la escena.

En otras palabras: el sostener oraciones como verdaderas fue la
base evidencial para la teorfa de la creencia y el significado; al intro-
ducir la preferencia en la base evidencial, estamos en condiciones

57 Davidson (1995/2004) remite a la versién de Jeffrey (1990) y, asimismo, a la
teorfa de Ramsey (1931). Por razones de pertinencia y claridad expositiva,
voy a omitir deliberadamente los detalles técnicos de estas propuestas para
concentrarme, mds adelante, en el tratamiento conceptual de uno de los
rasgos propios de la nocién de creencia que, a mi juicio, guarda una clara
inspiracion en dichos aportes: la normatividad en tanto rasgo de lo mental.

77



78

Capitulo 3

de incorporar el deseo en la teorfa. Asi, nos dice Evnine (1991:114),
al emplear las elecciones de la gente entre pares de oraciones, Da-
vidson ha esbozado un método para asignar creencias y deseos al
hablante y significados a las oraciones entre las que elige.

En suma, a juicio de Davidson, se requiere una teoria unifi-
cada que nos dé el grado de creencia, las utilidades en una escala
y una interpretacion del habla sin suponer ninguna de ellas.*®
Esta teoria no pretende describir cémo nos interpretamos efec-
tivamente, sino que se ofrece, segin hemos dicho, “como una
especulacién sobre qué hace interpretable al pensamiento y al
lenguaje”, y si somos capaces de contar una historia acerca de
cémo esto es posible en los términos de su propuesta unificada,
“podemos concluir que las restricciones que la teoria ubica sobre
las actitudes pueden articular algunos de sus rasgos filosoficamente
significativos” (1995/2004: 128; mis itdlicas).

Precisamente, dispuesto a caracterizar dicha teoria, en “Could
there be a science of rationality?” Davidson hace explicitas las
tres vestricciones fundamentales que la teoria impone sobre las actitu-
des proposicionales y que, segin veremos, puesto que no son mera-
mente metodoldgicas sino que resultan restricciones constitutivas,
se nos ofrecen como los rasgos propios de lo mental: holismo, nor-
matividad vy externismo (cfr. Davidson 1995/2004: 129-130).%

58 Dados mis propdsitos, no voy a detenerme en la consideracion critica de la
teoria unificada que propone Davidson. En Davidson (1995/2004: 131-134)
pueden verse sus reconstrucciones de las objeciones principales que Chomsky
y Fodor le formularon a dicha teorfa y al método de la interpretacién radical.

59 Al tematizar cada uno de los rasgos en cuestion, volveré sobre el crucial
cardcter constitutivo de lo mental que, a mi juicio, revisten. No obstante, cabe
adelantar la siguiente reflexién general en torno a la manera en que, en mi
opinién, estdn entrelazadas la dimensién metodoldgica y la constitutiva en
el planteo davidsoniano. Los conceptos de actitud proposicional resultan
conceptos tedricos en virtud de que sélo cobran sentido en el seno de la
teoria de la interpretacién radical. Hemos visto que, dadas sus restricciones,
dicha teoria supone la perspectiva del intérprete radical, esto es, la perspectiva
publica, atributiva. Ahora bien, a mi juicio,laadopcién davidsoniana de dicha
perspectiva involucra un solapamiento entre las dimensiones epistemoldgica
y metafisica, en el mismo sentido sugerido por Fodor y Lepore (1992: 59):
la idea bdsica es que es metafisicamente constitutivo de los hechos acerca del
contenido que deben ser accesibles para alguien en la situacién epistemoldgica



Karina Pedace

En este capitulo, voy a centrarme en el analisis de dichos ras-
gos a partir del concepto de la actitud proposicional por exce-
lencia para Davidson: el concepto de creencia.®® Sostengo que se
trata del concepto de actitud proposicional por excelencia en la
medida en que la creencia resulta basica para Davidson en el si-
guiente sentido:

Cada creencia no solamente requiere de multitud de otras creen-
cias para darle contenido e identidad, sino que toda otra actitud
proposicional depende para su singularidad de una multitud
similar de creencias [..] La creencia -de hecho, la creencia ver-
dadera- juega un papel central entre las actitudes proposiciona-
les. Asi, pues, voy a hablar de todas las actitudes proposicionales
como pensamientos (1982/2001:98).

Ahora bien, spor qué me interesa, especialmente, el concepto
de creencia? En las paginas que siguen, voy a concentrarme en
dicho concepto (o indistintamente, en el concepto de pensamien-

to) en tanto es una de las piezas “esenciales”, “insustituibles” del

“rompecabezas” conceptual que nos propone Davidson.®® Como
hemos visto en los dos capitulos anteriores, dada su centralidad
en el sistema davidsoniano el concepto de creencia es abordado
desde multiples vertientes disciplinares. Resulta crucial para su
filosofia de la accién (en tanto razon que justificay, a la vez, causa
la accién), esencial para su propuesta epistemoldgica coheren-

de un intérprete radical. Si esto es asi, las restricciones que la teoria impone no
conciernen simplemente a la atribucién, sino también a la identidad misma
de las actitudes proposicionales, es decir, no son meramente metodoldgicas,
sino que resultan constitutivas de aquello acerca de lo cual versa la teoria, es
decir, de las actitudes proposicionales (entre las cuales sera central la creencia, por
las razones que expondré a continuacién). Tal es el espiritu que me anima
para considerar las tres restricciones a las que alude Davidson (1995/2004)
como rasgos propios del concepto de creencia.

60 En el mismo espiritu, Fodor y Lepore (1992: 118-119) recogen esta reflexién
davidsoniana bajo el rétulo de la “centralidad de la creencia”.

61 Desde la perspectiva de Davidson, nuestro pensamiento y nuestro lenguaje
estdn construidos por “algunas piezas conceptuales esenciales” y, por ello
insustituibles, tales como: bien, verdad, conocimiento, objeto fisico, causa,
evento y creencia (cfr. Davidson 1998b/2001).

79



80

Capitulo 3

tista (segun la cual sélo otra creencia puede ser razén para una
creencia), y asimismo, resulta un dispositivo conceptual insusti-
tuible como base del significado, segtin su teoria de la interpre-
taciéon radical. Ahora bien, mi interés especifico en esta “pieza”
reside en que creo que el concepto de creencia opera, asimismo,
como una suerte de “esfinge” que contiene la clave para alum-
brar aquello que, a juicio de Davidson, nos hace especiales, esto
es, para que surja la “figura” del rompecabezas que, tal como ya
he sugerido, es su contribucién antropoldgica.

En lo que sigue, pues, voy a presentar cada uno de los tres ras-
gos del concepto de creencia: holismo, normatividad y externismo.
En cada caso, distinguiré variedades y propondré una articula-
cién alli donde en la posicién de Davidson no quedan, en mi opi-
nidn, caracterizados de modo claro y preciso. Esta presentacion
resulta un rodeo imprescindible a los efectos de emprender la
tarea de la proxima seccidn, esto es, analizar el impacto de estos
tres rasgos en las respuestas davisonianas a tres problemas tra-
dicionales de la filosofia de la mente y del lenguaje: el problema
mente-cuerpo, el problema de la relacion entre el pensamiento y
el lenguaje y el problema de las perspectivas de primera y tercera
persona de la atribucién mental.

3.1. Holismo

“Holismo” se dice de distintas maneras en la teoria unificada
propuesta por Donald Davidson. A mi juicio, es posible discer-
nir, al menos, las dos variedades siguientes: por un lado, (I) un
holismo metodologico, que constrifie la teoria® y, por el otro, (II)
un holismo constitutivo, que constrifie aquello acerca de lo cual
versa la teoria;*® esta variedad se subdivide, en mi opinién, en:

62 O “teorias” (asumiendo la indeterminacién semdantica). No obstante, en lo
que sigue, para facilitar la exposicioén apelaré a la formulacién en singular.

63 Sigo en esta denominacién la propuesta de Malpas (1992) quien distingue
entre: holismo metodoldgico, una variedad de holismo que constrifie la
construccién de la teorifa, y holismo constitutivo, que constrifie aquello acerca
de lo cual es la teoria, esto es, que “constrifie lo psicoldgico mismo”. De esta



Karina Pedace

(I.1) holismo semantico (bajo el “ropaje” del holismo del conte-
nido mental/lingiistico) y (I. 2) holismo psicoldgico (en tanto ho-
lismo de las actitudes proposicionales). Vayamos, pues, por partes.®*

(I) Como sefialan Lepore y Ludwig (2003: 52), la sugerencia ini-

cial de Davidson (1967) de que una teoria de la verdad que fuera
extensionalmente adecuada (en el nivel de los teoremas-T) seria,
ipso facto, interpretativa, resulté incorrecta.® El objetivo de esa su-
gerencia fue identificar restricciones que pudiera satisfacer una
teoria de la verdad, tal que no estuvieran formuladas en términos

suerte, tanto los objetos mismos de la interpretacion (creencias, deseos, etc.) asi
como la evidencia en la que estd basada la interpretacion estan holisticamente
restringidos. El holismo davidsoniano es, asi, metodoldgico, en la medida
en que importa una restriccion sobre las teorias de la interpretacién, y es
constitutivo, en tanto el ambito psicoldgico, que es el tema de la interpretacién,
estd holisticamente constituido. Lo que le resulta evidente a través de una
consideracién de la interpretacion es que los requisitos holistas que constrifien
la metodologia interpretativa son constitutivos de lo psicolégico. En un
espiritu consonante, Orlando (1999) ha sostenido que el holismo atributivo
(metodolégico) en conjuncién con ciertos presupuestos de la interpretaciéon
-bdsicamente, la idea de que no hay contenido alguno al margen de la practica
interpretativa- implica el holismo semdntico (constitutivo). Las dos tesis son,
pues, menos claramente distintas de lo que en principio podria pensarse.
Asimismo, también en Evnine (1991: 121) puede encontrarse la sugerencia
de que en la propuesta davidsoniana habria, al menos, dos tipos de holismo:
el holismo que, con Malpas yo opto por llamar “constitutivo”, es a juicio
de Evnine, un tipo de holismo “mds profundo” que aquel que meramente
restringe la teoria a los efectos de que resulte interpretativa.

64 Antes de avanzar, me gustaria hacer la salvedad siguiente: estoy tratando de

65

discernir entre las variedades de holismo de lo mental mas o menos explicitas
en el planteo de Davidson. No obstante, esto no serd ébice para explorar si,
ademds de estas variedades, hay otros tipos de holismo quizas implicitos o
meramente sugeridos en el tratamiento davidsoniano de lo mental.

Esta dificultad es aquella que Fodor y Lepore (1992: 62) rotulan como el
“problema de la extensionalidad”. Una teoria de la verdad es extensionalmente
adecuada si y sdlo si todas las oraciones -T que implica son verdaderas.
Ahora bien, la mentada adecuacién extensional podria lograrse apareando
cada oracién de L con cualquier oracién materialmente adecuada con
independencia de lo que significa. El ejemplo clasico es una teoria de la verdad
para el castellano que implique, inter alia, la oracién -T W: “La nieve es blanca” es
verdadera en castellano si y s6lo si el pasto es verde. El punto es que se trataria
de una teoria extensionalmente adecuada, pero que no captura los significados
de las oraciones que describe y, en este sentido, no resulta interpretativa.

81



82

Capitulo 3

semdnticos, de manera de arrojar luz indirectamente sobre qué es
lo que esta involucrado en la comprensién de un hablante.

Ahora bien, si la adecuacién extensional no es suficiente, sur-
ge entonces la pregunta acerca de qué restricciones adicionales
debe cumplir una teoria de la verdad para un lenguaje natural a
los efectos de ser interpretativa.®® Segtin vimos en el capitulo an-
teriot, Davidson vuelve sobre esta cuestién en “Radical Interpre-
tation” (1973), regreso que es caracterizado en “Reply to Foster”
(1976) como un intento de rigorizar la relacién entre una teoria
de la verdad y una teoria del significado.

Al comienzo de “Radical Interpretation” Davidson nos inter-
pela con las dos preguntas siguientes: (i) ¢qué es lo podriamos sa-
ber que nos permitiria interpretar a otros hablantes? y (ii) ¢coémo
podriamos llegar a saberlo? Esta segunda pregunta ha de ser res-
pondida, segin vimos, sobre la base de evidencia que incluye el
conocimiento de la conducta efectiva y potencial de un hablante,
pero que excluye el conocimiento del significado de cualquiera de
sus términos y todo conocimiento detallado de sus actitudes pro-
posicionales. Esto es lo que define la posicién del intérprete radi-
cal y, de esta suerte, el proyecto de la interpretacién radical.

Tal como sostienen Lepore y Ludwig (2003), el objetivo de la
descripcion tedrica del procedimiento de la interpretacién radi-

66 En efecto, también en (1974b/1984) Davidson sostiene que una teoria de
la verdad producird interpretaciones sélo si sus oraciones T enuncian
condiciones de verdad en términos de lo que puede verse como “dar
significado” de las oraciones del lenguaje objeto. Nuestro problema, dice, es
encontrar en la teoria restricciones que sean lo suficientemente fuertes como
para garantizar que ella pueda emplearse en la interpretacién.

67 Lepore y Ludwig (2003) nos advierten sobre el elemento contrafictico de la
pregunta y afirman -en consonancia con nuestra sugerencia en el capitulo
anterior respecto de la contribucién filoséfica que aporta la teorfa de la
interpretacién radical- que Davidson jamds afirmé que nuestra competencia en
nuestro lenguaje esté constituida por conocimiento proposicional de una teoria
composicional del significado explicita o una teoria de la verdad para el lenguaje.
Sostienen que la teorfa intenta, en cambio, “capturar” en su estructura, la
estructura de una habilidad prctica compleja, 1a habilidad de hablar y comprender
(cfr. Ludwig (ed.), 2003: 62). Este punto serd especialmente relevante cuando, en el
capitulo 6, cuestionemos la pertinencia de pensar la “teorfa” de la interpretacion
radical desde una concepcién excesivamente “teoricista”.



Karina Pedace

cal es arrojar luz sobre los conceptos que usamos al interpretar a
otros hablantes -entre los cuales, segin veremos, serd central el
de creencia- relacionando la estructura tedrica que los contiene
con evidencia para su aplicacién, que es descripta independien-
temente de su uso.

A propésito de la pregunta (i), hemos visto que la sugerencia
de Davidson es que lo que podriamos saber que nos permitiria in-
terpretar a un hablante es una teoria de la verdad para su lenguaje
(propuesta que hemos presentado como surgida de su “didlogo”
con Tarski), que satisfaga ciertas restricciones (propuesta que he-
mos presentado como surgida, al menos en parte, de su “didlogo”
con Quine). Hemos sefalado que segin Davidson (1967) la su-
gerencia fue que el requisito apropiado para la teoria era su mera
adecuacién extensional, en el nivel de los teoremas-T. La sustitu-
cién de este requisito en “Radical Interpretation” nos interesa, es-
pecialmente, porque nos permite tematizar una primera variedad
de holismo en la propuesta de Davidson: el holismo metodologico.

Leemos en Davidson:

Si supiéramos que una oracién T satisface la Convencién T de
Tarski, sabriamos que es verdadera, y podriamos usarla para in-
terpretar una oracién porque sabriamos que la rama derecha del
bicondicional traduce la oracién a ser interpretada. Nuestro pro-
blema actual emana del hecho de que en la interpretacion radical
no podemos suponer que una oracién T satisface el criterio de
traducciéon. Hemos estado dejando de lado, sin embargo, que ya
proporcionamos un criterio alternativo: este criterio consiste en
que la totalidad de las oraciones T deberian ajustarse éptimamen-
te (en el sentido descripto mds atrds)® a la evidencia acerca de
las oraciones consideradas verdaderas por los hablantes nativos.
La presente idea es que lo que Tarski daba directamente por su-
puesto para cada oracién T puede ser extraido indirectamente
mediante una restriccion bolistica. Si esta restriccion es adecuada,
cada oracién T producird en efecto una interpretacién aceptable
(1973/1984: 139; mis itélicas).®

68 Es decir, empleando los procedimientos del intérprete radical.
69 Dados mis propésitos, no voy a detenerme a considerar si esta restricciéon
resulta adecuada a los efectos de responder la pregunta (i) ¢qué es lo

83



84

Capitulo 3

Hemos visto que a los efectos de proveer una interpretacién de
las oraciones de un lenguaje L, las teorfas T deben ser teorias em-
piricas. Hemos seflalado, asimismo, al plantearnos el problema de
su aceptabilidad, que pareciera que lo que debemos hacer es echar
mano a los métodos estandar de confirmacién de teorias empiri-
cas. Como es sabido, dichos métodos imponen la comparacién de
las consecuencias de la teoria con el mundo. Para el caso que nos
ocupa, las consecuencias contrastables de las teorfas son las oracio-
nes T que constituyen sus teoremas. En este sentido, lo que a mi
juicio amerita, pues, que lo concibamos a Davidson comprometido
con un holismo metodologico es que a los efectos de la aceptabilidad de
la teoria lo que debe buscarse no son interpretaciones correctas de
muestras,”” sino la correccién material de la teoria como totalidad.

podriamos saber que nos permitiria interpretar a otros hablantes? En este
sentido, puede verse —inter alia- Lepore y Ludwig (2003: 53-54).

70 Tal como advierte explicitamente en (1973/1984). En principio, esta
reflexién podria tentarnos a pensar que podemos asimilar de manera directa
esta variedad al holismo de la confirmacion. No obstante, si nos remitimos
al locus clasico de su formulacién, a saber Quine (1951), pareciera que en su
rechazo a la tesis reduccionista insita en el localismo de Carnap, la defensa
del holismo de la confirmacién que alli acomete Quine atafie a mucho
mads de lo que Davidson pone en juego (al menos, en el pasaje que citamos
recién). Esto es, Quine (1951: 41) esta afirmando que nuestros enunciados
acerca del mundo externo han de afrontar el tribunal de la experiencia
sensible no individualmente sino sélo como cuerpo completo (en tanto que
Davidson sélo se esta refiriendo a la totalidad de las consecuencias de una
teoria especifica, esto es, sus oraciones-T). Sin embargo, si acotamos la tesis
a la formulacién conocida como “Quine/Duhem” (cfr. v.gr. Fodor y Lepore,
1992), segtin la cual la confirmacién es holista en la medida en que todo
enunciado en una teoria determina (parcialmente) el nivel de confirmacién
de todo otro enunciado en la teorfa, tal vez haya un sentido plausible en el que
pueda alegarse la presencia de una variedad de holismo de la confirmacién
en la teoria unificada propuesta por Davidson (véase, por ejemplo, Evnine,
1991: 15). No obstante, dado que, por un lado, el foco de mi indagacion no es
epistemoldgico y, por otro, dado que la variedad de holismo que me interesa
es la constitutiva (puesto que es alli donde, a mi juicio, aparece la originalidad
de Davidson a la hora de iluminar qué nos hace ser los “animales racionales”
que somos), no voy a profundizar esta interesante linea de reflexién, que
probablemente encuentre terreno fértil en el rechazo davidsoniano de la
distincién analitico/sintético y en sus contribuciones mds estrictamente
epistemoldgicas (como, por ejemplo, 1983/2001).



Karina Pedace

La idea que parece estar detrds de este sefialamiento es la si-
guiente. Ninguna teoria de la verdad adecuada para el castellano
podria implicar W (“La nieve es blanca” si y sélo si el pasto es
verde) y, a la vez, exhibir un rasgo que, segtin vimos en el capi-
tulo anterior, resulta clave en la propuesta davidsoniana de una
teoria del significado: esto es, exhibir estructura composicional
para todas las oraciones del castellano que contengan “nieve” o
“blanca”; puesto que si una teoria que implica W respetase, a la
vez, la estructura composicional, tendria que asignar condicio-
nes de verdad incorrectas a otras oraciones en las cuales ocurrie-
ran “nieve” y “blanca”.”*

En este sentido, una primera moraleja’ a extraer es que, des-
pués de todo, podemos tener una teoria extensional del signifi-
cado en la medida en que en la derivacién de las oraciones -T se
respeten las relaciones estructurales entre las férmulas; la otra
moraleja es, precisamente, el holismo: “La nieve es blanca” tiene
las condiciones de verdad que tiene dado que pertenece a un len-
guaje que contiene “Esto es blanco” y “Esto es nieve” (e indefini-
damente, muchas otras oraciones en las que ocurren “es blanca”
y “es nieve”).

Como se recordard, Davidson distingue dos niveles explicati-
vos: la explicacion dentro de la teoria y la explicacién de la teoria.
Dentro de la teoria, las condiciones de verdad de las oraciones
son especificadas, en virtud del principio de composicionalidad,
haciendo referencia a la estructura interna y, por tanto, al con-
cepto semantico de referencia, que involucra las relaciones entre
los distintos tipos de palabras del lenguaje y los distintos tipos
de entidades del mundo.

Ahorabien, la razén de la centralidad conferida a la nocién de
verdad, en detrimento de la de referencia, se debe a la suscripcién
davidsoniana de la tesis de la inescrutabilidad de la referencia,”

71 En particular, tendria que asignar condiciones de verdad incorrectas a
oraciones en las que ocurren con demostrativos como “Esto es blanco” y
“Esto es nieve”. En esta linea, tendria que afirmar, por ejemplo, “Esto es
blanco” siy sélo si es verde.

72 Sigo en este punto los sefialamientos de Fodor y Lepore (1992: 64-65).

73 Sigo aqui los lineamientos principales de Orlando (2001).

85



86

Capitulo 3

originada en Quine, de acuerdo con la cual la nocién de referen-
cia carece de contenido empirico objetivo y es, por tanto, relativa
a un cierto esquema conceptual. De esta suerte, el concepto de
referencia resulta ser un concepto intratedrico que tiene diferen-
tes poderes deductivos para la asignacién de condiciones verita-
tivas; en otras palabras, tanto las relaciones entre nombres y ob-
jetos como las relaciones entre predicados y conjuntos de objetos
sélo reciben contenido empirico a través de la asignacién de con-
diciones veritativas a las oraciones en las que los nombres y los
predicados figuran, es decir, en el nivel de los bicondicionales T.

Asi, desde la perspectiva holista metodologica que Davidson
pone en juego a la hora de construir una teoria de la verdad que
sea interpretativa, el lenguaje nos conecta con el mundo no por
medio de las palabras sino en el nivel de las emisiones oraciona-
les, consideradas como el comportamiento lingiiistico bdsico. Y
dado que una oracién sélo tiene significado en el contexto del
lenguaje al que pertenece, es la totalidad de las oraciones -T la que
debe ajustarse a la evidencia acerca de las oraciones sostenidas
como verdaderas por el hablante.

Segtin esta primera variedad de holismo, el intérprete debe
presuponer, entonces, que los significados que adscribe estan re-
lacionados con otros significados, sin que esto implique prima
facie que los significados en si mismos sean constitutivamente
holistas. Este punto nos remite a la segunda variedad de holismo
que encontramos en Davidson: (II) el holismo constitutivo, en la
version del holismo semantico (IL.1).

Leemos en “Truth and Meaning”:

Si el significado de las oraciones depende de su estructura y en-
tendemos el significado de cada item de la estructura sélo como
una abstraccién de la totalidad de las oraciones en las que éste
opera, entonces podemos dar el significado de cualquier oracién
(o palabra) solamente dando el significado de todas las oraciones
y palabras del lenguaje. Frege dijo que una palabra tiene signifi-
cado en el contexto de una oracién; siguiendo esta idea deberia
haber agregado que sélo en el contexto del lenguaje una oracién
(v por lo tanto una palabra) tiene significado (1967/1984: 22).



Karina Pedace

(I) En primer lugar, cabe una aclaracién relativa a la deno-
minacién de esta variedad que, bajo el rétulo de “holismo semdnti-
co”, a mi juicio subsume tanto al holismo del significado lingiiistico
como al holismo del contenido mental (puesto que, en primera
instancia, podria considerarse la posibilidad de distinguir el ho-
lismo entre aquel que concierne al lenguaje y aquel que concierne
al pensamiento).

La razén por la que apelo a la denominacién comun de “ho-
lismo semantico” reside en la peculiar visién unificada del len-
guaje y de la mente que posee Davidson y que plasma en su tesis
de la interdependencia entre lenguaje y pensamiento, posicién que
defiende en varios trabajos™ y que, segiin hemos visto, abraza
a la hora de caracterizar la empresa de la interpretacién radical,
como involucrando la asignacién simultdnea de significado a las
emisiones lingtiisticas del hablante y de contenido a sus actitu-
des proposicionales. Asi, leemos en Davidson:

[N]i el lenguaje ni el pensamiento pueden explicarse plenamente
en términos del otro, y ninguno de ambos tiene prioridad con-
ceptual. Los dos, por cierto, estdn relacionados en el sentido de
que cada uno requiere del otro para su comprensién, pero la rela-
cién no es tan completa como para que alguno de ambos baste,
incluso cuando se lo refuerza razonablemente, para explicar al
otro (1975/1984: 156).

74 Especialmente, en dos trabajos que abordaremos en detalle en el capitulo
5:(1975/1984) y (1982/2001). Obviamente, soy consciente de que a la vera
de este sefialamiento podria cuestionarse la adecuacién de trazar una
demarcacién entre su “filosofia del lenguaje” y su “filosofia de la mente”. Tal
delimitacién seria, en mi opinion, meramente “pragmadtica” en el sentido de
que simplemente apuntaria a sefialar que, en lo que sigue, voy a acotar mi
tratamiento del concepto de creencia a una triada de problemas, tal como
han sido tradicionalmente tematizados, en especial, desde la filosofia de la
mente. Ahora bien, ya hemos visto que la filosofia de la mente de Davidson
es un ambito disciplinar cuya geografia conceptual queda fuertemente
reconfigurada e inextricablemente unida a la de la filosofia del lenguaje. Si
uno estd dispuesto a tomarse en serio la manera en que Davidson, segiin
veremos, socava una “imagen incorrecta de la mente” y propone una nueva
agenda de problemas, ya no serd posible escindir la consideracién de la mente
de la del lenguaje. Tal es el espiritu plasmado en el titulo del presente libro.

87



88

Capitulo 3

Precisamente, en “The problem of Objectivity” afirma explici-
tamente que esta tesis constituye per se una “forma de holismo””
a la vera de la cual carece de sentido discernir entre variedades
relativas al lenguaje y al pensamiento. Su idea es que las distin-
ciones cognitivas que somos capaces de expresar en el lenguaje
deben ser distinciones que somos capaces de hacer en el pensa-
miento. Si un pensamiento implica légicamente a otro, o provee
un grado de apoyo racional para otro, las mismas relaciones 16-
gicas o de confirmacién se mantienen entre las oraciones que ex-
presan esos pensamientos. Y, a su vez, considera que una criatura
no puede tener pensamientos a menos que tenga un lenguaje,
esto es, a menos que sea intérprete del habla de otro. Estos he-
chos, a juicio de Davidson, son suficientes para hacer altamen-
te plausible que cualesquiera sean las restricciones holistas que
se mantienen para el pensamiento, se mantienen también para
el lenguaje y viceversa. Davidson pretende, entonces, que lo que
diga del holismo se sostenga indistintamente para el pensamien-
to y el lenguaje y, de este modo, me parece adecuado apelar al
rétulo de “holismo semdntico” para referirme, indistintamente, al
del significado lingtiistico y al del contenido mental.”

De acuerdo con una perspectiva estindar,”” el holismo semdn-

75 Cfr. Davidson (1995b/2004: 11). sEn qué sentido la tesis de interdependencia entre
el lenguaje y el pensamiento constituye una forma de holismo? Davidson no lo
aclara; no obstante creo que la idea central que pone en juego es su concepcion
relacional del lenguaje y el pensamiento, en el siguiente sentido: las atribuciones de
estados intencionales y de actos de habla -con contenido proposicional- van de
la mano, esto es, ninguna de ellas es inteligible con independencia de su relaciéon
con la otra. Como ya anticipé, volveré sobre esta cuestion en el capitulo 5.

76 Desde ya, cabe aclarar que el holismo del contenido/del significado no agota
el holismo semdntico, que resulta una doctrina mas abarcativa en tanto ataie
no solo a la propiedad de tener contenido intencional, sino también a las de:
ser un simbolo, ser un simbolo que pertenece al lenguaje L, tener un referente, ser
semdnticamente evaluable, etc. Aqui me concentraré en el holismo del contenido
intencional puesto que, junto con el holismo de las actitudes proposicionales,
resultan las variedades de las que Davidson se vale explicitamente en los
argumentos de los que voy a ocuparme.

77 Véanse, por ejemplo, Block (1998) y Pagin (2006). En este ultimo trabajo se
consigna que las ideas holistas semdnticas fueron introducidas en la filosofia
analitica al comienzo de los 50, especialmente, con las contribuciones de Carl
Gustav Hempel (1950) y Willard van Quine (1951). Asimismo, se menciona



Karina Pedace

tico es la tesis seguin la cual la identidad del contenido de una
creencia (o el significado de una oracién que lo expresa) estd de-
terminada por su lugar en la red de creencias u oraciones que
comprende una totalidad (el lenguaje al que pertenece), esto es,
depende de sus relaciones con muchas o todas las otras creen-
cias (u oraciones). De este modo, el holismo semdntico contrasta
con el atomismo,” de acuerdo con el cual cada expresién simple
puede tener significado independientemente de todas las otras
expresiones, y con el molecularismo,” segtin el cual hay depen-
dencias de significado, pero restringidas a partes mas pequeiias,
y a menudo, unidireccionales.

Segtin la definicién oficial ofrecida por Fodor y Lepore (1992)
el holismo semdntico es caracterizado como una doctrina acerca de
las condiciones metafisicamente necesarias para que algo tenga signi-
ficado o contenido. De este modo, comienzan su discusién inser-
tando el holismo en este contexto metafisico. A tal efecto, dis-
tinguen entre propiedades anatomicas (anatomic) y propiedades
atomistas. Una propiedad es anatdmica sélo en caso de que si algo
la tiene, al menos otra cosa la tiene (por ejemplo, la propiedad de

como otra fuente fundacional del holismo semantico el aporte de Wilfrid
Sellars (1963) en torno a los juegos de lenguaje, que resulté inspirador para
la -asi llamada- semantica de rol conceptual o inferencial, presente en los
trabajos de Harman (1974), Field (1977), Block (1986) y Brandom (1994).

78 Segtin Fodor y Lepore (1992: 7) la tradicién atomista puede retrotraerse a los
empiristas britdnicos, y encuentra su locus clasico en la obra del Circulo de
Viena, asi como en el aporte de Russell (1921). La idea basica que se pone en
juego es que las propiedades semdnticas de un simbolo estin determinadas
so6lo por sus relaciones con cosas en el mundo no-lingtiistico; en este sentido,
Fodor (1998) sostiene que la opcién atomista es la tinica que permite superar
los problemas que suscita el holismo.

79 Un molecularista sostiene que si hay creencias que compartimos, debe haber
otras creencias que también compartimos, pero niega que todas nuestras otras
creencias tengan que ser compartidas para que podamos compartir alguna de
ellas. Un ejemplo paradigmitico de esta posicion es Dummett (1978). Frente a
sus pretensiones, Fodory Lepore (1992) sostienen que todo intento de articular
una posicién molecularista conduce o bien al holismo, o bien a la aceptacién
de la distincién analitico/sintético (esto es, o bien a la idea de que el contenido
estd dado por todas nuestras creencias o bien a la idea de que esta dado por
definiciones analiticas). Sin embargo, por ejemplo, Perry (1994) sostiene que
hay una forma débil de molecularismo que elude estas criticas.

89



90

Capitulo 3

ser hermana: si soy hermana, no puedo ser la tinica persona en el
mundo que instancie dicha propiedad). Si una propiedad no es
anatémica, es atomista: se trata de una propiedad que, en princi-
pio, podria ser instanciada por una tnica cosa (por ejemplo, las
propiedades expresadas por los predicados: “ser lo dltimo que
comi...” “ser la Ginica... descubierta”).

A su vez, entre las propiedades anatémicas estan aquellas
que son muy anatémicas u holistas: una propiedad holista es una
propiedad tal que si algo la tiene, muchas otras cosas la tienen
(por ejemplo, la propiedad de ser un nimero natural: esto es, de
acuerdo con el tratamiento estdndar, los niimeros naturales
son definidos por referencia a la relacion de sucesor: nada es
un ndimero natural a menos que haya un ntimero natural que
sea su sucesor, cuya existencia dependera metafisicamente, a su
vez, de que otro nlimero sea su sucesor, etc.). La idea es, pues,
que si hay niimeros naturales debe haber una infinidad de ellos,
a diferencia de la propiedad de ser hermana, que no requiere
una infinidad de individuos que la instancien, sino al menos
de dos.

El punto que les interesa discutir en Fodor y Lepore (1992)
es, especificamente, si las propiedades semdnticas genéricas (esto es,
propiedades cuya especificacién puede considerarse como invo-
lucrando variables que ranguean sobre proposiciones, significa-
dos, contenidos) son anatémicas, de manera de explorar si hay
una inferencia plausible desde su anatomismo a su holismo. En
particular, van a ocuparse del holismo del contenido,* la tesis segtiin
la cual propiedades tales como tener significado (o tener contenido
intencional) son holistas en el sentido de que ninguna expresion
de un lenguaje puede tenerlas, a menos que otras expresiones (no
sinénimas) también las tengan.

Ahora bien, dado que a juicio de Davidson (1995b) la verdad
del holismo ha sido conspicuamente cuestionada por Fodor y
Lepore (1992), se ve compelido a clarificar su compromiso con

80 Fodor y Lepore se concentran en esta variedad, puesto que sostienen que la
mayoria de los argumentos que se han propuesto para el holismo semantico
u holismo del significado son argumentos a favor del holismo del contenido
(1992: 6).



Karina Pedace

el holismo, sus variedades y las razones para abrazarlo.®" Alli
distingue entre las dos variedades que, en su opinién, comple-
tan su pintura del holismo de lo mental y que bautiza como:
el holismo intra-actitud y el holismo inter-actitud (y que yo prefie-
ro denominar como holismo semantico o del contenido (lingiis-
tico/mental) y holismo psicologico o de las actitudes proposicionales,
respectivamente).®

Encontramos, en primer lugar, (IL.1) su tesis holista del con-
tenido segiin la cual “la identidad de un pensamiento dado
depende, en parte, de sus relaciones con otros pensamientos”
(1995b/2004: 11). Dado que esta variedad de holismo concier-
ne a las relaciones entre varias creencias dentro de la categoria
de creencia, Davidson la denomina “holismo intra-acticud”®
(1995b/2004: 13). La individuacién de lo creido depende de
otras cosas creidas, esto es, no podemos tener un pensamiento
aislado porque cada pensamiento supone un contenido y dicho
contenido estd determinado por su relacién con los contenidos
de otras creencias atribuidas. Asi, si las creencias son indivi-
duadas por sus relaciones con otras creencias, entonces algo no
podria ser, digamos, la creencia de que las ballenas no son pe-
ces, a menos que esté relacionada con otras creencias acerca de
cémo son las ballenas y los peces y, por supuesto, estas a su vez
tendrdn ramificaciones adicionales. Esto es, sin un background
suficiente de otras creencias, no podriamos tener la creencia de
que las ballenas no son peces. En otras palabras: una creencia

81 Hasta donde sé, Davidson (1995b/2004) es el tnico articulo en el que
Davidson despliega explicitamente las variedades del holismo que suscribe.

82 Las razones de la denominacién que propongo tienen que ver con “espejar” el
analisis estindar de los conceptos de actitud proposicional tal como aparece
en los argumentos davidsonianos de los que me ocuparé en la segunda parte
del presente trabajo, esto es, en términos de las nociones de adoptar una
cierta actitud hacia (esto es, estar en una cierta relacién con —tal como la de
creer, desear, esperar, etc.—) un cierto contenido (u objeto hacia el cual dicha
actitud estd dirigida). Cfr. Russell (1921).

83 Dada la ambigiiedad de la nocién de “pensamiento”, en el sentido de que
alude tanto a la “actitud” como al “contenido”, cabe pues enfatizar que el
holismo “intra-actitud” es relativo a la individuacién del contenido (en tanto
que la otra variedad que caracterizaré en breve, el holismo “inter-actitud”,
concierne a las relaciones entre las distintas actitudes).

91



92

Capitulo 3

se identifica por su posicién en un patrén de creencias; este
patrén es el que determina de qué trata la creencia.

Ahorabien, lo que él tiene en mente, segiin veremos, “no es sélo
la necesidad de que haya una multitud de pensamientos dentro de
una misma actitud”, sino también “los modos en que estos pensa-
mientos deben estar relacionados entre si, el tipo de estructura que po-
demos esperar encontrar que constituye la arquitectura de la creencia
o la arquitectura de la intencién u otra actitud” (1995b/2004: 13-
14). La pregunta mas simple, dice Davidson, que podemos hacer
acerca del holismo, es si una criatura podria tener un tinico pen-
samiento, dado que si asi fuera, serfa plausible sostener que -in-
cluso dado mds de un pensamiento- cada pensamiento podria ser
esencialmente independiente de otros pensamientos: podria no
haber restricciones sobre las combinaciones de pensamientos que
serfan posibles. En ese caso, las relaciones entre los pensamientos
podrian ser irrelevantes para el contenido del pensamiento. Fren-
te a ello, veremos que las restricciones sobre sus combinaciones
posibles resultan decisivas a la hora de arrojar luz sobre nuestro
peculiar caricter de animales racionales.®*

Segiin hemos adelantado, Davidson defiende una segunda
variedad de holismo constitutivo: (I1.2) el holismo inter-actitud

84 La tesis holista del contenido ha sido objeto de varias criticas de las que
me ocuparé al analizar su impacto en la filosofia de la mente davidsoniana.
En esta instancia, simplemente me interesa advertir que es posible discernir,
al menos, los siguientes argumentos en su contra: el argumento del
aprendizaje del lenguaje, desarrollado por Dummett (1991; una variante
del mismo concierne a la posibilidad de comunicacién, cfr. Dummett,
1973) y los argumentos presentados por Fodor y Lepore (1992) acerca de
la inestabilidad o cambio total y en torno a la imposibilidad de contar con
generalizaciones psicoldgicas. En efecto, Fodor y Lepore (1992: 23) sostienen
que las consecuencias drasticas en torno a, por ejemplo, la comunicacién,
el realismo cientifico y la explicacién intencional parecen depender de la
tesis holista que relativiza las condiciones para el contenido a lenguajes o
sistemas de creencia enteros, en el sentido de que Ud. no puede compartir
ninguna de mis creencias a menos que comparta todas ellas. De este modo,
creen que es esta version fuerte, radical o global de la tesis holista la que
vale la pena discutir. Por razones de orden expositivo y argumentativo,
prefiero relegar, pues, para la seccién siguiente mi critica a la plausibilidad
de leer en Davidson tal versién del holismo semadntico, para favorecer una
interpretacién mas moderada.



Karina Pedace

(que yo he preferido denominar holismo de las actitudes proposi-
cionales u holismo psicologico®). En “The Problem of Objectivity”
(1995b/2004: 16) sostiene que el holismo “inter-actitud” es igual-
mente importante que el “intra-actitud” (u holismo semdntico o del
contenido, en mi denominacién) y completa su pintura del holis-
mo de lo mental. Esta segunda tesis concierne a las relaciones
entre una categoria de pensamiento o juicio y otra (de alli, que
sea “inter-actitud”): esto es, concierne, por ejemplo, a las relacio-
nes entre los actos de creencia, deseo e intencion.

Recordemos que, a juicio de Davidson, las diversas actitudes
proposicionales requieren o dependen de la creencia para dar-
le sustancia a su contenido. En efecto, Davidson sostiene que,
por ejemplo, la mayoria de nuestros deseos depende de nuestras
creencias. Asi, nos dice, por ejemplo: no deseariamos ir a la pera,
a menos que creyéramos que vamos a disfrutarlo. Y, de hecho,
muchas actitudes, como estar complacida, enojada u orgullosa
de que algo haya pasado, dependen de la creencia verdadera de
que ello haya sucedido. No podemos estar esperanzados de que
ganaremos un premio, a menos que sepamos, o al menos crea-
mos, que podemos ganarlo.®

85 La eleccién de esta adjetivacion obedece ala peculiar concepcién davidsoniana
delo mental, que abordaremos en la segunda parte de este trabajo y que, segtin
veremos, importa una clara inflexién respecto de la tradicién cartesiana. No
obstante, cabe adelantar que dado que para Davidson el rasgo distintivo
de lo mental serd la intencionalidad (en el cldsico sentido de Brentano, es
decir, como direccionalidad hacia un objeto), las actitudes proposicionales
—-esto es, actitudes dirigidas hacia un contenido- serdn el paradigma de lo
mental o psicoldgico; de alli la calificaciéon que propongo de esta variedad
del holismo como “psicolégico”. Una denominacién alternativa -aunque
en un espiritu consonante- a mi propuesta puede encontrarse en Lepore
y Ludwig (2005: 212), quienes hablan de restricciones trans-modales, esto
es, restricciones sobre las atribuciones de actitudes en diferentes modos
psicolégicos (creencia, deseo, intencién, etc.).

86 Todos los ejemplos aludidos se encuentran en Davidson (1995b/2004: 16).
Es menos obvio, a su juicio, que no podria existir la creencia sin actitudes
conativas, pero hay, no obstante, “un sentido claro que emerge a partir del
estudio de la teoria de la decisién en torno a las probabilidades subjetivas,
esto es, las creencias son finalmente extraidas de la preferencia o la eleccién,
aunque -nos advierte- esto no es sostener con Hume que la creencia “es y
debe sélo ser esclava del deseo” (1995b/2004: 16). Y finalmente, en virtud de

93



94

Capitulo 3

Asi, encontramos la tesis holista inter-actitud en Davidson
cuando, por ejemplo, sostiene que:

Las actitudes proposicionales proporcionan un criterio intere-
sante de racionalidad porque se dan solamente como un conjun-
to cohesionado. Es obvio que una rica pauta de creencias, deseos
e intenciones es suficiente para la racionalidad; con todo, puede
parecer demasiado riguroso hacer de esto una condicién necesa-
ria. Pero de hecho, la rigurosidad se basa en la propia naturaleza
de las actitudes proposicionales, ya que tener una significa tener
un amplio complemento. Una creencia requiere muchas creen-
cias, y las creencias requieren de otras actitudes bdsicas tales
como las intenciones y los deseos y, si estoy en lo cierto, que ten-
gamos el don de lenguas. Esto no quiere decir que no haya casos
dudosos. Sin embargo, el caricter intrinsecamente holista de las
actitudes proposicionales hace que la distincién entre tenerlas y
no tenerlas sea tajante (1982/2001: 96).

Lo que subyace, pues, a esta variedad de holismo parece ser la
idea de que, en especial, las creencias y las preferencias del hablante
resulten, en su totalidad, racionales en el sentido de ajustarse a los
axiomas de la teoria de la decisién. Como hemos anticipado, el pun-
to que aqui se pone en juego No es que sepamos como una cuestion
de psicologia empirica que los hablantes se ajustan a las normas de
la agencia racional, sino que tales normas describen un patrén tal
que si nos distancidramos demasiado de él, no podriamos describir a
alguien como agente, y consecuentemente, como creyente o hablan-
te. En este sentido, la teorfa de la agencia racional ubica restricciones
a priori sobre los patrones de actitudes, probabilidades subjetivas y
6rdenes de preferencia que asignamos a los hablantes y representa,
de este modo, una restriccién poderosa sobre la interpretacién. Estas
restricciones son, entonces, holistas en el sentido de que deben ser
impuestas sobre el sistema total de las actitudes del hablante.®”

su tesis de interdependencia entre el pensamiento y el lenguaje, a la que ya
aludimos y que tematizaremos en el capitulo 5 mds pormenorizadamente,
sostiene que la creencia, el deseo y todas las otras actitudes proposicionales
dependen del lenguaje (1995b/2004: 17).

87 Sin embargo, cabe anticipar que pese a que el sistema considerado como
un todo debe ajustarse a dichas restricciones, las desviaciones locales son



Karina Pedace

En suma, hay a mi juicio dos variedades de holismo de lo
mental en el planteo de Davidson, que distinguen dos maneras
diferentes en que una atribucién de una actitud dada constri-
fie las atribuciones de otra. En primer lugar, hemos considerado
el holismo del contenido, segtin el cual atribuir cualquier actitud
requiere atribuir creencias y atribuir cualquier creencia requie-
re atribuir un rango adicional de otras creencias con conteni-
dos relacionados. No obstante, de acuerdo con Davidson, seria
improcedente insistir en una lista particular o fija de creencias
asociadas. En este sentido, no se trata de un holismo “rigido”,
pues siempre puede haber explicaciones disponibles de por qué
aparece una creencia y no otra, pero el punto es que sin tal pa-
trén apropiado, no podemos sostener nuestra atribucién. Esta
variedad parece ser, pues, la posicién que dota de “carnadura” a
la tesis de la “centralidad de la creencia”.®®

En segundo lugar, hemos considerado el holismo de las acti-
tudes proposicionales, a la vera del cual encontramos restricciones
sobre las atribuciones de actitudes en diferentes modos psico-
légicos, a saber, creencia, deseo, intencidn, etc. Asi, atribuir un
deseo a un agente requiere atribuir creencias; las actitudes vienen
s6lo en patrones de tipos entrelazados, cuyos contenidos estan
relacionados.

Tras este rodeo en torno al primero de los rasgos del concepto
de creencia que hemos presentado, creo que es posible comenzar
a avizorar que las conexiones entre el holismo y algunas pregun-
tas profundas acerca de la comprensién que tenemos de nosotros
mismos devienen intimas y urgentes, como veremos en detalle
al considerar el rol que desempena dicho rasgo de lo mental en
los argumentos de Davidson acerca del problema mente-cuerpo,
acerca de la relacion entre el pensamiento y el lenguaje y acerca
de las perspectivas de primera y tercera persona de la atribucién
mental (seccion II).

posibles.

88 En la medida en que toda atribucién de una actitud proposicional presupone
adscripcién de creencias, puesto que ninguna criatura puede tener ninguna
actitud dirigida hacia un contenido a menos que tenga algunas creencias.
Cfr. Fodor y Lepore (1992: 18).

95



96

Capitulo 3

No obstante, antes de proseguir con nuestro itinerario y
sumergirnos en la consideracién del segundo de los rasgos del
concepto de creencia, me parece conveniente detenernos en un
punto que adelantamos en el capitulo anterior: la pretendida
conexién entre el holismo y el principio de caridad, antesala de la
normatividad de lo mental.

3.2. Caridad y normatividad

3.2.1. La caridad como antesala de la normatividad

En el capitulo anterior, mencionamos que el holismoy el prin-
cipio de caridad (junto con la adopcién de la actitud de sostener
una oracién como verdadera) son las distintas restricciones que
Davidson le impone a la construccién de una teoria semdntica
para lenguajes naturales, a los efectos de que la estructura provista
por una teoria tarskiana de la verdad tenga aplicabilidad empirica
como teoria de la interpretacién, esto es, para poder relacionarla
con un hablante o con una comunidad concreta de hablantes.
Como he sefialado, de la conjuncién de ambos aspectos emerge,
a mi juicio, la originalidad de su planteo a la hora de arrojar
luz sobre las condiciones de la comprensién lingtiistica, aquella
préactica en la que, caracteristicamente, tratamos a alguien como
a uno de nosotros.

Observamos, asimismo, el 7o/ que desemperia el principio de
caridad en el seno del procedimiento que adopta el intérprete ra-
dical, a saber: romper el circulo que liga el proceso de atribucion
de creencias con el proceso de asignacién de significados a las
emisiones del hablante. Davidson presenta este punto del modo
siguiente:

Una fuente central de problemas es la forma en que creencias
y significados conspiran contra la explicacién de las emisiones.
Un hablante que sostiene que una oracién es verdadera [holds a
sentence to be true| en una ocasién lo hace en parte por lo que él
significa, o significaria, mediante una emisién de esa oracién, y
en parte por lo que él cree. Si sélo podemos proseguir en base a
una emision honesta, no podemos inferir la creencia sin conocer



Karina Pedace

el significado, y no tenemos esperanza de inferir el significado
sin la creencia (1974/1984: 142).

El desafio basico que debe afrontar la teoria davidsoniana de
la interpretacién es, pues, que no se les puede asignar significa-
do a las emisiones de un hablante sin saber lo que el hablante
cree, en tanto que, a su vez, no se puede identificar creencias sin
saber lo que significan las emisiones del hablante. De esto resul-
ta, como ya hemos seflalado, que debe ofrecerse una teoria de la
creencia y el deseo y una teoria del significado al mismo tiempo.

Davidson introduce, entonces, el principio de caridad para
disipar el problema que suscita la interdependencia de la creen-
cia y el significado: dado que la tarea de despejar ambas incdg-
nitas es excesiva a la luz de la magra evidencia provista por la
actitud de sostener una oracién como verdadera, sugiere que el
intérprete mantenga “fijo un factor mientras se estudia el otro”
(1975/1984). La caridad, precisamente, proporciona un método
para mantener constante el factor creencia mientras se resuelve
el factor significado; esto es, en virtud de dicho principio el intér-
prete presupone que la oracién que el hablante sostiene como
verdadera® generalmente expresa una creencia que es de hecho
verdadera, y que el hablante no tiene creencias distintas de las
que él mismo tendria si estuviera en su lugar. Si suponemos que
las creencias del hablante estin de acuerdo con las nuestras y
son de hecho verdaderas -al menos en los casos mds simples y
bésicos- podemos emplear nuestras creencias acerca del mundo
como guia hacia las creencias del hablante.

89 Recordemos que la actitud de sostener una oracién como verdadera, asi como
la actitud de preferir que una oracién sea verdadera en lugar de otra, son
ejemplos del tipo de actitudes que Davidson considera “no-individuativas”:
esto es, aunque son psicolégicas por su naturaleza, no distinguen los
diferentes contenidos proposicionales que expresan emisiones distintas.
De este modo, el supuesto de que podemos detectar tales actitudes no
constituye, a su juicio, una peticién de principio respecto de cémo dotamos
de contenido a las actitudes, puesto que una relacién como la de sostener o
considerar/preferir verdadera, entre un hablante y una proferencia, es una
relacién extensional que podemos saber que se da sin saber lo que significa
la oracién en cuestion.

97



98

Capitulo 3

Ahora bien, el principio de caridad comprende tesis muy dis-
tintas y ha sido formulado de maneras muy diversas. En la con-
tribucién especifica de Davidson lo encontramos caracterizado,
recientemente, a partir de dos vertientes que denomind: el princi-
pio de coberencia 'y el principio de correspondencia (1991/2001).

El principio de coberencia lleva al intérprete a descubrir un
cierto grado de consistencia légica en el pensamiento del ha-
blante, en tanto que el principio de correspondencia lleva al
intérprete a considerar que el hablante estd respondiendo a los
mismos rasgos del mundo a los que el intérprete responderia
en circunstancias similares. De este modo, “un principio dota
al hablante de una mddica cantidad de logica y el otro lo dota en
un cierto grado con lo que el intérprete considera que son creen-
cias verdaderas acerca del mundo” (1991/2001: 211; mis italicas).
En otros términos, segiin el principio de coherencia la caridad es
entendida como racionalidad: desde esta perspectiva, el intérprete
estd obligado a presuponer que el hablante es -mas o menos- ra-
cional de acuerdo con sus propios standards de racionalidad. En
consecuencia, el intérprete no puede evitar proyectar su propia
légica sobre el discurso, el pensamiento y la accién ajenos; la con-
sistencia entre las creencias y entre estas y la accién resulta un
requisito esencial de la interpretacion.

A su vez, segin el principio de correspondencia, la caridad es
asociada con la verdad: el intérprete esta obligado a presuponer,
asimismo, que la mayor parte de las creencias del hablante son
verdaderas de acuerdo con sus propios standards.”

90 Segtin algunos autores, esto es lo caracteristico del aporte de Davidson. Véase,
por ejemplo, Orlando (1999). Sin embargo, dado el objetivo que persigo en
el presente trabajo, esto es, iluminar la singular mirada sobre un nosotros
humano que emerge de la pintura que Davidson traza de lo mental, considero
que su aporte especifico reside en la otra vertiente del principio de caridad,
su concepcion de la racionalidad, en la medida en que —segin veremos- porta
la clave para descifrar en qué consiste la singularidad de quienes somos
“animales racionales”, a saber: la normatividad de lo mental. No obstante, soy
consciente de que ha habido intentos de iluminar la normatividad a partir
de la otra vertiente del principio de caridad. De hecho, McDowell (1998) liga
de un modo estrecho normatividad y verdad. Alli defiende la idea de que el
cardcter desentrecomillador de la verdad en la version tarskiana que abraza



Karina Pedace

En suma, dada esta doble vertiente, el principio de caridad
tipicamente davidsoniano implica presuponer que: las creencias
son comunes a hablantes e intérpretes y que la mayor parte de
esas creencias compartidas son verdaderas. De esta suerte, si el
supuesto hablante no es inteligible y mayoritariamente correcto,
no es interpretable, esto es, no es realmente un hablante para el
intérprete. Conforme a ello, las diferencias de tipo y grado entre
los sistemas de creencias del hablante y el intérprete sélo pueden
ser comprendidas a partir del acuerdo general. Del mismo modo,
los errores sélo pueden ser comprendidos a partir de la verdad
global.’" En este sentido, afirma Davidson:

[C]ualquier creencia o conjunto de creencias particular acerca del
mundo que nos rodea puede ser falsa, o falso. Lo que no puede
suceder es que nuestra imagen general del mundo y nuestro lu-
gar en el mismo esté equivocada, pues es esta panordmica la que

Davidson hace que -contra la opinién de Rorty- la normatividad tenga lugar
en la “superficie semdantica”: esto es, a su juicio las relaciones de denotacién
y satisfaccién estdn “normativamente cargadas” (en un sentido que, no
obstante, McDowell deja sin especificar, aunque podriamos aventurar
que tal vez esté poniendo en juego la manera en que dichas relaciones
proporcionan condiciones de correccion para la asercién). No obstante, esta
alusién a la normatividad que hace McDowell parece pretender arrojar luz
sobre el modo en que la subjetividad estd constitutivamente atravesada
por la objetividad, en virtud de la conexion que guarda la intencionalidad
con un orden extralingiiistico. La otra vertiente de la caridad que es la que
deseo explorar -la racionalidad- nos permitira, en cambio, clarificar el tipo
peculiar de normatividad que distingue los conceptos que empleamos para
nuestra mutua comprension a partir de la intima conexién que establece
entre subjetividad e intersubjetividad.

91 A pesar de que en principio es posible presuponer que los miembros de
una comunidad lingtiistica se comunican mutuamente sobre la base de
creencias comunes pero erréneas, el punto de Davidson es que esto no puede
constituir una regla general. En su opinién, atn cuando el concepto de
creencia es el de un tipo de pensamiento que puede o no coincidir con lo
que es el caso, los casos de falta de coincidencia s6lo son comprensibles a
la luz de la coincidencia general. Por consiguiente, como veremos en detalle
en la segunda parte de este trabajo, tener el concepto de creencia implica ser
consciente de la posesién de un conjunto mayoritariamente verdadero de
creencias. Por esta razén, Davidson considera que la naturaleza misma de la
creencia elimina la posibilidad del error masivo.

99



100

Capitulo 3

informa el resto de nuestras creencias y las hace inteligibles, tan-
to si son verdaderas como si son falsas (1991/2001: 214).

Volvamos, ahora, mis pormenorizadamente sobre el rol que
desempenia el principio de caridad en el procedimiento del in-
térprete radical. Las actitudes de sostener oraciones como ver-
daderas, que constituyen la evidencia inicial para el intérprete,
estardn dirigidas a oraciones ocasionales (esto es, oraciones que
el hablante a veces considera como verdaderas y a veces como
falsas, en respuesta a eventos o condiciones de su entorno). Si
consideramos las oraciones ocasionales, la pista principal que
tenemos respecto de su interpretacion consiste en las condicio-
nes bajo las cuales los hablantes las sostienen como verdaderas.
Dada nuestra identificacién de dichas actitudes y dadas las con-
diciones bajo las cuales los hablantes sostienen como verdaderas
oraciones ocasionales, podemos entonces establecer inductiva-
mente leyes ceteris paribus de la forma:

(L) Para todos los hablantes S, tiempos ¢, ceteris paribus,
S sostiene como verdadera s en ¢ sii p.*?

Llegado a esta instancia, el intérprete querra pasar desde estas
oraciones-L a algo mads relevante para confirmar una teoria de
la verdad, a saber, un enunciado que no sea acerca de las condi-
ciones bajo las cuales los miembros de una comunidad lingiiis-
tica sostienen oraciones como verdaderas, sino un enunciado acerca
de las condiciones bajo las cuales esas oraciones son verdaderas.
Dado que las oraciones-L no implican enunciados que establez-
can tales condiciones, se deberd aumentar la teoria con un prin-
cipio que nos permita zanjar este hiato, esto es, un principio que
garantice la inferencia desde oraciones-L a oraciones que puedan
ser empleadas para proyectar una teoria de la verdad interpreta-
tiva para todo el lenguaje:

92 Donde “S” ranguea sobre los miembros de una determinada comunidad
lingiiistica, “p” es reemplazada por una oracién abierta que especifica rasgos

. »

contextuales y “s” denota una oracién ocasional.



Karina Pedace

(V) Para todos los hablantes S, tiempos ¢, s es verdadera
para S en ¢ sii p.

Precisamente, el expediente propuesto por Davidson para
zanjar el hiato es el principio de caridad que es introducido, pues,
en virtud de que los patrones entre actitudes de sostener oracio-
nes como verdaderas no son suficientes para fijar uno de los dos
factores que determinan dichas actitudes (creencia y significado)
a los efectos de resolver el otro. Sin embargo, cabe advertir que,
asi entendido recoge sélo una de las dos vertientes que, seglin
vimos, componen el principio de marras. Es la introduccién del
principio de correspondencia la que parece estar motivada, pues, por
la necesidad de saldar la brecha entre las que llamé oraciones-L
y oraciones-V.”?

Por su parte, la introduccién del principio de coberencia parece
responder a otra motivacion, a saber: la teoria de la agencia ra-
cional que estd en el corazon de la filosofia de la accién davidso-
niana y que, segin hemos dicho, se integrard con la teoria de la
interpretacién en el seno de la teorfa unificada del pensamiento,
el significado y la accién.

Una de las restricciones fundamentales que Davidson le im-
pone a una teoria adecuada de la interpretacién es que las inter-
pretaciones de las oraciones y las asignaciones correspondientes
de contenidos a sus creencias (y otras actitudes proposiciona-
les) tornen a los hablantes agentes racionales. En su opinién, esto

93 En este sentido, Lepore y Ludwig (2005) consideran tres formulaciones del
principio de caridad sugeridas por distintos pasajes davidsonianos y que
bautizan como: “Veracidad”, “Caridad” y “Acuerdo”. Segtin la primera, ceteris
paribus, las actitudes de un hablante de sostener oraciones como verdaderas
dirigidas hacia oraciones ocasionales son verdaderas. La segunda afirma
que, ceteris paribus, las creencias de un hablante acerca de su entorno son
de hecho verdaderas. La ultima sostiene que, ceteris paribus, el hablante y
el intérprete estan de acuerdo acerca del entorno del hablante. Alli Lepore
y Ludwig consideran que la interpretacién correcta es en términos de la
segunda formulacién, a saber: “Caridad”. No obstante, a su juicio, la Caridad
resulta insuficiente para la tarea que le es asignada. Para una ampliacién de
este punto y del principio mds fuerte (de la “Gracia”) que proponen en su
reemplazo, véase Lepore y Ludwig (2005: cap.12).

101



102

Capitulo 3

requiere que las acciones de los hablantes, incluyendo sus actos
de habla, sean representados como minimamente racionales en
el sentido de que cada uno sea racionalizado por un par deseo-
creencia, esto es, a la luz de algin fin del agente y alguna creen-
cia acerca de como obtenerlo (cfr. Davidson 1963/1980). Esta
restriccién nos permite empezar a avizorar el intimo enlace que
hay entre la caridad entendida como racionalidad y el rasgo del
concepto de creencia que hemos analizado en el apartado ante-
rior: el holismo. En efecto, podemos deslindar varios sentidos en
que la coberencia o consistencia constituye la idea de racionalidad,
a saber: tanto respecto de las creencias dadas otras creencias,
en el sentido de que las creencias del hablante-agente deben ser
consistentes (lo que hemos denominado “holismo intra-actitud
o del contenido”),’* como también en el sentido de que la ac-
cién a ser explicada debe ser razonable a la luz de los deseos y
creencias asignados y en el sentido de que los deseos y creencias
atribuidos deben ajustarse entre si (lo que hemos denomina-
do “holismo inter-actitud o psicolégico”). La idea subyacente es
que nuestras creencias y preferencias deben ser racionales en el
sentido de exhibir un patrén consistente que debe adecuarse

94 Recordemos que la idea es que los pensamientos tienen propiedades légicas
dados sus contenidos proposicionales: implican y son implicados por otros
pensamientos. En virtud de que son las relaciones légicas de un pensamiento
las que parcialmente lo identifican como el pensamiento que es, los
pensamientos no pueden ser totalmente incoherentes, porque si lo fueran,
carecerian de toda posibilidad de ser identificados como un pensamiento
en lugar de otro. El principio de caridad expresa esto diciendo: a menos
que haya alguna coherencia en una mente, no hay pensamientos, y si un
intérprete va a captar los pensamientos de otro, el intérprete debe descubrir
un grado suficiente de coherencia para identificar esos pensamientos.
Siguiendo esta linea Engel (2003) sefiala un modo de comprender la
estrecha relacion entre la caridad y el rasgo del concepto de creencia que
vimos en el apartado anterior: el holismo. Si el intérprete radical tiene que
ser caritativo en el sentido de adscribir creencias racionales y coherentes a
un hablante, entonces tiene que al menos adscribirle el dominio de ciertas
inferencias basicas, tales como el modus ponens. Pero a los efectos de hacer
inferencias uno debe tener mds de una creencia, ha de tener varias y aptas
para ser relacionadas inferencialmente. Asi, la racionalidad de la adscripcién
intencional obliga al intérprete a adscribir varias creencias relacionadas con
una creencia dada (si es que el hablante ha de ser coherente).



Karina Pedace

a los axiomas de la teoria de la decision. De manera que “es
s6lo contra el trasfondo de tal patrén que podemos identificar
pensamientos” (Davidson 1975/1984). Asi, segin veremos, las
normas de la agencia racional describen un patrén tal que si
alguien se distanciara de él excesivamente, serifamos incapaces
de describirlo como agente y, subsiguientemente, como hablante
o creyente. La teoria de la agencia racional ubica, de este modo,
restricciones a priori sobre los patrones de contenidos, actitu-
des, probabilidades subjetivas y 6rdenes de preferencia que po-
demos asignar a los hablantes y representa, asi, una restriccién
poderosa sobre la interpretacién. Tal es la intima conexién que
hay entre caridad y holismo.”

Ahora bien, habiendo esclarecido esta doble vertiente del
principio de caridad, cabe preguntarnos: ¢qué estatus posee? Se
ha sugerido que es posible distinguir entre diversas interpreta-
ciones del principio de caridad davidsoniano.”

95 Como es sabido, Fodor y Lepore (1992) han examinado criticamente que
la caridad implique el holismo de lo intencional. Como ya he sefialado, mi
intencién en esta instancia no es la de una ponderacién critica, sino mds bien
exegética; es decir, no me voy a detener a evaluar la posibilidad del proyecto
de la interpretacién radical, sino que pretendo precisar los compromisos que
asume Davidson para, luego, examinar sus implicaciones. Sin embargo, me
parece relevante esbozarla critica de Fodory Lepore, dado que en ellaaparecen
algunas cuestiones conceptuales que voy a retomar. Ellos reconstruyen
la argumentacién davidsoniana a favor del holismo como una estrategia
que posee un estilo trascendental; lo que la hace trascendental es que estd
destinada a mostrar que la interpretacion radical seria metafisicamente
imposible sin principios holistas, con la siguiente peculiaridad: tiene
premisas que son simultineamente epistemoldgicas y metafisicas. La idea
basica es que es metafisicamente constitutivo de los hechos acerca del contenido
que deben ser accesibles para alguien en la situacion epistemologica del intérprete
radical y que la interpretacion radical es imposible a menos que se invoquen
principios de caridad. El punto davidsoniano es (i) mostrar que ciertos
principios de caridad son constitutivos de la adscripcion de contenido; (ii)
se sostiene que estos principios son intrinsecamente holistas y se sigue, asi,
el holismo de lo intencional. Por el contrario, para Fodor y Lepore (1992) no
se sigue el holismo en virtud de que: (i) no se han dado buenas razones para
sostener ni que la caridad sea un prerrequisito de la interpretacion, (ii) ni a
favor de que sea intrinsecamente holista.

96 Sigo aqui las propuestas de Orlando (1999) inspiradas, a su vez, en Moretti
(2008).

103



104 Capitulo 3

En primer lugar, encontramos la interpretacion fuerte, segiin
la cual el principio de caridad no serfa un mero principio meto-
dolégico concerniente a la atribucién de significados y creencias
sino un principio constitutivo de los significados vy las creencias mis-
mas. Desde este punto de vista, se trata de un principio ontoldgico
que podria formularse como sigue: el esquema conceptual del
hablante no puede ser distinto del del intérprete: no puede haber
dos esquemas conceptuales distintos. Por lo tanto, si deslinda-
mos las dos tesis comprendidas en el principio de caridad, se es-
tarfa afirmando: por un lado, que es constitutivo del hecho de que
una persona exprese oraciones significativas y tenga creencias el
que esa persona sea (mds o menos) racional de acuerdo con nues-
tros standards. Y, por otro lado, que es constitutivo del hecho de que
una persona exprese oraciones significativas y tenga creencias
el que esas emisiones y creencias sean verdaderas de acuerdo con
nuestros standards, lo que implica que hay un sistema de creen-
cias comun® a hablantes e intérpretes y que la mayor parte de las
creencias de ese sistema son verdaderas.”®

97 O, alternativamente, “esquema conceptual” coman.

98 Orlando (1999: 104-105) objeta que bajo esta interpretacién, todo principio
gnoseologico, concerniente al intérprete que realiza la atribucién, adquiere
la categoria de un principio ontoldgico, concerniente a la naturaleza misma
del significado o la creencia atribuidos. Ahora bien, en mi opinién, no cabe
cuestionar este punto, al menos, al interior de la propuesta davidsoniana,
dadas las razones siguientes. Tal como vimos a partir de Fodor y Lepore
(1992) en la argumentacién de Davidson hay un explicito solapamiento
de aspectos metafisicos y epistemoldgicos involucrados en la perspectiva
interpretacionista: es metafisicamente constitutivo del contenido el que
un lenguaje (o un estado intencional) debe ser radicalmente interpretable
(cfr. Fodor y Lepore, 1992: caps. 3 y 4). De este modo, ya no parece tener
sentido escindir aspectos gnoseoldgicos de aspectos ontoldgicos. En otras
palabras: dado que no hay significado o creencia independiente del proceso
interpretativo, en el sentido de que es en virtud de que hay comunicacién
que hay creencia y significado (y no a la inversa), asi como la otra de las
restricciones impuestas por Davidson, el holismo de la atribucién, implica
el holismo semdntico, que es constitutivo de la creencia y el significado
mismos, la restricciéon que consideramos ahora, es decir, la caridad que
debemos poner en juego para comprendernos mutuamente, implica que la
racionalidad y la verdad son constitutivas de la naturaleza misma de la creencia
o el significado. En suma: dado que, a mi juicio, no hay significado ni creencia



Karina Pedace

En segundo lugar, cabe mencionar la interpretacion interme-
dia. Desde esta perspectiva, la caridad es un principio que regula
de la atribucion de significados que, en tanto tal, sefiala una limi-
tacion esencial al intérprete. Ya no se trata de un principio onto-
l6gico acerca de los significados y las creencias, sino de un princi-
pio gnoseologico acerca del intérprete que podria formularse asi: el
intérprete no puede creer que el esquema conceptual del hablante
sea distinto del suyo propio. Desde este enfoque, se sostiene que
uno es absolutamente incapaz de comunicarse con quienes tu-
vieran un esquema conceptual distinto del propio. Asumir el rol
de intérprete es asumir una restriccion epistémica esencial: no es
posible acceder a lo radicalmente distinto.”

Finalmente, encontramos la interpretacion débil segin la cual
el principio de caridad simplemente concierne a la atribucién de
significados/creencias pero no es constitutivo de esta: el princi-
pio de caridad es sélo uno entre los muchos principios que los
intérpretes podrian elegir seguir.'” De acuerdo con este sentido,
el proceso de interpretacién no involucra una unién profunda
entre lenguaje y esquema conceptual sino un vinculo inicial y
pasajero. Se trataria, en consecuencia, de un principio heuristico,
puramente metodolédgico. Su formulacién seria la siguiente: Al

sin proceso de atribucién, es decir, toda creencia/significado es constituida/o
en el proceso mismo de (mutua) atribucion, ya no parece tener sentido deslindar
tajantemente sus aspectos “gnoseoldgicos” de los “ontolégicos”. Asimismo,
para una consideracién de la caridad como un principio a la vez epistémico
y metafisico puede verse, inter alia, Gliier (2006).

99 En este punto, me gustaria introducir el siguiente reparo. Si nos tomamos en
serio que no hay creencia ni significado por fuera del proceso de atribucién,
no parece licito distinguir entre esta interpretacioén segin la cual el principio
de caridad serfa meramente constitutivo de la atribucién y la interpretacién
fuerte segin la cual resulta constitutivo de la naturaleza misma de la
creencia y el significado. Dado que toda creencia es creencia atribuida, no
hay posibilidad de que el principio constitutivo de la atribucién no permee a
la naturaleza misma de la creencia y el significado. No obstante, me interesa
retener este nivel de analisis a los efectos de tornar inteligible una de las
acepciones de la normatividad que voy a proponer cuando, en el capitulo 4,
analice su rol en el tratamiento davidsoniano del problema mente-cuerpo.

100 Tal es la lectura propuesta, inter alia, por Vermazen, Wallace y Hacking.
Desde esta perspectiva, Davidson es criticado por favorecer el principio de
caridad sobre otros principios.

105



106

Capitulo 3

empezar la interpretacion, el intérprete no puede creer que el esque-
ma conceptual (tanto la légica como el sistema de creencias, de
modo de abarcar tanto a la caridad como racionalidad cuanto a
la caridad como creencia verdadera) del hablante sea distinto del
suyo propio.'”

Ahora bien, ¢cudl es la interpretacién que mejor se ajusta a
las pretensiones davidsonianas? En mi opinién, la interpretaciéon
que es enfaticamente sugerida por el propio Davidson es la fuerte.
En apoyo de que ello es asi, cabe hacer referencia, por un lado, a
lo que ya hemos sefialado a propésito de la concepcién davidso-
niana acerca del holismo: no hay significados/creencias indepen-
dientemente de las practicas de interpretacién: la interpretacioén
los constituye, esto es, no puede pensarse en significados/creen-
cias como entidades previamente existentes cuyo intercambio
entre hablantes e intérpretes hace posible la comunicacién, sino
que, a la inversa, su naturaleza misma es posibilitada por la mutua
prdctica atributiva. Asi, leemos en Davidson: “el pensamiento de-
pende de la comunicacién” (1991/2001: 209).

Por otro lado, cabe advertir el caricter trascendental del argu-
mento mediante el cual introduce el principio de caridad. Dicho
argumento puede reconstruirse como sigue:

1) La comunicacién humana mediante el lenguaje es un
hecho innegable.

2) La comunicacién humana supone la interpretacién
radical.'®

3) Luego, existe un sistema de creencias universal y en
su mayor parte verdadero que la hace posible.

De este modo, el mismo Davidson parece sostener explicita-
mente que el principio de caridad no es un principio que poda-

101 La plausibilidad de esta interpretacién reside, en opinién de Orlando (1999),
en que podria ser conveniente empezar por asignar al hablante una légica en
comun y verdad a todas sus emisiones; nada garantiza, en cambio, que lo
asignado inicialmente se mantenga al finalizar el proceso de interpretacion.

102 Leemos en Davidson (1973/1984: 125): toda comprensién del habla de otro
involucra interpretacion radical.



Karina Pedace

mos optar entre otros principios, un principio empirico, descrip-
tivo de la conducta lingiiistica, sino que lo introduce como un

principio a priori'® que constituye su condicién de posibilidad.'*

En esta misma linea, Andrew Cutrofello (1999) subraya el carac-
ter trascendental de la estrategia davidsoniana, que deslinda en
el argumento “metodolégico” que se presenta en “Radical Inter-
pretation” (1973) y el argumento “ontolégico” que se propone en
“On the very idea of a conceptual scheme” (1974). El argumento
“metodoldgico” mantiene que la interpretacién no puede tener
lugar a menos que los intérpretes traten de maximizar el acuerdo
entre ellos y quienes interpretan. Por si mismo, este argumento
no puede -a juicio de Cutrofello- apoyar la extrapolacién gran-
dilocuente de Davidson de que todos los seres racionales deben
compartir mayormente las mismas creencias. Después de todo,

103 A partir de enfatizar dicho caracter a priori, Ramberg advierte contra la
confusién de los principios trascendentales de la interpretacion radical con
los principios de la interpretacion efectiva, confusion que encuentra “fatal”
(Ramberg, 1989: 74).

104 Fodor y Lepore (1992) también sostienen que el argumento de Davidson
para la caridad tiene una forma trascendental. A su juicio, dicho argumento
estd fundado en la situacién epistémica del intérprete radical (por tanto, para
ellos serd suficiente como objecién contra Davidson, socavar el supuesto
de que la adscripcién intencional deba entenderse por referencia a dicha
situacién) y puede reconstruirse como sigue:

i. Si no se supone que el informante cree, en su mayoria, verdades, el
aprendizaje del lenguaje desde la posicion epistemoldgica del intérprete
radical no serfa posible.

ii. El aprendizaje del lenguaje desde la posicion epistemoldgica del intérprete
radical es posible.

iii. Debe suponerse que el informante cree, en su mayoria, verdades.

A juicio de Fodor y Lepore no hay una razén clara para aceptar la segunda
premisa, y de este modo, el argumento trascendental para la caridad falla. A
su vez, emprenden otra critica a partir de la nocién del intérprete omnisciente
al que alude Davidson (1983/2001): si un ser omnisciente interpreta mis
emisiones-creencias de manera tal que para él resultan verdaderas, entonces
me malinterpretard toda vez que yo diga-crea algo falso. Esto ofreceria una
reduccién al absurdo de la idea de que la interpretacion radical tendria
que proceder mediante el ejercicio de la caridad. En breve: el intérprete
omnisciente que emplea el método de la caridad para comprender a un
hablante falible arribard a creencias falsas acerca de las creencias falsas del
hablante. Omnisciencia y caridad son virtudes incompatibles.

107



108

Capitulo 3

este argumento es estrictamente hipotético: dice sélo que si va-
mos a comprender a otros, entonces debemos interpretarlos de
acuerdo con el principio de caridad. Cutrofello sugiere, pues, que
resulta instructivo formular la cuestién en términos kantianos.

En su opinién, podemos decir que la justificacién del princi-
pio de caridad carece de algo asi como una deduccion trascendental
a los efectos de establecer su empleo legitimo en la experiencia
efectiva. Recordemos que para Kant, demostrar que el entendi-
miento puede sélo pensar en términos de sus categorias a priori
no es suficiente para mostrar que estas categorias son legitima-
mente aplicadas a la experiencia; la deduccidn metafisica tiene que
ser complementada con la deduccién trascendental. La invitacion
es a que pensemos, entonces, que el argumento metodolégico de
Davidson es como la deduccién metafisica en el sentido de que
muestra sélo como debemos interpretar; no muestra, en cambio,
si interpretar del modo en que lo hacemos nos conducird a ha-
cer juicios adecuados acerca de los puntos de vista de otros. De
este modo, la justificacién metodoldgica del principio de caridad
debe complementarse con algo analogo a la deduccién trascen-
dental.

Como sucede con la deduccién trascendental kantiana, la ta-
rea de este nuevo argumento es establecer el quid juris de la apli-
cabilidad del principio a nuestras experiencias efectivas -en este
caso, nuestras experiencias de interpretar a otros-. Aqui la analo-
gia entre Kant y Davidson resulta especialmente interesante por-
que la “deduccién” de Davidson -lo que Cutrofello llama el “ar-
gumento ontolégico”- es virtualmente idéntica a un argumento
que Kant presenta en la “Estética Trascendental” de la primera
Critica. El argumento ontolégico de Davidson trata de mostrar
que todos debemos compartir la mayoria de las mismas creencias
acerca del mundo, porque hay solo un mundo acerca del cual tenemos
creencias. Si s6lo hay un mundo, todos los puntos de vista acerca
del mundo son conmensurables. Y si es asi, se ha establecido el
quid juris del principio de caridad.'” No obstante, como ya he di-

105 En efecto, en el argumento en contra del relativismo conceptual Davidson
(1974) comienza por relacionar intimamente los conceptos de lenguaje, creencia,



Karina Pedace

cho, no es mi intencién aqui evaluar si las pretensiones trascen-
dentales del principio de caridad son adecuadamente argumen-
tadas por Davidson. Mi interés ha sido precisar qué entiende por
caridad para mostrar la manera en que, en mi opinién, en dicha
nocién se prefiguran, se anticipan conceptualmente, los diversos
sentidos del préximo (y crucial) rasgo de la nocién de creencia
que paso a considerar: su normatividad.

3.2.2. Normatividad

Seguin veremos en la segunda parte de este trabajo, este rasgo
del concepto de creencia resulta central en la contribucién de Da-
vidson a los problemas de la filosofia de la mente de los que voy
a ocuparme. No obstante, en mi opinién, el tipo de normatividad
que Davidson tiene en mente no ha recibido una articulacién ex-
plicitay clara al interior de su propuesta. Recordemos que, segtin
él mismo concede, lo que ha “dicho acerca de las normas que gobier-
nan nuestras teorias de la atribucion intensional es, en los puntos crucia-
les, crudo, vago o demasiado rigido” (1980b/2004: 166, mis italicas).

Como ya hemos dicho, frente a la “vaguedad”, la “crudeza” y
la “rigidez” con las que el propio Davidson asume haber tratado
a la normatividad de lo mental, se impone entonces la tarea de elu-
cidar de un modo preciso este rasgo que porta la clave para cap-
tar la peculiaridad de un nosotros humano. En este sentido, cabe
subrayar que a pesar de la vasta cantidad de trabajos publicados
recientemente sobre este tépico, no hay un acuerdo razonable
entre los autores acerca de cémo entender la normatividad de lo
mental. Es por ello que, como ya hemos sefialado, uno de los obje-
tivos rectores del presente trabajo es el de clarificar en qué senti-

verdad vy racionalidad en el sentido siguiente: el intérprete radical no estd -ni
puede estar- en posicion de creer que los hablantes que interpreta tienen
creencias radicalmente diferentes de las suyas (ni masivamente erréneas) ni
reglas inferenciales completamente inaccesibles. De ello se concluye que es
imposible creer que existan multiples esquemas conceptuales. Segtin esto, la
tesis relativista extrema que sostiene la existencia de esquemas conceptuales
inconmensurables es ininteligible. Mds atin, se dird que la idea misma de
esquema conceptual lo es, en la medida en que supone una dicotomia
concepto-objeto o esquema-contenido, que constituye para Davidson, el
denominado “tercer dogma del empirismo”.

109



110

Capitulo 3

do atribuir estados intencionales es atribuir estados normativos
y en qué medida responder a dicha pregunta involucra responder
a la cuestion respecto de qué nos hace ser quienes somos.

A tal efecto, a continuacién, voy a proponer un marco general
en el que trazaré una distincién entre sentidos de normatividad
que voy a retomar en la ltima parte del presente trabajo. De este
modo, tras haber examinado en detalle el rol que desempenia la
normatividad de lo mental en los argumentos que ofrece Davidson
en torno a los tres problemas que vamos a considerar en la sec-
cién II (el problema mente-cuerpo, el problema de la relacién
entre lenguaje y pensamiento y el problema de las perspectivas de
primera y tercera persona de la atribucién mental) me abocaré a
examinar bajo cual/es de los sentidos de normatividad aqui pro-
puestos resulta apropiado ubicar la contribucién davidsoniana a
la hora de arrojar luz sobre un nosotros humano.

Tradicionalmente, se considera que la esfera de la normativi-
dad puede descomponerse en las dos dimensiones siguientes: la
deontica (recogida por nociones tales como “correcto”, “incorrec-
to”, “deber”, “obligacién”, “permiso”, etc.) y la evaluativa (reco-
gida por nociones tales como “bueno”, “malo”, etc.).'’® De este
modo, se considera que la normatividad “es un rasgo comun
a ambos lados de la distincién dedntico/evaluativo” (Dancy,
2000: vii).

Comencemos, entonces, por precisar la dimensién dedntica de
la normatividad; para ello voy a valerme, en primer lugar, del
célebre trabajo de Georg H. von Wright (1963: cap. I). En Norm
and Action, él distingue entre tres tipos de normas, a saber: las
prescripciones, las directivas y las reglas.

En primera instancia, Von Wright caracteriza las prescripciones
del modo siguiente: tienen su fuente en una autoridad que quie-
re que los sujetos adopten una cierta conducta; a los efectos de
que su voluntad sea conocida, la autoridad promulga la norma
y aflade, en vistas de que sea efectiva, una sancién o amenaza
de castigo. En términos generales, pues, las prescripciones son

106 Puede encontrarse esta presentaciéon candnica, inter alia, en Dancy (2000).
Vease, también, Engel (2001).



Karina Pedace

6rdenes o permisos dados por alguien en posiciéon de autoridad
a alguien en posicién de sujeto (Von Wright cita a las leyes del
estado como ejemplo paradigmatico de prescripciones).

En segundo lugar, encontramos las directivas o normas tecni-
cas. Este tipo de norma concierne a los medios que han de usarse
para la obtencién de un cierto fin. De este modo, resultan ilus-
traciones tipicas de las directivas las asi llamadas “instrucciones
de uso”, en las que se presupone que la persona que las sigue
apunta a la consecucién de un fin o resultado. Su formulacién
estindar se da mediante oraciones condicionales en cuyo ante-
cedente se menciona algo que se quiere y en cuyo consecuente
figura algo que debe (o no debe) hacerse a tal efecto. Veamos
un ejemplo de directiva: “Si Ud. quiere hacer habitable el refu-
gio, debe calefaccionarlo”. ¢Se trata de una oracién descriptiva
o prescriptiva?, se pregunta Von Wright. Nos dice que, propia-
mente hablando, no es ni una cosa ni la otra y nos invita a que la
comparemos con la oracién que dice “Si el refugio va a hacerse
habitable, debe calefaccionarselo”. A esta tltima no duda en ca-
lificarla de “descriptiva”: dice que calefaccionar el refugio es una
condicién necesaria para hacerlo habitable y esto es verdadero
(o no) con independencia de si alguien quiere hacer habitable el
refugio y apunta a ello como un fin. De este modo, Von Wright
nos previene de una posible confusién: seria un error identificar
las directivas con proposiciones que establecen que algo es (o no)
condicién necesaria para otra cosa.'”

Finalmente, encontramos el tercer tipo de norma: las reglas. El
ejemplo prototipico que nos ofrece Von Wright son las reglas de
un juego. Jugar un juego es una actividad humana que se lleva
a cabo bajo patrones estandarizados que podemos llamar “movi-
das” del juego. La idea es que las reglas del juego determinan estas
movidas y, mediante ellas, el juego mismo y la actividad de jugarlo.
Desde la perspectiva del juego mismo, las reglas determinan, nos

107 Von Wright reserva para estas tltimas la calificacion de “anancasticas”
(cfr. 1963:10). No obstante, concede que hay una conexién esencial (16gica)
entre ambas: al dar la directiva “si Ud. quiere hacer habitable el refugio,
debe calefaccionarlo” esta (16gicamente) presupuesto que si el refugio no es
calefaccionado no se tornara habitable.

111



112

Capitulo 3

dice Von Wright, cudles son las movidas correctas y, desde la pers-
pectiva de la actividad, cudles son las movidas permitidas (de este
modo, las movidas que no son correctas estan prohibidas para los
jugadores del juego y aquella movida que es la tnica correcta en
una cierta situacion, es la obligada cuando se esta jugando el juego).

Pasemos, ahora, a considerar la dimension evaluativa de la
normatividad. A los efectos de precisar la relacién entre dicha di-
mension y la esfera dedntica de la normatividad, propongo que
nos detengamos brevemente en el debate sobre normas y valores
entablado entre Habermas y Putnam (2008). Si bien esta precedi-
do por un acercamiento progresivo entre las filosofias de ambos
autores desde mediados de los afios ochenta, el debate se abre
propiamente cuando Putnam pronuncia en 1999 la conferencia
“Valores y normas”. Alli expone su rechazo de la dicotomia que,
a su juicio, Habermas postula entre los “valores” y las “normas”.

Segtin Habermas (1996), a la luz de las normas se puede deci-
dir lo que estamos obligados a hacer, en tanto que en el horizon-
te de los valores podemos decidir qué comportamiento es mas
recomendable. Asimismo, mientras que las normas que merecen
reconocimiento obligan a sus destinatarios sin excepciones y en
igual medida, los valores expresan que merecen preferencia los
bienes que en una comunidad determinada son considerados de-
seables. En tanto que las normas se cumplen en el sentido de una
satisfaccion de expectativas de comportamiento generalizadas,
los valores sélo pueden realizarse mediante acciones orientadas a
un fin. Ademads, las normas se nos presentan con una pretension
de validez binaria (y son o bien vélidas o no lo son); por el con-
trario, los valores establecen relaciones de preferencia que signi-
fican que determinados bienes son mas atractivos que otros. De
este modo, la validez dedntica (Sollgeltung) de las normas tiene el
sentido absoluto de una obligacion incondicional y universal, mientras
que el que unos valores sean atractivos tiene el sentido relativo
de una estimacién o evaluacién de bienes adoptada en ciertas
culturas y formas de vida. En suma: pareciera, dice Putnam, que
el tratamiento habermasiano de las normas es “kantiano” en el
sentido de que la fuerza vinculante de las normas es equiparada
con la fuerza vinculante del pensamiento racional, en tanto que



Karina Pedace

los valores son productos sociales contingentes que varian con-
forme lo hacen los diferentes “mundos de la vida”.

Frente a esta posicion, Putnam defiende la objetividad de las
orientaciones de valor (tanto frente al no-cognitivismo como
frente al relativismo) y sostiene que el que se acepte que los va-
lores pueden discutirse racionalmente no es de ningtin modo lo
mismo que aceptar un autoritarismo con respecto a los valores.
Aqui, encuentro un fuerte punto de contacto con la propuesta
davidsoniana en torno a la objetividad de los valores.

En efecto, en “The objectivity of values” Davidson (1995¢/2004)
sostiene que lo mismo que rige para las creencias, rige para los
valores. Antes de que podamos decir que dos personas estin en
desacuerdo acerca del valor de una accién o de un objeto, debe-
mos estar seguros de que es la misma accién o el mismo objeto y
son los mismos aspectos de esas acciones u objeto lo que tienen
en mente: las consideraciones que prueban la disputa genuina re-
velardn también los criterios compartidos que determinan dén-
de yace la verdad. En este sentido, nos recuerda que decir cudl
es el contenido de un determinado juicio moral es cuestién de
interpretacién y que las actitudes de una persona tienen conteni-
do -son interpretables- s6lo si esa persona estd en comunicacion
con otras: esto es, sélo los intérpretes pueden ser interpretados.
Ahora bien, ¢hasta qué punto estas consideraciones se aplican
a la objetividad de los valores? Para Davidson, en el sentido de
que la comprensién mutua se logra sobre la base de una conver-
gencia de nuestros “valores basicos” -a los que también califica,
sugerentemente, como “valores iluminados” (enlightened values)-
(1995¢/2004: 49). La comprensién depende, nos dice, de encon-
trar un suelo comun; dado suficiente suelo comin, podemos
comprender y explicar las diferencias, podemos criticar, compa-
rar y persuadir. Si comprendemos sus palabras, “existe un suelo
comun, compartimos ya un modo de vida” (1995¢/2004: 51) La
importancia de este trasfondo de creencias y valores compartidos
es, en opinién de Davidson, que nos permite dotar de sentido a la
idea de un estdndar comun de correccién e incorreccidn, de ver-
dad y falsedad. De este modo, “una apreciacién de qué constituye
tal convergencia o acuerdo también muestra que los juicios de

113



114

Capitulo 3

valor son tan verdaderos o falsos como lo son los juicios facticos”.
Y concluye, Davidson: “los valores estan enraizados en las cosas”
(1995¢/2004: 52).

Ahora bien, dado este marco general ¢bajo qué sentido de
normatividad resultard adecuado explicitar, articular, el tipo de
normatividad que, segin Davidson, resulta distintivamente hu-
mana, esto es, la normatividad de lo mental? En rigor, dado el itine-
rario que nos hemos impuesto, lo esperable es que nuestra res-
puesta surja tras considerar su impacto en los tres problemas de
filosofia de la mente de los que vamos a ocuparnos. No obstante,
cabe hacer algunas precisiones preliminares, para relegar hasta
la dltima parte de este trabajo nuestra propuesta de elucidacion.

Comencemos por el primer tipo de normas: las prescripciones.
Estos candidatos no parecen proporcionar una clave adecuada
para comprender la normatividad de lo mental al interior de la
propuesta de Davidson. Segiin veremos en detalle en el capitulo
5, él rechaza explicitamente aquellos abordajes del lenguaje y la
comunicacién que reposan en la idea de que para nuestra com-
prensién mutua debemos seguir prescripciones o convenciones par-
ticulares ligadas a las palabras o a los conceptos que determinen
su uso correcto.'’

Asi, por ejemplo, en “Communication and Convention” Da-
vidson intentard hacernos ver —contra la idea de David Lewis-
que no es en absoluto una trivialidad o un lugar comtin que hay
-0 deba haber- convenciones en el lenguaje, sino que se trata
de una tesis filoséfica cargada con contenido teérico. En primer
lugar, recordemos que Davidson cambia el foco de atencién del
concepto de un lenguaje al de comunicacion mediante el lenguaje. Lo
que resulta significativo son las emisiones, esto es, acciones par-

108 La equiparacion que estoy haciendo entre prescripciones y convenciones
amerita, por lo menos, la siguiente aclaracién. Las convenciones o hébitos,
nos dice Von Wright, se comportan como prescripciones en tanto influyen
en la conducta ejerciendo “presién normativa” sobre los miembros de
la comunidad. No obstante, en el caso de las convenciones s6lo podemos
hablar de “autoridad” en tanto nos referimos a la comunidad misma y, de
esta suerte, las convenciones pueden caracterizarse como prescripciones
“anénimas” (cftr. 1963: 9).



Karina Pedace

ticulares de hablantes particulares en tiempos particulares. Mas
aun, la “nocién de significado” depende “enteramente de casos
exitosos de comunicacién” (Davidson y Gliier, 1995: 8). El signi-
ficado, por tanto, es de una naturaleza fundamentalmente inter-
subjetiva. En segundo lugar, para ser filoséficamente interesante
la “trivialidad” relativa a las convenciones lingiiisticas requiere
ser investida con una cierta necesidad, esto es, ser leida como la
tesis de que la comunicacién mediante el lenguaje es esencialmen-
te convencional. La pregunta filoséficamente interesante no es la
cuestién empirica de si la gente de hecho habla entre si de modos
convencionales, sino si las convenciones son necesarias para la
comunicacién mediante el lenguaje.

Como es sabido, Davidson responde a esta cuestién argu-
mentando que “la convencién no ayuda a explicar qué es bésico
para la comunicacién lingiiistica” (Davidson, 1984b). Desde la
perspectiva davidsoniana, estd claro que no es necesario para la
comunicacién que haya convenciones compartidas que asignen
significados a las palabras -y oraciones-; esto es, para que dos
hablantes se comuniquen entre si no es necesario que haya una
convencién que asigne el mismo significado a una expresién con
independencia de cual de los hablantes la emita. Todo lo que
importa para la comunicacién exitosa es que, en vistas a una
emision especifica, el oyente asigne el significado que el hablan-
te pretendié (intended). Kathrin Gluér (2001) subraya que para
Davidson significar algo requiere que uno siga una practica que
puede ser entendida por otros. Si bien “practica” es una palabra
con carga wittgensteiniana, ella sostiene, no obstante, que todo
lo que Davidson quiso decir es que es, sin duda, empiricamente
necesario un grado considerable de consistencia en el uso de las
palabras para que seamos comprendidos. La Gnica norma rele-
vante es practica y se sigue del hecho de que usualmente quere-
mos ser comprendidos.

Veamos, entonces, si el segundo tipo de normas, las directivas,
permiten arrojar luz sobre la peculiar normatividad de lo mental
que Davidson propone. Tomemos un ejemplo tipico: las reglas
para cocinar un determinado plato. Como hemos dicho, las di-
rectivas nos dicen por qué medios alcanzar ciertos fines, dados

115



116

Capitulo 3

los hechos subyacentes de la naturaleza, esto es, dadas las subya-
centes leyes naturales. Asi, para la preparaciéon de nuestro plato
(un tiramist, por caso) tendremos que atender, por ejemplo, a las
condiciones del batido, circular y continuo, para que las claras
adquieran “punto nieve”, respetar una determinada temperatura
de coccién, etc. Como se advierte en Von Wright (1963: 9y ss.) las
directivas deben, entonces, su validez, su caricter de guias para
accién, a relaciones previas e independientes de cualesquiera de
los imperativos hipotéticos derivados de ellas, esto es, deben su
validez a las leyes naturales. Ahora bien, Davidson nos recuerda la
leccién de Wittgenstein respecto de que debe haber un modo de
interpretar que no es cuestion de seguir directivas o instruccio-
nes, en el sentido de que el tipo de conocimiento que describe
una teoria del significado/creencia no es irrelevante pero nunca
puede instruirnos acerca de cudndo aplicarla. No hay ninguna
directiva en sentido estricto, como opuesta a meras maximas
y generalidades metodolégicas. De este modo, tampoco obte-
nemos una clarificacién de la normatividad de lo mental que
-segtn veremos en detalle en el capitulo 4- para Davidson abre,
precisamente, un hiato respecto de las leyes naturales (que se su-
ponen subyacentes a las normas entendidas como directivas).

Pasemos, entonces, a considerar nuestro tercer candidato:
veamos si puede resultarnos de ayuda concebir la normatividad
propia de lo mental en términos de reglas.

Como ya hemos senalado, los juegos son los casos paradig-
maticos de actividades esencialmente constituidas por reglas.
Sus reglas no dependen, como en el caso de las directivas, de le-
yes naturales previas e independientes; por el contrario, las reglas
de los juegos son claramente “creaciones humanas, hechas, no
encontradas” (Baker y Hacker, 1985: 63). En este sentido, son
arbitrarias. No hay algo tal como el juego correcto o el conjunto
correcto de reglas; podemos crear incontables conjuntos de re-
glas, incontables juegos.

La segunda caracteristica central de las actividades goberna-
das por reglas, como jugar ajedrez, es que no sélo es imposible
jugar ajedrez sin reglas, sino que es imposible jugar ajedrez sin las
reglas del ajedrez. Tales actividades estan definidas o constituidas por



Karina Pedace

sus reglas: si cambiamos las reglas, automaticamente cambiamos
la actividad.

Ahora bien, contempladas conjuntamente estas dos caracte-
risticas, la arbitrariedad y la constitutividad, tornan complejo con-
siderar la normatividad de lo mental como las reglas de juego de
la prictica de nuestra comprensién mutua. La analogia entre las
reglas de los juegos y las relaciones bédsicas constitutivas de nues-
tros conceptos parece quebrarse en aspectos decisivos: mientras
que hay diferentes juegos que podemos jugar, hay un tnico sis-
tema de conceptos. Recordemos que no tiene sentido hablar de
sistemas conceptuales (radicalmente) diferentes (cfr. Davidson,
1974). Tener conceptos es basicamente tener nuestros conceptos.
Son estos mismos conceptos los que son una condicién para te-
ner creencias, deseos, intenciones y los medios para expresarlos
a través del lenguaje. Son, por tanto, una condicion para jugar
o inventar todo juego, y una condicién para tomar decisiones
tales como la de jugar ajedrez ahora o dejar de jugarlo y jugar, en
cambio, al truco.

Puesto en términos de “juegos”, aqui ya no parece tener sen-
tido decir que podriamos jugar un juego distinto al intencional,
este es el tnico “juego” que no podemos dejar de jugar, no im-
porta qué hagamos. Su validez es condicién para la posibilidad
del significado y de la intencionalidad y como tal, es sui generis.
En consecuencia, si se la piensa en términos de la analogia con
los juegos, parece haber dificultades a los efectos de considerar la
normatividad de lo mental como las reglas del juego de la pricti-
ca de nuestra mutua comprension.'” No obstante, tal vez poda-
mos arrojar algo de luz sobre la reglas como normas a partir en
de la clasica distincién trazada por Searle (1969: 1, cap. 2). Como
es sabido, en Speech Acts Searle intenta clarificar la distincién en-
tre las reglas regulativas y las reglas constitutivas. Su idea es que
las primeras regulan formas de conducta previamente existentes
(ejemplo de ellas son las reglas de etiqueta que gobiernan relacio-

109 A propésito de la normatividad semantica, en su (2001) Kathrin Gluér hace
uso de la analogfa wittgensteiniana con los juegos para sugerir que el uso
significativo de las expresiones lingiiisticas carece de los rasgos caracteristicos
requeridos por las actividades esencialmente gobernadas por reglas.

117



118

Capitulo 3

nes interpersonales que existen independientemente de tales re-
glas), en tanto que las segundas no regulan meramente sino que
constitwyen o definen nuevas formas de conducta (en este sentido,
las reglas del futbol, por ejemplo, crean la posibilidad misma de
jugar ese juego). Quizas aquello que la normatividad de lo men-
tal estd subrayando es que se trata de reglas constitutivas de un
tipo especial, en el sentido de que su peculiaridad consiste en que
sean estas reglas. Oportunamente, examinaré mas detenidamente
este punto.

Por su parte, Davidson (1998/20035: 326) nos dice cudl es su
objecién central a la idea de concebir la normatividad en térmi-
nos de convenciones o reglas: él no cree que haya normas “inhe-
rentes al lenguaje mismo”. Desde luego, concede que hay reglas
en nuestra prictica lingliistica, pero son “enteramente contingen-
tes, dependientes de ‘valores ulteriores (further values)”, no de valo-
res intrinsecos al lenguaje. En este sentido, nos advierte que “las
oraciones-T no son normativas en si mismas: no nos dicen, por
ejemplo, qué condiciones de verdad debemos asignar a una ora-
cién, ni nos dicen cudndo estariamos en lo ‘correcto’ al afirmarla,
a menos que ‘correcto’ aqui sélo signifique ‘verdadero™."® Ahora
bien, si las normas que nos hacen singulares no proceden de la
“superficie semantica”, ¢de donde vienen? ;Tenemos que inter-
narnos en la dimensién evaluativa de la normatividad para expli-
citar la dimensién dedntica peculiar de las reglas que constituyen
el singular “juego” de nuestra mutua comprensién? ¢Cudles son,

110 A mi juicio, aqui es posible comenzar a avizorar una pista para pensar que,
precisamente, el tipo de normatividad que constituye el “giro esencial” (essential
twist) en el que piensa Davidson como distintivo de lo mental procede de las
restricciones que hay que imponerle a la estructura tarskiana de la verdad. En
este sentido, a mi juicio la normatividad de lo mental no surge bajo el signo
de Tarski (y contra McDowell (1998) no creo que la normatividad en sentido
davidsoniano esté en la “superficie semdntica”) sino a la vera del didlogo de
Davidson con Quine y Wittgentein que mencionamos en el capitulo 2: creo
que hay que atender especialmente a la perspectiva del intérprete radical (la
operacién por la que Davidson ubica en el espacio publico al significado y
la creencia) y, més especificamente, a la caridad entendida en términos del
“principio de coherencia” para precisar el sentido de normatividad que nos
hace peculiares.



Karina Pedace

entonces, esos valores ulteriores de los que depende la normativi-
dad que advertimos en la “superficie” de dicha practica?

En “Expressing evaluations” Davidson sostiene que hay un
punto de partida: aquel que concierne a los valores, y que no se-
ria errado decir que las actitudes evaluativas y las acciones que
las revelan forman el “fundamento de nuestra comprension del ha-
bla y la conducta de los otros” (1984¢/2004: 35-36). El método,
nos recuerda, supone una sociedad de dos: requiere que veamos
a los otros como a nosotros mismos en cuestién de coherencia
global y correccién, habitando un mundo como el nuestro. No
se trata de una “politica” (policy), en el sentido de ser una entre
muchas posibles politicas exitosas. Es la tnica politica disponi-
ble si queremos comprender a otra gente. De este modo, cuan-
do preguntamos de dénde vienen las normas que cada uno de
nosotros aplica para comprender a los otros, la respuesta es que
no pueden ser derivadas de una fuente externa a nosotros mis-
mos, porque cualquier intento de considerar alternativas nos
reconduce al proceso mismo de interpretacion en el que necesa-
riamente empleamos nuestras propias normas. No hay ningin
modo de salirse de estas normas para comprobar si estamos en
lo cierto, no mas de lo que podemos comprobar si el cilindro
de platino e iridio que se encuentra en la Oficina Internacional
de Pesos y Medidas de Sevres pesa un kilogramo. No podemos
ponernos de acuerdo sobre la estructura de las oraciones o los
pensamientos que usamos para explorar los pensamientos y los
significados de los demas, pues el intento de alcanzar un acuerdo
asi simplemente nos remite al proceso mismo de interpretacioén
del que depende todo acuerdo. No tiene ningtin sentido cuestio-
nar la adecuacion de esta medida o buscar una norma o medida
ulterior. Aqui es donde, segiin veremos, llegamos a las fuentes

111 Davidson nos recuerda que “la caridad no es una opcién, sino una condicién
para tener una teorfa practicable [...] La caridad nos es impuesta; nos guste
o no, si queremos comprender a los demds debemos darlos por acertados en
la mayor parte de los asuntos. Si somos capaces de producir una teoria que
reconcilie la caridad y las condiciones formales para una teoria, hemos hecho
todo lo que puede hacerse para asegurar la comunicacién. No hay nada més
que sea posible, ni hace falta nada mas” (1974/1984: 197).

119



120

Capitulo 3

ultimas de la diferencia entre la comprension de las mentes y la
comprensién del mundo como algo fisico.

A partir de examinar el rol que desempeiia la normatividad de lo
mental en las respuestas davidsonianas al problema mente-cuer-
po, el problema de la relacién entre el lenguaje y el pensamiento,
y el problema de las perspectivas de la atribucién mental, vere-
mos, pues, si resulta necesario internarnos en su dimension eva-
luativa para captar la peculiaridad de un nosotros humano. Quizas
debamos atender al tipo de valores que han de resultar basicos
como condicién de posibilidad de la comprensién; tal vez poda-
mos encontrar alli una clave adecuada para comprender el “giro
especial” [special twist] (1998/2005: 319) de la normatividad que
es caracteristicamente humana, aquello que hace que las reglas
constitutivas del “juego” intencional resulten especiales. A tal
efecto, creo que tendremos que tener presente la relevancia que
Davidson le otorga al tercer rasgo del concepto de creencia que
paso a considerar, la triangulacion, dado que en mi opinién porta
la clave para entender en qué sentido “una comunidad de mentes
estd en la base del conocimiento y proporciona la medida de to-
das las cosas” (1991/2001: 218). Pasemos, pues, a presentar su
peculiar externismo.

3.3. El externismo de Davidson: la triangulacién

Al comienzo de “Externalisms”, Davidson (2001c) sostiene
que el externismo es la Gnica alternativa al subjetivismo. La idea
que estd detrds de esta afirmacién es que si no queremos ser es-
cépticos acerca de la posibilidad del conocimiento del mundo
externo o de las otras mentes, debemos rechazar la tesis de que
todo el conocimiento del mundo depende de objetos que estan
directamente presentes en mentes individuales (esto es, objetos
tales como sense data, impresiones, ideas o proposiciones, es de-
cir, objetos que podrian ser exactamente como se nos presentan
aun cuando el mundo fuera muy diferente). De lo que se trata,
entonces, es de rechazar que tales objetos sean tomados como
intermediarios epistémicos entre nuestras mentes y el resto del



Karina Pedace

mundo. Contrario sensu, estarfamos ante teorias que “no sélo son
individualistas sino también subjetivistas: el mundo de cada per-
sona resulta construido a partir de material disponible en la con-
ciencia, conectado sélo indirectamente con el mundo”.!? Frente
al subjetivismo, que se compromete con una conexién extrinseca
entre el pensamiento y el mundo, el externismo davidsoniano se
propone abrazar una conexién “intrinseca, no inferida, no cons-
truida, ni descubierta, sino que estd alli desde el comienzo (from
the start)” (Davidson 2001c: 2). Examinemos, entonces, la “geo-
metria” de la triangulacion, su original tesis externista.

En “The conditions of thought” Davidson (1989c¢) se pre-
gunta cudles son las condiciones necesarias para la existencia del
pensamiento; en particular, para la existencia de personas que
tengan pensamientos. Alli sostiene que no podria haber pensa-
mientos en una mente si no hubiese otras criaturas pensantes
con las que dicha mente compartiese un mundo natural.

Su idea es que para tener una creencia no es suficiente discrimi-
nar entre aspectos del mundo, comportarse de maneras diferentes
en circunstancias diferentes. Tener una creencia demanda, ademas,
apreciar el contraste entre lo meramente creido y lo que es el caso,
esto es, tener el concepto de verdad objetiva o de lo que es el caso
independientemente de lo que se crea.'”® Pero ¢cudl es la fuente del
concepto de verdad objetiva? A su juicio, es Wittgenstein quien nos
dio la pista: la fuente del concepto de verdad objetiva es la comu-
nicacién interpersonal. El punto de Davidson es que no podemos
acreditar a un individuo con la distincién entre lo que piensa que
es el caso y lo que es el caso, a menos que la criatura tenga el es-
tandar provisto por un lenguaje compartido. Ahora bien, sin com-

112 En el contexto de esta reflexién presenta al empirismo como una forma de
subjetivismo, en la medida en que afirma que la evidencia dltima para las
creencias acerca del mundo externo es algo no-conceptual que estd dado
directamente en la experiencia. No obstante, Davidson nos advierte que el
dogma empirista no tiene que ser confundido con “la doctrina inofensiva de
que la fuente de todo el conocimiento empirico estd en los sentidos” (2001c:
2). En esta linea, se opone a considerar las sensaciones como intermediarios
epistémicos, pero las reivindica como meros intermediarios causales.

113 Voy a volver, especialmente, sobre este punto al indagar la relacién entre el
pensamiento y el lenguaje en el capitulo 5.

121



122

Capitulo 3

partir reacciones ante un estimulo comun, nos dice, el lenguaje y el
pensamiento no tendrian ningtin contenido en absoluto: requiere de
dos puntos de vista ubicar la causa de un pensamiento y definir asi su
contenido. De este modo, la forma de triangulacion que propone como
condicion del pensamiento y del lenguaje involucra a dos criaturas en
un mundo compartido, tal que cada criatura correlaciona sus propias
reacciones a los fenémenos externos con las reacciones del otro. La
siguiente pregunta es ¢como puede una persona determinar lo que
estd en otra mente? ;Qué opera cémo “puente” entre ambas? Una
parte de la respuesta depende de que, en los casos mds simples, los
eventos y objetos que causan una creencia determinan también los
contenidos de la misma. Asi, la creencia que es causada distintiva-
mente y en condiciones normales por la presencia de algo amarillo,
de la propia madre o de un tomate, es la creencia de que algo ama-
rillo, la propia madre o un tomate estin presentes. La idea no es,
desde luego, que la naturaleza garantiza que nuestros juicios mas
llanos sean siempre correctos sino que la historia causal de tales jui-
cios representa un importante rasgo constitutivo de sus contenidos,
punto que lo emparenta con el externismo de Putnam (1975).

A su vez, su peculiar propuesta externista, aunque expresa-
mente distinta de la de Burge (1979), pretende ubicar el rol de la
sociedad dentro del nexo causal que incluye la interaccién entre las
personas y el resto de la naturaleza. La identificacién de los objetos
del pensamiento reposa asi en una base social: sin una criatura para
observar a la otra, la triangulacién que ubica a los objetos relevan-
tes en un espacio publico no podria tener lugar. En este sentido,
Davidson afirma que no podemos resolver la cuestion de los contenidos
de los estados mentales desde el punto de vista de una criatura dinica."*

114 En “Three varieties of knowledge” Davidson (1991) se ocupa de extraer las
consecuencias epistemoldgicas de su externismo semdntico. Alli afirma que
toda criatura racional tiene tres tipos de conocimiento: conocimiento del
mundo objetivo, conocimiento de las mentes de los otros y conocimiento de los
contenidos de su propia mente. Ninguno de estos tres tipos de conocimiento
es reducible a ninguno de los otros dos o a una combinacién de ellos. La idea
es que del hecho de que tengo cualquiera de estos tipos de conocimiento sé que
tengo los otros dos, dado que el tridngulo bésico es condicién del pensamiento,
pero ninguno es temporal ni conceptualmente anterior a los otros. Si esto es asi,
el conocimiento de otra mente y el conocimiento del mundo resultan esenciales



Karina Pedace

Veamos, entonces, mas detalladamente la dimensién social de su
propuesta.

Davidson dice encontrar interesante la forma de externismo
social que Kripke (1982) promueve en nombre de Wittgenstein:
la idea es que alguien captd las condiciones de verdad de una
oracién si usa la oracién en situaciones relevantemente similares
alas situaciones en que otros la usarfan. Sin embargo, a su juicio,
esta propuesta adolece de un defecto u omisién respecto de la
comprensién de la objetividad.

Una razén es que Kripke ni siquiera intenté dar una explica-
cién de los contenidos de pensamientos particulares; en el me-
jor de los casos, explica cudndo dos pensamientos son el mismo,
o cuando dos emisiones tienen el mismo significado. En parte,
esto se debe a que él trata casi exclusivamente con ejemplos ma-
temadticos y, asi, no puede conectar los contenidos de los pen-
samientos con las circunstancias empiricas de la conducta de
habla. Adicionalmente, dice Davidson, esta la cuestion de cémo
reconocemos que un contenido es el mismo desde una ocasion
de emisién a otra, puesto que la respuesta de Kripke nos deja
con otra pregunta. Su respuesta es que el agente contintia de la
misma manera que antes, si contintia como lo harfan otros. Pero
Warren Goldfarb formula una dificultad ulterior: si no podemos
decir de un tnico hablante cudndo sus respuestas constituyen
su continuar del mismo modo, ¢cémo podemos decir cuando
sus respuestas son relevantemente como las de otro hablante?
(Goldfarb, 1985).

Davidson afirma que quizds podemos decir en defensa de
Kripke que debemos dar por supuesta la nocién de similitud. La
cuestién no es, entonces, cuando la respuesta de un hablante es
como sus respuestas previas, sino qué es lo que hace a algunas
respuestas correctas (y a otras no). Una serie de respuestas de un

para el conocimiento de los contenidos proposicionales de la propia mente en el
siguiente sentido: si no supiera lo que los otros con quienes comparto el mundo
piensan, no tendria pensamientos propios y, por afadidura, no sabria lo que
pienso. A la luz de esta reflexién, me parece que se advierte mas cabalmente la
afirmacion con la que comencé este apartado, esto es, en qué sentido pretende
que su externismo constituya una alternativa frente al subjetivismo.

123



124 Capitulo 3

Unico hablante sélo muestra que esa persona tiene una u otra
disposicién; la nocién de correccién o incorrecciéon no tiene apli-
cacién en una situacién tal. Pero cuando agregamos otros ha-
blantes, hemos afiadido un elemento radicalmente nuevo y con
ese agregado podemos decir que la correccién es definida como
continuar como otros lo harfan.

Sin embargo, esto también le resulta insatisfactorio a David-
son: scémo puede introducir la distincién entre seguir una regla
y s6lo continuar de uno u otro modo el simple hecho de que dos
o mas personas hayan continuado de la misma manera? Todos
los girasoles en el campo giran juntos hacia el sol: ¢estan siguien-
do una regla? No, en el sentido requerido: no tienen conceptos y,
por tanto, no pueden aplicarlos mal. El mero hecho de agregar
otras criaturas con disposiciones idénticas no puede convertir
las disposiciones en seguir una regla. Y Davidson nos interpela:
¢no es el propio Krikpe quien advierte el punto cuando cita a
Wittgenstein diciendo que ningtn curso de accion podria ser de-
terminado por una regla, dado que todo curso de accién puede
hacerse acordar con una regla (Wittgenstein, 1953: 20)? Parece
que la dificultad persiste sin importar cudntas sean las criaturas
que siguen el mismo curso de accién. Lo que estaria faltando es
algo que satisfaga lo que Kripke llama el “requisito basico” para
una regla, a saber, que la regla le diga al hablante qué debe hacer
en cada nueva instancia.

Pero ¢por qué debo continuar como los demds lo hacen? ;Qué
hace de su conducta mi norma? Segiin hemos visto en el apar-
tado anterior, para Davidson no parece responder la pregunta
decir que el maestro o la sociedad me lo dicen. El miedo al casti-
go en si mismo no me da la idea de que hay algo mds incorrecto
con mi accién que el que a los demds no les guste. Lo que se
esta perdiendo de vista, para Davidson, es la idea de comprension.
Introducir mas de una criatura agrega algo bdsico a la situacién
con una Unica criatura, porque con la posibilidad de que sus ac-
ciones diverjan, hemos introducido el hiato necesario para dotar
de sentido a la idea de error. Pero la mera posibilidad de diver-
gencia, ain cuando sea combinada con sanciones que alienten
la conformidad, no introduce el tipo de norma necesaria para



Karina Pedace

explicar el significado o la conceptualizacién. No obstante, a pe-
sar de estas cuestiones irresueltas, Davidson nos dice que esta
persuadido de que la idea bésica es correcta: “sélo la interaccién
social trae consigo el espacio en el que los conceptos de error, y
asi, de significado y pensamiento pueden tener aplicacién. Un
medio social es necesario, pero no suficiente, para el pensamien-
to objetivo” (Davidson 2001c: 4).

Por su parte, el externismo perceptual, tal como es descripto
por Burge (1988), suministra a juicio de Davidson, uno de los
elementos faltantes en la reconstruccién kripkeana de la posi-
cién de Wittgenstein, en la medida en que sugiere cémo se puede
asignar contenidos particulares a nuestras creencias perceptua-
les y explica, en parte, como es que el pensamiento y el lengua-
je estan anclados en el mundo. Sin embargo, para Davidson, la
versioén del externismo perceptual de Burge adolece de algunas
“lagunas serias”.

En primer lugar, esta el problema del contenido de las creencias
perceptuales. Segin Burge, es la “causa normal” de una creencia
perceptual la que determina su contenido. ¢Pero cudl es la cau-
sa normal? Podria ser cualquier cosa desde la estimulacién de
las terminaciones nerviosas hasta el Big Bang. Claramente, dice
Davidson, necesitamos una manera de aislar la causa correcta.
En segundo lugar, a juicio de Davidson, Burge no da una expli-
cacién seria del error, “y sin una explicacion del error no hay ma-
nera de distinguir entre tener un concepto y, simplemente, tener
una disposicién” (Davidson 2001c: 4). ¢Cémo podemos identi-
ficar un error como error? En otras palabras, en opinién de Da-
vidson, Burge falla en resolver, o siquiera en advertir, el problema
wittgensteiniano.

Ambos problemas, nos dice Davidson, son acerca de la simi-
litud relevante. Las vacas de juguete son, en un sentido, relevan-
temente similares a las vacas reales (esto es por lo que comete-
mos errores). Pero en otro sentido, las vacas de juguete no son
en absoluto como las vacas (no caen bajo el concepto vaca). Y,
nos dice: es porque ocasionalmente confundimos cosas apocri-
fas con reales que puede decirse que tenemos conceptos, que cla-
sificamos cosas. Distinguir vacas de otras cosas sélo requiere de

125



126

Capitulo 3

meras disposiciones. Pero “lo que es dificil de explicar es qué estd
pasando cuando alguien piensa que una vaca de juguete es una
vaca, porque eso requiere tener el concepto de una vaca” (David-
son 2001c: 4).

El problema de la similitud relevante surge también en co-
nexién con la idea de que el contenido de una creencia percep-
tual depende de su causa comun o usual. Ahora bien, dado que
cualquier conjunto de causas tendrd incontables propiedades
en comun, tenemos que buscar algtin rasgo recurrente en quien
las aglutina, alguna marca de que clasifica casos como simila-
res. Este s6lo puede ser algin rasgo o aspecto de sus reacciones
(quizés de sus reacciones verbales), en cuyo caso tenemos que
preguntar de nuevo: ¢;qué hace a estas reacciones relevantemente
similares entre si? Reaparece asi el problema de Wittgenstein.

No obstante, Davidson es consciente de que alguien podria
decir que, desde luego, reaccionamos de maneras similares a
ciertos estimulos. Es un hecho bruto que clasificamos, ponemos
ciertas cosas juntas de este modo. Si vamos a describir algo, tene-
mos que usar el equipamiento que poseemos.

La observacion le parece correcta a Davidson y cree que apun-
ta en la direccién de la respuesta wittgensteiniana de Kripke al
problema de seguir una regla. Es un hecho bruto que cada uno
reacciona a los estimulos como lo hace; pero es un hecho suge-
rente, dice Davidson, que muchas de esas reacciones sean mas
o menos las mismas. ;Qué lo hace sugerente? Que la mera con-
ducta de la mayoria no explica en si misma la conceptualizacion,
dado que no puede explicar el error. Lo que si puede es hacer el
espacio para que algo pueda llamarse error: en la medida en que el
espacio para el error es creado por aquellos casos en los cuales un
individuo se desvia del curso de accién ahi donde la mayoria no
lo hace. Por ejemplo, cuando se presenta una vaca de juguete en-
tre las vacas reales, la mayoria deja de decir “vaca” mientras que el
individuo desviado persiste en decir “vaca”. Sin embargo, esto no
es suficiente para justificar una atribucién de error: todavia po-
demos decir que hay simplemente dos disposiciones diferentes
en juego. Se hizo espacio para el error, pero el error en si mismo
todavia no ha sido explicado. Lo que a juicio de Davidson debe



Karina Pedace

agregarse para explicar el error es algo que pueda contar como re-
conocer o darse cuenta, por parte de quienes comparten reacciones,
de las reacciones del otro.

La situacion basica, tal como la reformula Davidson, con-
tiene un minimo de tres elementos: dos criaturas y un mundo
de objetos, propiedades y eventos que las criaturas pueden dis-
criminar en la percepcién. Por supuesto, el entorno social seria
tipicamente mds numeroso, pero simplificara la historia el que,
por el momento, nos quedemos con esta “triada irreducible”
(Davidson, 2001c: 5). Cada criatura lleva a cabo sus inducciones
habituales, sean aprendidas o heredadas. Esto significa que para
cada criatura hay estimulos que pueden ser puestos juntos en
virtud de la similitud de las respuestas. Habra casos que cuadran
con esta descripcidn: la criatura A desarrolla respuestas similares
a sus respuestas pasadas en los mismos lugares y en los mismos
tiempos que la criatura B desarrolla respuestas similares a sus
respuestas pasadas (las respuestas de A pueden o no ser similares
a las de B). Podemos preguntar entonces qué estimulos causan
estas respuestas repetidamente correlacionadas. Esta causa co-
mun serd tipicamente algiin rasgo objetivo del entorno.

Nada en esta historia, dice Davidson, sugiere la necesidad
de pensamiento, conceptualizacién o error. Sin duda, podemos
decir, a partir de nuestra ventaja conceptual, que una criatura
se equivoca cuando reacciona, quizds verbalmente, a vacas de
juguete como lo hace respecto de vacas reales. El problema es
poner a las criaturas en posicioén de pensar esto. Algo debe agre-
garse de modo que torne disponible para las criaturas mismas una di-
ferencia entre los casos en que reaccionan al unisono y los casos en que
no lo hacen. Esto puede hacerse, a juicio de Davidson, asiadiendo un
elemento de asociacién o induccién natural: cada criatura asocia
las respuestas de la otra con estimulos del mundo compartido.
Supongamos entonces que hay dos criaturas, A y B, que a menu-
do se observan entre si cuando ambas miran vacas. Supongamos,
ahora, que la criatura A responde a las vacas emitiendo el sonido
“Vaca”; la criatura B entonces asocia las vacas con las emisiones
de “Vaca” por parte de A. La criatura B similarmente asocia las
vacas con las emisiones de “vache”. Ay B, ahora, estan cada una

127



128

Capitulo 3

en posicién de advertir ocasiones en las cuales las respuestas del
otro difieren de sus respuestas usuales. Davidson se refiere a que
las respuestas de A no son tomadas por B como las mismas res-
puestas previas de A, mientras que las respuestas de B son las
mismas que sus respuestas previas.

Ahora, nos dice Davidson, se ha completado el tridngulo: hay
conexiones causales entre las vacas y las dos criaturas que reac-
cionan, por medio de la percepcién, y hay conexiones causales
entre las criaturas, también mediante la percepcién. Davidson
enuncia, entonces, su peculiar tesis de la siguiente manera: un
tridngulo interconectado de esa manera constituye una condi-
cién necesaria para la existencia de la conceptualizacién, el pen-
samiento y el lenguaje. Esto es lo que hace posible la objetividad de
la creencia y las restantes actitudes proposicionales.

Asi, dice Davidson, se llenan las lagunas del externismo social
y del externismo perceptual debidos a Krikpe y Burge, respecti-
vamente."* Incorpora el elemento esencial de la solucién de Kri-
pke, que requiere que distingamos entre una mera disposicién y
seguir una regla. Ese elemento es provisto por la segunda criatu-
ra, que estd en lugar de la sociedad. El modelo simple que ha des-
cripto no sugiere dénde yace la norma cuando las criaturas difie-
ren en sus respuestas; tampoco el de Kripke lo explica. El punto
no es identificar la norma, sino dotar de sentido que haya una
norma, y esto se ha logrado, a juicio de Davidson, si podemos
seflalar la diferencia entre la preponderancia de casos en que las
criaturas responden de manera similar y los casos desviados en

115Asimismo, me parece interesante sefialar la recuperacién que en su (2001c)
hace del “externismo” de Quine: su idea es que aunque la epistemologia
quineana siguié siendo resueltamente individualista, siempre ha habido
un fuerte elemento externista en su teoria del significado. Aunque el
significado de cada una de las emisiones de las oraciones observacionales
es determinado por el estimulo proximal -esto es, patrones de estimulacién
sensorial- la tnica pista que Quine provee para ello es por medio de la
comparacién con los patrones de estimulacién de otra gente. Hay, asi, a
juicio de Davidson, una cierta ambivalencia en Quine: por un lado, su
epistemologia es empirista, basada en “evidencia” privada; por otro, la teoria
del significado es implementada mediante el proceso de traduccién radical
que “es basicamente social”.



Karina Pedace

que divergen. El insiste en que no es suficiente que un tercero sea
capaz de observar o describir estos dos casos; sino que es necesa-
rio que la existencia del contraste esté disponible para las criaturas
mismas. La diferencia es la que tiene lugar “entre un comentarista
externo deslizindose en sus categorias para dotar de sentido a
una criatura aislada y un participante que observa a otro partici-
pante” (2001c: 8; mis itdlicas).!'® Este elemento esencial entra en
el tridngulo cuando las criaturas observan sus reacciones mu-
tuas hacia el mismo fenémeno que ambas observan. El tridngulo
torna simple, asi, lo que los ejemplos matematicos de Kripke no
pueden explicar: el rol que juega la percepcién en el estableci-
miento social de una base para el pensamiento objetivo. Y lo hace
de dos maneras: permite que las criaturas involucradas observen
sus mutuas reacciones y dota -parcialmente- de sentido a la idea
de que hay un tnico foco para las reacciones conjuntas.

De este modo, Davidson considera que su modelo triangular
da un paso mas alld para lidiar con otro rasgo problematico del
externismo perceptual de Burge: la naturaleza indeterminada de
los contenidos de las creencias perceptuales. Esta dificultad sur-
ge porque parece no haber manera de decidir la ubicacién de los
objetos y rasgos del mundo que constituyen el tema de las creen-
cias perceptuales. Burge sélo nos dice que el contenido fue dado
por la causa “usual” o “normal”; pero esto no nos ayuda a elegir
entre estimulos proximales y distales. Al introducir otro ser per-
cipiente, es posible ubicar la causa relevante: es la causa comin
a ambas criaturas, la causa que genera sus respuestas distintivas.

En suma, Davidson explicita las siguientes condiciones para
que el pensamiento esté presente:

1. Con dos criaturas respondiendo en modos caracte-
risticos a estimulos distales, podemos hablar del foco
de sus respuestas, la causa comun de los casos mas fre-
cuentes.

116 Volveré sobre esta nocién de “participante” y la contrastaré con la de
“espectador” desinteresado al examinar el problema de las perspectivas de la
atribucién mental en el capitulo 6.

129



130

Capitulo 3

2. Si el pensamiento estd presente, esto nos provee una
indicacién obvia del contenido del pensamiento.

3. Hay espacio para el concepto de error, que aparece
cuando hay una divergencia en las reacciones normal-
mente similares.

4. Finalmente, y quizas lo mas importante, dado que es
lo que suele perderse de vista: nos hemos movido de la
confianza en nuestra nociéon de similitud relevante al
ambito de los “intereses animales, adonde seguramente
pertenece”. Lo hemos logrado al ver “la similitud rele-
vante de las respuestas de un animal a través de los ojos
de otro animal. Hemos abrazado la intucién wittgenstei-
niana de que la Ginica fuente legitima de objetividad es
la intersubjetividad” (2001c: 13; mis itdlicas).

Llegados a este punto, esto es, tras haber caracterizado los
tres rasgos centrales del concepto de creencia segiin Davidson, ya
es tiempo de que veamos qué rol cumplen en los argumentos
centrales de los tres problemas que vamos a considerar: el pro-
blema mente-cuerpo, el problema de la relacién entre el lenguaje
y el pensamiento y el problema de las perspectivas de primera y
de tercera persona de la atribucién mental.



Seccion 1T

MENTE Y LENGUAJE EN LA FILOSOFiA DE DONALD DAVIDSON






Capitulo 4: El problema mente-cuerpo

Nuestros cuerpos constituyen el vinculo esencial
entre nuestras mentes y el resto de la naturaleza
y el cardcter de este vinculo suscita algunos de
los problemas mas arduos en filosofia. Si desea-
mos dar una explicacién de la accién, la percep-
cién, la memoria o el conocimiento empirico en
general, es necesario que comprendamos las relacio-
nes entre la mente y el cuerpo, lo mental vy lo fisico.
(Davidson 1993b/2005: 295, mis italicas)

4.1. El anomalismo de lo mental

El argumento en contra de la existencia de leyes
psicofisicas estrictas provee la clave de la pecu-
liaridad de la psicologia.

(Davidson 1974¢/1980: 241)

Una de las revisiones mds originales y decisivas de la agenda
filoséfica tradicional que nos ofrece Davidson tiene que ver, en
mi opinién, con su contribucién en filosofia de la mente. Co-
mencemos, entonces, por precisar cémo concibe lo mental.

A mi juicio, la primera inflexién que hay en su consideracién
acerca de lo mental estd dada por el hecho de que, desde su onto-
logia de eventos como particulares, como individuos irrepetibles,
lo mental se exhibe como una cuestién de vocabulario. Su singu-
lar invitacién es, entonces, a que dejemos de considerar lo men-
tal como categoria ontoldgica, para pasar a verlo como categoria
conceptual.'” Recordemos que en “Mental Events” dispuesto a

117 En este sentido, Ramberg (2000) nos propone ver la filosofia de la mente
davidsoniana como “post-ontoldgica”. Alli, nos recuerda que la filosofia de
la mente “ontolégica” dice que nosotros tenemos algo que otras criaturas no
tienen -una mente- y que este ingrediente es misterioso. A su juicio, una vez
que dejamos de preguntarnos cémo estan relacionados los dos ingredientes
de los seres humanos y nos preguntamos, en cambio, por qué es ttil tener -al
menos- dos descripciones de la conducta humana, el misterio se desvanece.

133



134

Capitulo 4

rigorizar qué quiere decir que un evento es mental, sostiene que
un evento es mental “si y sélo si tiene una descripcién mental”
(1970/1980: 211). El punto es que se trata de descripciones que
involucran “verbos mentales”, esto es, aquellos que expresan ac-
titudes proposicionales como creer, desear, esperar, etc.

En este sentido, su mirada conlleva una segunda inflexién
respecto de la tradicién cartesiana (que incluye como modos del
pensamiento a la sensacién y a la imaginacién), para sostener
una nocién mas restringida: en la concepcién de Davidson, el ras-
go distintivo de lo mental no es que sea privado, subjetivo, o in-
material, sino que exhiba lo que Brentano llamé intencionalidad.
De esta suerte, por “pensamiento” Davidson entiende “un estado
mental con contenido especificable” (Davidson, 1992).

Y, finalmente, el tercer giro respecto del tratamiento cané-
nico de lo mental tiene que ver, a mi juicio, con la original pro-
puesta de su teoria de la interpretacién radical, que hard que el
vocabulario intencional sea siempre vocabulario atribuido, esto
es, asignado desde la perspectiva del intérprete. Segin veremos,
son precisamente los principios que constrifien al intérprete en
la empresa conjunta de asignacién de significado y atribucién de
creencias aquello que, segtin Davidson, echa por tierra los inten-
tos reduccionistas a propodsito del problema mente-cuerpo. En
efecto, en “Mental Events” él ofrece un tratamiento sumamente
original del tradicional problema acerca de como se relacionan
lo mental y lo fisico, a partir de insertarlo en el marco seminal de
su articulo de (1963) “Acciones, razones y causas”, esto es, bajo el
signo de como conciliar la causalidad y la racionalidad de unas y
las mismas acciones. Veamos, entonces, cdmo lo tematiza.

En “Mental Events”, fiel a su estilo de redaccién, Davidson
comienza por presentarnos un problema que opera como “aci-
cate” para lo que sigue. El problema en cuestién posee una in-
equivoca resonancia kantiana'®® (tal como lo evidencian las citas

118 Mi sefialamiento no apunta a un mera cuestion histérica en busca de
antecedentes filoséficos del monismo anémalo, sino a subrayar una
preocupacién conceptual que resulta central y recurrente en la obra de
Davidson, y que lo revela, en mi opinién, como un filésofo inscripto en
la tradicién de la Tlustracion: la preocupacion acerca de como conciliar



Karina Pedace

de la Fundamentacion de la Metafisica de las Costumbres con las que
da inicio y cierre al articulo) y consiste en la cuestién siguiente.
Dado que los eventos mentales se resisten a ser capturados en la
red nomoldgica de la teoria fisica, ;como puede reconciliarse este
hecho con el papel causal que poseen en el mundo fisico? Asi,
Davidson parte del supuesto de que el anomalismo y la depen-
dencia causal de los eventos mentales son hechos innegables y su
desafio serd explicar, frente a las aparentes dificultades, como es
esto posible. Reconciliar la libertad con el determinismo causal,
nos dice, ha de ser un caso especial de este problema.'”

La “aparente contradiccion” acerca de los eventos mentales que
quiere discutir y, finalmente socavar, surge de tres principios. El
primer principio es el de “interaccién causal” y afirma que al me-
nos algunos eventos mentales interactian causalmente con even-
tos fisicos. El segundo principio es el del “caracter nomoldgico de
la causalidad” y sostiene que donde hay causalidad debe haber una
ley: los eventos relacionados como causa y efecto caen bajo leyes
deterministas estrictas. Finalmente, el tercer principio es el de la
“anomalia de lo mental” y dice que no hay leyes deterministas es-

el determinismo mecanicista con la libertad humana. En esta misma
linea puede verse Janke (2008). A su juicio, la solucién kantiana de la
tercera antinomia prefigura algunos importantes desarrollos filosoficos
contempordneos, a saber: el “monismo anémalo” defendido por Donald
Davidson y el “intencionalismo” propugnado por Von Wright y Stoutland.
En su opinién, la resolucién kantiana de dicha antinomia entrafa una
posicién sobre la agencia mucho mds coherente y persuasiva de lo que suele
admitirse. Janke lee la solucién kantiana en la clave de Anscombe, quien es
para mi el nexo con la propuesta de Davidson: se trata de uno y un mismo
evento bajo diferentes descripciones. En la interpretacién de Janke las preguntas
acerca de la accién son preguntas conceptuales, mientras que las preguntas
acerca de la ocurrencia de eventos son empiricas. Este es, a su juicio, otro modo
de decir que las acciones caen bajo la “evaluacién normativa”, mientras que
los eventos estrictamente hablando no. Nos dice que las acciones difieren
de los eventos en la medida en que las descripciones y explicaciones de las
primeras son parte de lo que Wilfrid Sellars llamé “el espacio de las razones”:
son acciones en la medida en que son parte de los intercambios sociales que
involucran dar y pedir razones. Volveré sobre esta cuestion crucial a la hora
de proponer mi elucidacién de la normatividad de lo mental.

119 En la medida en que Davidson asume que el determinismo causal implica
formalmente la captura en la red nomolégica y la libertad requiere escapar de ella.

135



136

Capitulo 4

trictas a partir de las cuales puedan predecirse y explicarse los even-
tos mentales. La paradoja que desea discutir surge para quien se in-
clina a aceptar estos tres principios y piensa que son inconsistentes
entre si."* Muchos filésofos han aceptado, con o sin argumento,
que los tres principios llevan a una contradiccién; a Davidson, sin
embargo, le parece que los tres principios son verdaderos, de modo
que su reto serd explicar y disipar la apariencia de contradiccién.

Su estrategia va a consistir en mostrar la mutua consistencia
de los tres principios, a partir de defender una tesis sobre la rela-
cién entre lo mental y lo fisico, que no contenga contradiccién
interna y que los implique formalmente. Dicha tesis es una pe-
culiar versién de la teoria de la identidad, que niega que pueda
haber leyes estrictas que conecten lo mental y lo fisico y que bau-
tiza como “monismo andémalo”.'* La tesis central de esta posi-
cién puede descomponerse del modo siguiente: (I) las entidades
mentales son entidades fisicas (tal es el aspecto “monista” de su
propuesta que, segiin veremos, lo compromete con una teoria de
identidad de casos), pero (II) los conceptos mentales no son redu-
cibles a los conceptos fisicos (a) ni por definicién, (b) ni por ley
estricta (tal es el cardcter “anémalo” de lo mental).

120 La inconsistencia, por supuesto, no es formal, a menos que se afiadan mas
premisas. No obstante, Davidson sefiala que es natural razonar que los
primeros dos principios juntos -el de interaccién causal y el del cardcter
nomoldgico de la causalidad- implican que al menos algunos eventos
mentales pueden predecirse y explicarse en base a leyes, en tanto que el
principio de anomalia de lo mental lo niega.

121 Davidson intenta aclarar las pretensiones de su posicion mediante la
insercion del monismo anémalo en una clasificacién de teorias acerca de
la relacién entre lo mental y lo fisico. Parte de la novedad que introduce su
planteo es enfatizar la independencia entre las tesis acerca de leyes y las tesis
acerca de la identidad. La taxonomia que propone es, entonces, la siguiente:
(1) El monismo nomologico: que afirma que hay leyes correlacionales y que los
eventos correlacionados son uno (la teoria de la identidad de tipos pertenece
a esta categoria); (2) el dualismo nomologico: que combina el dualismo
ontolégico con la existencia de leyes de correlacién (comprende varias
formas de paralelismo, interaccionismo y epifenomenalismo); (3) el dualismo
anomalo: que combina el dualismo ontolégico con el fracaso general de leyes
que correlacionen lo mental y lo fisico (el cartesianismo); y (4) finalmente,
encontramos la posicién que desea ocupar Davidson: el monismo andmalo,
que paso a considerar.



Karina Pedace

A los efectos de mostrar la manera en que se reconcilian los
tres principios en cuestion, en el tltimo apartado de “Mental
Events” pretende inferir la verdad de (I), su original versién de
la teoria de la identidad, mediante un argumento que puede re-
construirse del siguiente modo. Supongamos que 7, un evento
mental, causé f(por el principio de interaccion causal); entonces,
bajo alguna descripcién, m y finstancian una ley estricta (por el
principio del cardcter nomoldgico de la causalidad). Esta ley s6lo
puede ser fisica (por el principio de anomalia de lo mental). Pero
sim es subsumido por una ley fisica, tiene una descripcién fisica,
y por lo tanto, es un evento fisico.

Ahora bien, creo que sin una adecuada explicitacién de sus
supuestos, se torna muy dificil comprender cabalmente el argu-
mento davidsoniano que acabo de reconstruir. Pasemos, enton-
ces, a ellos. En primer lugar, a partir de su analisis de la forma
légica de las oraciones de accién y de los enunciados causales
singulares, Davidson se compromete con una ontologia de even-
tos como particulares irrepetibles, como “individuos concretos”
(1970/1980: 181y 183). Asi, de la misma manera en que podemos
referirnos a un individuo mediante diferentes descripciones, to-
das verdaderas de él, podemos hacer referencia a un evento utili-
zando diferentes descripciones: tal como anticipé, un evento es
un evento mental siy sélo si tiene una descripcién mental (en la
que figura, esencialmente, un verbo de actitud proposicional);
en tanto que un evento serd un evento fisico en la medida en
que lo seleccionemos mediante una descripcién que sélo con-
tenga “esencialmente, el vocabulario fisico”.!** Asimismo, en el

122 En varios lugares el propio Davidson se ocupa de subrayar la sugerente
filiacién que esta ontologia de eventos “desnudos” (que sélo conforme a
descripciones alternativas, serdn ya mentales, ya fisicos) parece guardar con
una de corte spinocista (cfr. v. gr. 1970/1980 y 1993b/2005). A la vera de
esta observacion, creo que su posicién ontoldgica puede concebirse como un
monismo “neutro”. Desde el comienzo, Davidson reconoce explicitamente
el parentesco que el monismo anémalo tiene con el monismo ontoldgico
de Spinoza (1970/1980: 212). A su juicio, la posicién de Spinoza acerca de la
relacién entre los modos de explicacién fisico y mental y acerca de la causacion
no sélo es consistente con la existencia de fallas de un analisis completo, sino
que las hace inevitables y ofrece una explicacién de por qué son inevitables.

137



138

Capitulo 4

argumento a favor de la teoria de la identidad de casos entran
en juego los dos supuestos siguientes: la tesis de la extensionali-
dad de la relacién causal y de la identidad y la tesis del caracter
lingiiistico de las leyes. Segtin Davidson, la causalidad y la iden-
tidad son relaciones entre eventos individuales no importa cémo
se los describa. Pero las leyes son lingtiisticas, y de este modo, los
eventos pueden instanciar leyes, y ser explicados y predichos a
la luz de leyes, sélo en tanto descriptos de cierto modo (1970/1980:
2135). A partir de estos supuestos, volvamos, entonces, sobre el
argumento davidsoniano para considerar como se reconciliarfan
los tres principios en cuestion.

Los eventos mentales estin conectados causalmente con los
eventos fisicos sin importar cémo se los describa (puesto que el

Tal analisis supone que haya leyes psicofisicas tan precisas como las de la
fisica. Pero si Spinoza estd en lo correcto, no hay tales leyes. Los sistemas de
explicacion a los que pertenecen lo mental y lo fisico son irreduciblemente
diferentes, a pesar del hecho de que lo mental y lo fisico son sélo dos maneras
diferentes de concebir -y por tanto, de clasificar- los mismos particulares.
Las similitudes que Davidson sefiala explicitamente son las siguientes
(cfr. 1993b/2005: 308): (1) Monismo ontoldgico: no hay particulares que no
puedan ser identificados mediante descripciones definidas formuladas
exclusivamente en el lenguaje de la fisica y mediante descripciones definidas
que sean “mentales”; (2) Dualismo conceptual: los vocabularios fisico y mental
no son ni definicional ni nomolégicamente reducibles en ninguna direccién;
(3) Dualismo explicativo: aunque las ciencias naturales puedan arribar a un
punto de explicacién completa y por tanto predecir en teorfa cualquier
evento, ellas no pueden por principio predecir o explicar completamente
ningtn evento bajo una descripcién mental. Ain mds obviamente, tampoco
una ciencia psicoldgica perfeccionada podria explicar o predecir ningin
evento bajo una descripcion fisica; (4) Se sigue que no hay leyes deterministas
estrictas que conecten lo mental y lo fisico; (5) Estos puntos no contradicen
el reconocimiento de que hay relaciones causales entre lo mental y lo fisico:
las relaciones causales, tal como las concibe, tienen lugar entre eventos como
sea que estén descriptos; las explicaciones causales, en cambio, dependen del
vocabulario o de los conceptos usados para describir eventos y para formular
leyes. Para una ampliacién del posible “contrapunto” entre las obras de
Davidson y Spinoza, puede consultarse el revelador estudio de Van der Burg.
(2007). Asimismo, para explorar una lectura de la posicion de Davidson
en términos de un “Minimal Materialism”, cfr. Smart (1987) y Davidson
(1987/2004). Por su parte, Daniel Hutto remite a Buekens (1997) para una
interpretacion de la posicién metafisica de Davidson como una variante del
monismo neutro sostenido por Bertrand Russell.



Karina Pedace

principio de interaccién causal es “ciego a la dicotomia fisico/
mental”; Davidson 1970/1980: 215) y en virtud del principio del
cardcter nomoldgico de la causalidad, cuando los eventos se rela-
cionan como causa y efecto, tienen descripciones que instancian
una ley.'”® Hasta aqui, Davidson estaria mostrando el papel causal
de los eventos mentales en el mundo fisico. Pero, puesto que los
eventos son mentales s6lo en tanto los seleccionemos mediante
una descripcién en la que figure un verbo de actitud proposicio-
nal, y tal descripcién no instancia una ley del tipo que respalda
las relaciones causales (esto es, una ley estricta'??), a la vez que
tendrian un papel causal, los eventos mentales se escaparian de las
redes nomologicas de la teoria fisica. De este modo, para ponerlo en
los términos kantianos a los que Davidson apela: no existiria una
verdadera contradiccién entre la necesidad natural y la libertad
de unas y las mismas acciones humanas.

Ahora bien, él es plenamente consciente de que la “prueba”

123 Adviértase que este principio debe leerse con cuidado: no dice que cada
enunciado singular causal verdadero instancia una ley, sino sélo que los
eventos relacionados causalmente tienen alguna descripcién que instancia una
ley (para profundizar la curiosa concepcién davidsoniana de la relacién causal
puede consultarse su (1967b/1980), donde intenta reconciliar la posicién
de Hume con la de Ducasse). En este sentido, creo que para comprender
plenamente la estrategia de Davidson debemos tener presente la distincién
que traza entre la dimension extensional (propia de las conexiones entre eventos
como particulares concretos) y la dimension intensional (propia de sus descripciones;
seglin veremos en breve, la idea de Davidson es que s6lo las descripciones fisicas
instancian el tipo de ley que respalda las relaciones causales, esto es, las leyes
estrictas).

124 A juicio de Davidson solo las leyes estrictas, esto es, sin excepciones,
respaldan las conexiones causales y, adicionalmente, cree que sélo las leyes
fisicas satisfacen dicho requisito, en la medida en que son homonomicas. Aqui
resulta pertinente recordar que él traza una importante distincién: por un
lado, hay generalizaciones cuyas instancias positivas nos dan razén para
creer que la generalizacién misma podria mejorarse afiadiendo enmiendas
y condiciones establecidas en el mismo vocabulario que la generalizacién
original. Tales generalizaciones se denominan homondmicas. Por otro lado, hay
generalizaciones que cuando se instancian pueden darnos razén para creer que
hay una ley precisa trabajando, pero que puede establecerse s6lo cambiando a un
vocabulario diferente: son las que se llaman heteronomicas. El punto de Davidson
es que las generalizaciones psicoldgicas y psicofisicas son de este tiltimo tipo y
no califican, por tanto, para respaldar conexiones causales.

139



140

Capitulo 4

que nos ofrece a favor de (I), esto es, del cardcter monista de su
posicidn, es a lo sumo “condicional”, dado que dos de sus premi-
sas carecen de apoyo (el principio de interaccién causal y el prin-
cipio del cardcter nomoldgico de la causalidad) y el argumento a
favor de la tercera (el principio de anomalia de lo mental) puede
parecer poco concluyente. Veamos, entonces, en qué consiste este
altimo.

Para precisar (II), es decir, el aspecto no reductivo de su mo-
nismo, Davidson comienza por dar cuenta del cardcter anémalo
de las generalizaciones psicofisicas a partir de considerar la falla
del reduccionismo definicional (en la versiéon del conductismo 16-
gico). Su punto es que en la falla en cuestién hay un patrén: no
importa cuanto ajustemos las condiciones no-mentales, siempre
vamos a encontrar la necesidad de incorporar condiciones adi-
cionales de cardcter mental.'® Ahora bien, ¢qué rasgo de lo men-
tal subyace a esta argumentacién en contra del reduccionismo
definicional? En mi opinidn, es el holismo de la atribucién de
los conceptos mentales, o lo que en la terminologia introducida
en el capitulo anterior llamamos “holismo psicolégico” o “inter-
actitudes”, esto es: la atribucién de una actitud proposicional a
un individuo tiene sentido sélo en tanto pueda ser ubicada den-
tro de una densa red de otras actitudes proposicionales. La idea
es, entonces, que esta atribucién en bloques interdependientes
suscita en el definiens una inescapabilidad del vocabulario men-
talista que hace imposible la reduccién definicional.

A continuacion, se dedica a argumentar en contra del reduc-
cionismo nomoldgico. Veamos, entonces, cudl es su estrategia en
contra de la existencia de leyes psicofisicas estrictas, y si ahi apa-
rece en juego algiin rasgo especifico, peculiar de lo psicoldgico.

125 Asi, por ejemplo, si tratamos de decir sin usar términos mentales en qué
consiste el hecho de que un hombre crea que hay vida en Marte, un intento
podria ser: cuando un cierto sonido es producido en presencia del hombre
(¢“Hay vida en Marte?”), él produce otro (“Si”). Pero Davidson insiste en que
esto mostraria que el sujeto en cuestién cree que hay vida en Marte, sélo si
comprende el espafiol, su produccién del sonido fue intencional, etc. Es decir,
para cada deficiencia descubierta, se va a agregar una enmienda que no
puede sino ser mental.



Karina Pedace

Recordemos que Davidson considera que sus conclusiones no
son nuevas. Su punto es que, si estd diciendo algo nuevo sobre
este topico, es en los detalles de las razones que da para decir
que las generalizaciones que combinan predicados psicolégicos
y fisicos no son legaliformes (en el sentido fuerte en que las le-
yes completamente fisicas, dice él, pueden serlo). Para indagar
estas razones reconstruyamos, entonces, el argumento tal como
lo presenta en “Mental Events”:

(1) Dos ambitos conceptuales cuyos principios constitu-
tivos difieran radicalmente no pueden estar conectados
mediante leyes.

(if) Lo mental y lo fisico son ambitos conceptuales cu-
yos principios constitutivos difieren radicalmente: en
el primero rige el principio de racionalidad, ausente en el
segundo.

(iii) Por tanto, no hay leyes psicofisicas porque “los pre-
dicados mentales y fisicos no estan hechos el uno para

el otro”.12¢

Mas arriba hemos visto que el rechazo del reduccionismo de-
finicional de los conceptos mentales a los fisicos parece reposar
en el holismo psicologico que Davidson abraza. Por su parte, el ar-
gumento que acabamos de reconstruir en contra de la existencia
de leyes psicofisicas estrictas porta, a su juicio, “la clave de la
peculiaridad de la psicologia” (1974/1980: 241). Cabe entonces
preguntarnos: ;qué rasgo propio de lo mental pone en juego Da-
vidson en el argumento en contra del reduccionismo nomologico?
¢En qué consiste aquello que torna especiales a los conceptos
mentales y que abre un dualismo profundo en relacién con los
conceptos fisicos, al punto de imposibilitar por principio su co-
nexién legaliforme?

Antes de examinar posibles candidatos para dar cuenta de la

126 Cfr. Davidson (1970/1980: 218). Para una exposicion detallada del
argumento davidsoniano en contra de las leyes psicofisicas puede consultarse
Kim (1985).

141



142

Capitulo 4

peculiaridad de lo mental creo que cabe advertir que si la condi-
cién para la reduccién es tan exigente que demanda la existencia
de leyes puente estrictas (tal como pretende Davidson), parece no
haber mayor inviabilidad para la reduccién de la psicologia que
la que se revela en otras ciencias especiales, como, por ejemplo,
la geologia o la aerodindmica.'”” En este sentido, la apelacién al
cardcter heteronémico de las leyes, no permite capturar la pecu-
liaridad de lo mental.

En “The significance of charity”, Ramberg (1999) sostiene
que Davidson “sobredramatiza” la significacion de la distinciéon
que traza entre lo mental y lo fisico, en el sentido de que el con-
traste mental/fisico ofrecido por el argumento para la irreduci-
bilidad no logra mostrar el punto de la distincién. A su juicio,
el argumento para el monismo anémalo que Davidon ofrece en
“Mental Events” y desarrolla en trabajos posteriores -tales como
“Laws and cause” (1995d) y “Thinking causes” (1993c)- juega
una parte importante en su proyecto, pero su rol es, no obstan-
te, negativo. La oposicién entre generalizaciones homondmicas
y heteronémicas juega un rol dialéctico en el esfuerzo de esta-
blecer que el monismo es implicado por la irreducibilidad de
los predicados mentales a los fisicos. Pero esto no funciona para
caracterizar el rasgo distintivo de lo mental. Asi, en vena rortya-
na, sostiene que también la biologia presenta generalizaciones
heteronémicas que no son 6bice para su reduccién a la fisica.'?®

Por su parte, Fodor (1974) tampoco encuentra mayor “recal-

127 En este talante, Kim (1993:26) sefiala que la condicién de reduccién resulta
“irrealistamente exigente”.

128 A su juicio, el caracter heteronomico por principio de las leyes psicofisicas y
psicoldgicas depende de una caracterizacién independiente de qué es lo que
hace distintivo a lo mental: el principio de caridad. Segin veremos en breve,
la dimensién positiva de la nocién davidsoniana de la mente debe buscarse,
pues, en su teorfa de la interpretacion, tal es la razén por la que en la primera
parte la presenté como marco para mi indagacién. Por su parte, Ramberg
advierte que la tesis davidsoniana de que nuestro universo se divide en dos
categorias fundamentales, esto es, su dualismo conceptual, emerge contra el
trasfondo de su concepcién de lo fisico. Su propuesta es, pues, que debemos
interpelar la comprensién de lo fisico que se pone en juego. ;Cémo debemos
considerar aquello con lo que contrasta lo mental? Como observa Chomsky
(1995) una dificultad con el problema mente-cuerpo es que nuestro concepto



Karina Pedace

citrancia” a la reduccién en psicologia que en otras ciencias es-
peciales. La idea que subyace a su observacion es que no habria
argumentos especificos en contra de las leyes intencionales, sino
que los argumentos que se les aplican les estan dirigidos en tanto
leyes de las ciencias especiales. Asi, su estrategia en (1991) para
favorecer el estatus de la psicologia como ciencia auténoma con-
siste en tratar de ofrecer una buena elucidacién de las leyes de
las ciencias especiales: esclarecida su naturaleza como leyes ceteris
paribus, a su juicio no encontraremos obsticulos especificos para
la psicologia (en su proyecto, esto es, para aceptar leyes causales
intencionales). En este sentido, la mera invocacién de la irredu-
cibilidad nomolégica no parece funcionar para capturar el rasgo
peculiar de lo mental.'*’

¢Qué seria peculiar, entonces, en el caso psicoldgico respecto
de lo que sucede en las diversas ciencias especiales? ;En qué senti-
do la irreducibilidad serfa especialmente privativa de lo mental?

Consideremos, entonces, qué sucede con uno de los can-
didatos explicitamente propuestos por Davidson para dar
cuenta del cardcter peculiar de lo mental (1970/1980): la inde-
terminacion de la interpretacién. Para ello, a continuacién voy
a examinar una analogia a la que apela en varios articulos: la
analogia entre las actitudes proposicionales y las actitudes nu-
méricas. Veamos, pues, en qué consiste exactamente la analogia
propuesta entre los sistemas empleados para adscribir estados
mentales a los seres humanos y los sistemas de medicién de
objetos fisicos macroscdpicos, para ver si la apelacién a la in-
determinacién de la interpretacién nos permite o no captar la
peculiaridad de lo mental.

de lo fisico no esta realmente en mejor forma que nuestro concepto de lo
mental.

129 En mi opinidn, esta estrategia tendria ademds el agravante de ser
desembozadamente circular, esto es: el argumento pretende concluir la
irreducibilidad y, por tanto, no puede invocar legitimamente este rasgo como
aquél por el cual difieren radicalmente los dmbitos conceptuales de lo mental
y lo fisico. Asimismo, creo que vale la pena subrayar que el propio Davidson
sostiene explicitamente en su “Reply to Ramberg” (Hahn, 1999: 617) que en
“Mental Events” no tenia un concepto claro de reduccion en mente.

143



144 Capitulo 4

4.2. La analogia entre las actitudes proposicionales y las ac-
titudes numeéricas y la indeterminacion de la interpretacién

Leemos en “Mental Events”:

Asi como no podemos inteligiblemente asignar longitud a cual-
quier objeto a menos que una teoria comprehensiva se sostenga
con respecto a los objetos de tal tipo, tampoco podemos inteli-
giblemente atribuir ninguna actitud a un agente excepto dentro
del marco de una teoria viable de sus creencias, deseos, intencio-
nes y decisiones (1970/1980: 221)

Esta analogia entre los sistemas de medicién de objetos fi-
sicos macroscopicos y los sistemas empleados para adscribir
estados mentales a los seres humanos, a la que Davidson re-
curre en diferentes contextos con diversos propdsitos,® estd
motivada por varias coincidencias entre ambos.””! En primera
instancia, es posible advertir una semejanza estructural entre
() oraciones por medio de las cuales se atribuye una medida
a un cuerpo fisico y (ii) las oraciones por medio de las cuales
se atribuye una actitud proposicional a un ser humano. Por
ejemplo, sean:

(1) El objeto O tiene un peso (expresado en kilogramos)
de n;

(ii) El individuo I tiene la creencia de que p.'*?

130 Davidson también apela a esta analogia en (1977/1984) y en (1989/2001).

131 Sigo en este punto la propuesta y reconstruccién sugeridas por Pérez (1997).

132 Dado el paralelo hasta aqui, hay una asimetria que -tal como subraya
Pérez- resulta evidente entre ambos casos en virtud de que en (i) se afiade
entre paréntesis la frase “expresado en kilogramos” y en (ii) no hay nada
que se corresponda con esta, dado que las proposiciones no pertenecen a
ningtn lenguaje. No obstante, la simetria entre los dos casos se restaura si
se considera que las entidades con las que el verbo de actitud proposicional
pone en relacién al individuo no son proposiciones, sino algin tipo de
entidad lingiiistica, como oraciones o emisiones (y, seglin veremos, es esto
ultimo lo que sostiene Davidson). Volveré sobre este punto, precisamente, al
considerar la indeterminacion de la interpretacion.



Karina Pedace

() Es un caso de “actitud numérica” y (ii) es un caso de “acti-
tud proposicional”. En ambos casos estamos frente a oraciones
que parecen estructuralmente semejantes: un objeto concreto (un
objeto fisico o un ser humano, respectivamente) se encuentra en
una relacién (de peso, o de creencia) con una entidad abstracta
(un ntmero en el primer caso, una proposicioén en el segundo).
En suma, podemos mencionar las siguientes coincidencias, enu-
meradas por Diana Pérez (1997: 33-34) entre las actitudes numé-
ricas y las actitudes proposicionales:

1. Se establecen relaciones cuyos sujetos son objetos fi-
sicos, en el primer caso, y seres humanos, en el segundo;
en ambos casos se trata de entidades concretas, situa-
das en el espacio-tiempo.

2. La relacion se establece con entidades abstractas: na-
meros, en un caso, y proposiciones, en el otro.

3. Entre los objetos fisicos se dan, efectivamente, ciertas
relaciones como “ser mds alto que...” o “estar tan frio
como...”; y en el caso de los seres humanos, relaciones
como “pensar lo mismo que...”, “desear lo contrario
que...”. Estas relaciones son las que se pretende reflejar
al adoptar un sistema de medicién, numeérico, en el pri-
mer caso; proposicional, en el segundo.

4. Estas relaciones se pueden poner en corresponden-
cia con ciertas relaciones existentes entre los objetos
abstractos que se adoptan para la medicién: relaciones
como “ser mayor que...” en el caso de los ntiimeros o re-
laciones de “implicacién légica y apoyo evidencial” en el
caso de las proposiciones.

Pérez (1997) sefiala que a partir de la analogia en cuestién es
posible extraer las siguientes consecuencias para una teoria de
la mente. En primer lugar, dado que hay teorias fisicas exitosas
en las cuales se apela a actitudes numéricas, no hay razones para
pensar que no podemos formular, en principio, teorias psicolé-
gicas que involucren estados con contenido proposicional, esto
es, actitudes proposicionales. En segundo lugar, dado que no te-

145



146

Capitulo 4

nemos dificultades para aceptar que el peso (supongamos, de 80
kg.) del objeto O fue lo que causé que se rompiera el cristalero
sobre el que estaba apoyado, parece no haber razones, en princi-
pio, para no aceptar que, por ejemplo, la creencia (de que p) del
individuo I causé cierta conducta que él realizé. No parece ha-
ber ningtn problema especial para la psicologia en lo relativo al
papel causal de eventos que se identifican apelando a entidades
abstractas.

Hasta aqui hemos presentado algunas coincidencias que pa-
recen estar en la “superficie” de la analogia en cuestién. No obs-
tante, la analogia tal como la propone Davidson es mucho mas
profunda de lo que hemos considerado hasta aqui. En efecto, es
posible advertir coincidencias adicionales entre nuestro hablar
acerca de la medida de objetos fisicos y nuestro hablar acerca de
las actitudes proposicionales de los seres humanos, que “permi-
ten iluminar ciertas tesis davidsonianas acerca de lo mental”,'*
inter alia, la mentada tesis de la indeterminacion de la interpretacion.
Veamoslo con mas detalle.

En primer lugar, podria sostenerse que una coincidencia de
fondo consiste en la finalidad por la cual adoptamos ambos len-
guajes. En el caso de los objetos fisicos macroscopicos emplea-
mos un sistema de medicién para resumir, para abreviar, nues-
tros informes acerca de hechos relativos a objetos concretos: esto
es, por ejemplo, al decir cudanto pesa un objeto tratamos de in-
formar acerca de la existencia de ciertas relaciones entre objetos
(que algunos pesan mds que otros, que dos de ellos pesan igual,
etc.). Concomitantemente, podria sostenerse que adoptamos
nuestro hablar en términos de actitudes proposicionales para no
soslayar ciertas propiedades y relaciones relevantes de los estados
psicolégicos de los individuos. En palabras de Davidson: “cuan-
do hablamos acerca de cudnto pesan las cosas hablamos de una
manera relacional: relacionamos objetos con nlimeros y, de este
modo, unos objetos con otros” (Davidson 1989/2001). Si tras-
vasamos esta afirmacién acerca de lo que permite un sistema de

133 Pérez (1997: 34). A continuacién, explicitaré varias coincidencias de fondo
ltcidamente advertidas por ella.



Karina Pedace

medicién al caso de las actitudes proposicionales, obtenemos el
siguiente seflalamiento: hablar acerca de las creencias es relacio-
nal, en el sentido de que relaciona personas con proposiciones y,
de esta suerte, unas personas con otras. El lenguaje intencional
puede concebirse, pues, como una manera abreviada de descri-
bir ciertas (complejas) relaciones interpersonales. Como hemos
visto en la primera parte de este trabajo al considerar los rasgos
del concepto davidsoniano de creencia, la singular tesis externista
que defiende, la triangulacion, sostiene que los estados mentales
se identifican, en parte, apelando a su historia causal e incluye
las relaciones sociales como parte de esa cadena causal. Y estas
relaciones con los demds y con el mundo son las que el lengua-
je intencional estd llamado a preservar. De este modo, tanto en
el caso de los sistemas de medida de los objetos fisicos, como
en los sistemas de adscripcién de estados mentales a los seres
humanos, la apelacién a entidades abstractas puede entenderse
como un mero recurso lingtiistico, esto es, como la adopcién de
un lenguaje mas simple para describir relaciones entre objetos
concretos.

Un segundo aspecto sobre el que llama la atencién Pérez
(1997), en el que la analogia con los sistemas de medida de los
objetos macroscépicos permite comprender mejor la posicion de
Davidson, es atendiendo a las consecuencias ontologicas que se deri-
van de la adopcién de uno y otro lenguaje (el que permite medir
objetos fisicos y el intencional). En efecto, introducir un patrén
de medida u otro no perturba las relaciones preexistentes entre
los objetos ni nos conmina a afiadir nuevas entidades a nuestra
ontologia: en términos de Davidson “no nos compromete con
los pesos como objetos” (1989/2001: 60) Es sélo una manera de
relacionar un objeto con otros a los que se les aplica una misma
escala. Paralelamente, cuando se piensa y habla de las creencias
de las personas no necesitamos suponer que existan entidades
tales como las creencias. Ni tampoco debemos postular objetos
que sirvan como “los objetos de creencia” o como lo que esta
“ante la mente”, o en el cerebro.

Como advierte Pérez (1997: 36), en este punto, Davidson pa-
rece coincidir con la estrategia de Dennett, quien muestra cémo

147



148

Capitulo 4

es posible adoptar un hablar acerca de actitudes proposicionales,
concibiéndolas como relaciones de un individuo con una propo-
sicién, y aceptando que tales actitudes detentan un rol causal sin
que por ello debamos conjeturar que hay algo concreto en los ce-
rebros de los individuos (como, por ejemplo, oraciones-caso del
“lenguaje del pensamiento”) que intervenga en la historia causal
en la que estd involucrada la actitud proposicional, ni tampoco
intermediarios psicolégicos o epistémicos peculiares como los
“objetos ante la mente” postulados en la modernidad.”** Como
hemos sefialado ya en la primera parte de este trabajo, él rechaza
tanto la existencia de objetos del pensamiento “concebidos como
experiencias, sensaciones o datos de los sentidos no interpreta-
dos, como si se los concibe como proposiciones plenamente in-
terpretadas” (Davidson 1988/2001: 46).

La analogia con los sistemas de medida de los objetos fisicos
abre un resquicio para que la tesis davidsoniana de la inexisten-
cia de objetos ante la mente resulte, pues, sostenible. Los ntime-
ros no son intrinsecos a los objetos fisicos que tienen peso, ni
son parte de ellos, en tanto se trata simplemente de una manera
de informar acerca de la existencia de ciertas relaciones entre ob-
jetos concretos. Del mismo modo, se puede afirmar que nuestro
hablar en términos de actitudes proposicionales no nos compro-
mete con la existencia de entidades intrinsecas a las personas.

En esta linea, Pérez (1997:37) sostiene que la analogia que nos
ocupa muestra que es posible deslindar dos problemas: el pro-
blema légico-semantico relativo al analisis que debemos adoptar
para las oraciones de adscripcién de actitudes proposicionales,
y el problema metafisico acerca de la naturaleza de las actitu-
des proposicionales mismas, a saber: si resultan ser estados re-
lacionales (diddicos o poliddicos) o si, por el contrario, resultan
estados no relacionales.”® Este divorcio le permite adoptar a
Davidson un analisis de las oraciones de adscripcién de estados

134 No obstante, en breve voy a introducir algunas diferencias que el propio
Davidson advierte entre su posicion y la de Dennett.

135 En breve, veremos que una de las acusaciones que Davidson (1997b/2001)
le hace a la lectura que Dennett efecttia de su posicion es no haber advertido
este deslinde. Ello, a su juicio, le impide ver que es posible defender la



Karina Pedace

mentales como relaciones entre individuos y emisiones, sin por
ello comprometerse con la tesis metafisica de que los estados de
actitud proposicional son relaciones diddicas entre un individuo
y alguna otra entidad.”*® La analogia de los sistemas de medida
con las atribuciones de actitudes proposicionales puede propo-
nerse con dos finalidades diferentes: (i) para defender la idea de
que concebir las actitudes proposicionales como relaciones con
entidades abstractas no genera problemas especiales a la psicolo-
gia, o bien (ii) para defender la idea de que el caracter relacional
de la expresion lingtiistica “cree” no causa problemas a la psico-
logia. Acuerdo con Pérez en que la actitud de Davidson es del
segundo tipo. Y por ello, después de haber discutido profusa-
mente la analogia en “What is present to the mind?”, reconoce
no haberse pronunciado todavia acerca de cudles son los objetos
que se emplean para individuar el estado de una persona cuando
se le aplica la palabra relacional “cree”. En este punto abraza las
emisiones como el tipo de entidad con la cual el verbo de actitud
proposicional pone en relacién a los individuos. Asi, afirma:

Si Ud. lo desea, hasta podria considerar que el objeto es una pro-
posicién. Dado que las emisiones, las oraciones y las proposicio-
nes estan intimamente relacionadas, es probable que si una elec-

objetividad en nuestra atribucién de creencias, sin comprometernos por ello
con su estatus entitativo. Volveré sobre esta cuestion.

136 La propuesta de Pérez (1997: 38) al problema metafisico relativo a la
naturaleza de las actitudes proposicionales adopta la siguiente direccién. No
se trata ni de (i) relaciones genuinas entre un objeto concreto y una entidad
abstracta, ni de (ii) una propiedad intrinseca de los objetos considerados,
sino de (iii) una relacién n-ddica que involucra al objeto concreto y a todos
los objetos a los que se les puede aplicar la misma escala de medida, asi como
alos objetos del mundo compartido. Es, pues, algo asi como una “propiedad
super-relacional en tanto relaciona a un individuo con sus semejantes y con
su medio”. Esta linea de interpretacién permite eliminar el compromiso con
entidades abstractas a favor de relaciones, mis o menos complejas, entre
objetos concretos. Por su parte, esta propuesta me interesa especialmente
en la medida en que la encuentro consistente con mi interpretacion del
monismo anémalo como una posicién “monista neutra” que se compromete
s6lo con eventos concretos particulares y descripciones de los eventos,
pretendiendo que sélo con particulares concretos y expresiones lingiiisticas
alcanza para dar cuenta de nuestra vida mental.

149



150

Capitulo 4

cién funciona, pueda hacerse que las otras también funcionen.
Pero las emisiones tienen ciertas ventajas prima facie, ya que no
son abstractas, y por eso estan atadas a un hablante, un tiempo
y un contexto. Asumiré, pues, que hemos escogido las emisio-
nes, las mismas emisiones que se producen al atribuir actitudes,
como los objetos que sirven para individuar e identificar los diver-
sos estados de la mente (Davidson 1989/2001: 63).

De este modo, son las emisiones de los que adscriben las acti-
tudes proposicionales las que permiten individuar las creencias.
Toda emisién pertenece a uno u otro lenguaje, por lo que la indi-
viduacion de las creencias se vuelve relativa a unidades o a patro-
nes, esto es, al lenguaje usado por el intérprete, y asi las proposi-
ciones no resultan constitutivas de las actitudes proposicionales.
Contrario sensu, habria un modo independiente de todo lenguaje
para determinar los estados mentales en los que se encuentran
los individuos; pero esto, dada la estrecha relacién postulada por
Davidson entre pensamiento y lenguaje ~que indagaremos en el
capitulo préximo- resulta inconcebible en el marco de su filoso-
fia. Una de las consecuencias centrales que tiene este planteo ata-
fie, precisamente, al candidato que nos introdujo en este rodeo
por la analogia entre actitudes numéricas y actitudes proposicio-
nales, a saber: la indeterminacion de la interpretacion.

Del mismo modo en que es posible asignar diferentes niime-
ros para la tarea Uinica de medir el peso de objetos fisicos (por
ejemplo, se asignardn distintos niimeros a un mismo objeto si se
expresa su peso en libras y en kilogramos, o atn en kilogramos y
en gramos), también es posible apelar a distintas emisiones para
describir la misma creencia de un individuo."”” Esto sucede, por
ejemplo, si dos hablantes de distintos lenguajes naturales (diga-
mos, espaiiol y francés) describen las creencias de un tercer ha-
blante en un momento dado. Pero, aclara Davidson, del hecho
de que se empleen distintos conjuntos de niimeros para medir
el peso de un cuerpo no se deduce que el peso no sea algo “real”,
ni que la asignacién de peso sea “relativista”. Andlogamente, las

137 Con esto se anula la asimetria a la que hicimos alusién a propésito de la
formulacién original de la analogia.



Karina Pedace

emisiones de una persona pueden captar todos los rasgos sig-
nificativos del pensamiento de otra persona de distintas mane-
ras. Puede haber mas de un conjunto de emisiones que resulten
igualmente exitosas para capturar los contenidos de la mente de
una persona. Pero esto no amenaza la realidad de las actitudes.
En efecto, tal es la tesis que Davidson (1997b/2001) defien-
de explicitamente en “Indeterminism and Antirealism”. Una
vez mas, su posicién es novedosa y rehtye de las clasicas anti-
nomias.’®® Por un lado, caracteriza al antirrealismo como una
“manifestacién del impulso incontenible de la filosofia occiden-
tal de asegurar que lo real, sea lo que sea, puede ser conocido;
el antirrealismo intenta conseguir esto considerando fuera de la
existencia a aquello, sea lo que sea, que él decrete que esta fue-
ra del alcance del conocimiento humano” (1997b/2001: 70). No
obstante, declara que tampoco ve al realismo como alternativa al
antirrealismo. Una caracterizacién comun del realismo que trae,
entonces, a consideracion es la siguiente: hay algo en o acerca del
mundo que hace que nuestras emisiones, aseveraciones o pensa-
mientos sean verdaderos cuando lo son, tengamos o no el poder
de determinar su verdad. El hecho es que, a su juicio, nadie ha
sido capaz de decir de manera no trivial qué clase de cosa es lo
que hace verdadera a una oracién (o a otro portador de verdad).
Como es sabido, en su opinién, la falla de las teorias de la corres-
pondencia en dar sustento al concepto de verdad demuestra, al
mismo tiempo, la vacuidad de las caracterizaciones del realismo
en términos de correspondencia. El objetivo que persigue alli es,
pues, el siguiente: discutir versiones del antirrealismo que susci-
tan dudas sobre la realidad de los estados y eventos mentales a
la luz de la indeterminacién de la interpretacién. A su juicio, la
indeterminacion no muestra ni que las actitudes proposicionales
no sean plenamente reales, ni que debamos modificar el concep-
to de verdad cuando hablamos de actitudes proposicionales. En
otras palabras, muchas de nuestras creencias y enunciados sobre

138 Tal vez sea posible redoblar la apuesta “terapéutica” en este punto, para
verlo como “disolviendo” la dicotomia realismo vs. antirrealismo. Para una
lectura de su posicién como “pragmatista” puede verse Orlando (2001).

151



152

Capitulo 4

lo que las personas creen, pretenden, desean y esperan son ver-
daderas, y lo son porque las personas tienen esas actitudes. Se
detiene, entonces, a analizar algunas consideraciones que parece
que impiden aceptar esta tesis. La primera de ellas es (a) “cierta
forma de cientificismo”, en tanto que la segunda es, precisamen-
te, (b) la “indeterminacién de la interpretacién”.

Segun (a), las actitudes proposicionales no parecen apropia-
das para incorporarse a una concepcién cientifica y unificada del
mundo. Asi, Davidson cita a Quine, quien ha dicho que “el len-
guaje esencialmente dramatico de las actitudes proposicionales”
no tiene lugar en una ciencia seria, o que nuestro vocabulario
mentalista estd “testarudamente en desacuerdo con los patrones
cientificos” (Quine, 1960: 219). El considera que Quine estd en lo
cierto al mantener que el vocabulario mentalista no puede incor-
porarse o reducirse al vocabulario de la fisica, tal como lo atesti-
guan las lineas argumentativas que reconstruimos en el aparta-
do anterior. Asimismo, subraya que Quine estd de acuerdo con
su versioén del monismo de casos, que sostiene que cada objeto o
evento que esté identificado en términos mentales es idéntico a
un objeto o evento identificable en términos fisicos, “aunque las
clases configuradas mediante el vocabulario mental no puedan
ser equiparadas por definicién o mediante leyes estrictas a clases
definibles con el vocabulario de la fisica” (Davidson, 1997b/2001:
72). Esta posicion que, tal como dijimos, él llama “monismo ano-
malo” se acerca, a su juicio, a reconciliar la mayor parte de lo
que Quine ha afirmado acerca de las actitudes proposicionales,
aunque no todo. El monismo anémalo da sentido a la afirma-
cién de que las actitudes son disposiciones a comportarse de de-
terminadas maneras, las cuales son a su vez estados fisiolégicos,
que finalmente son estados fisicos, como también da sentido a
la afirmacién de que las descripciones intencionales no son re-
ducibles a descripciones conductuales o fisicas, y por ello no son
apropiadas para ser incorporadas a un sistema estricto de leyes.
El vocabulario mental “es prictico e indispensable, pero no esta
hecho para la ciencia més precisa” (Davidson, 1997b/2001: 72).

No obstante, dice Davidson, el monismo anémalo no sugiere
que los eventos y estados mentales sean “meramente proyectados



Karina Pedace

por el que atribuye algo a un agente; por el contrario, mantiene
que los eventos mentales son tan reales como los eventos fisicos,
al ser idénticos a ellos, y que las atribuciones de estados son tam-
bién objetivas. La descripciéon de Quine de las atribuciones de
actitudes como retratos dramadticos no implica que no haya nada
que retratar” (Davidson, 1997b/2001: 72). A juicio de Davidson,
pues, el hecho de que el vocabulario mental no encaje de manera
que pueda ser incluido en las ciencias como la fisica o la fisiolo-
gia no puede tomarse per se como una critica a la realidad de los
estados, eventos y objetos para cuya descripcién se emplea tal
vocabulario. Y agrega: “una fisica perfeccionada debe compren-
der cada objeto y evento, pero esto es un requisito ontolégico y
nomoldgico que define el propédsito de la fisica: la fisica no dice
nada de los intereses que exigen otras maneras de caracterizar las
cosas” (Davidson, 1997b/2001: 72).

Por su parte, veamos cudl es su posicién con respecto a las
implicaciones de (b) la indeterminacion de la interpretaciéon. Cabe
recordar que en “Mental Events”, él sostiene que el cardcter hete-
ronémico de las generalizaciones psicofisicas se remonta a dicho
rasgo. Tal es la razén por la que he propuesto que nos interne-
mos en la indeterminacién de la interpretacién para indagar si
nos permite captar la peculiaridad de lo mental. En efecto, en
su (1970) Davidson sostiene que en nuestra necesidad de hallar
comprensible lo que dice una persona, trataremos de:

[c]onstruir una teorfa que la haga consistente, creyente de ver-
dades y amante de lo bueno [...] Siendo la vida lo que es, no
habra ninguna teorfa sencilla que satisfaga completamente es-
tos requisitos. Muchas teorfas efectuardn un compromiso mas
o menos aceptable, y entre estas teorias puede no haber bases
objetivas para la eleccion. El cardcter heteronémico de los enun-
ciados generales que enlazan lo mental y lo fisico se remonta a
este papel central de la traduccién en la descripcién de todas las
actitudes proposicionales, y a la indeterminacion de la traduccién
(1970/1980: 222; mis itélicas).

En (1997b) se pregunta, entonces, si la tesis de la indetermi-
nacion implica que las actitudes proposicionales no son reales.

153



154

Capitulo 4

En esta linea, nos recuerda que la idea de que la indeterminacién
socava la realidad de los estados mentales es compartida por un
cierto nimero de filésofos. Por ejemplo, Jerry Fodor ha pensado
que esto constituye una reduccién al absurdo de la indetermina-
cién. En tanto que, por otro lado, a juicio de Davidson, Daniel
Dennett acepta la indeterminacién, pero estd de acuerdo con que
resta realidad a los estados mentales.”* El punto de Davidson es,

139 Esta observacién de Davidson amerita la siguiente aclaracién: en rigor,
Davidson (1997b/2001: 81-84) dird luego que Dennett lo acusa de que,
en su concepcion, los estados mentales resultan demasiado reales (“Real
Patterns”). En efecto, nos recuerda que la idea de Dennett es que lo que
es real es el comportamiento y que los estados intencionales son patrones
en el comportamiento. Estos patrones no se definen en términos de
comportamiento, sino que son percibidos por un observador cuando este
adopta la “actitud intencional”. El valor de estos patrones es que reducen
una vasta (y para nosotros indescriptiblemente compleja) situacion fisica
a algo que podemos captar, algo sobre la base de lo cual podemos hacer
predicciones aproximadas. Los patrones son reales en algtin sentido, aunque
sean abstractos, y personas distintas pueden percibir patrones distintos en
el mismo terreno de comportamiento. Algunos de estos patrones pueden
ser mejores que otros a la hora de predecir o entender algunos fendmenos.
Todos estos patrones son “reales”, pero cuando son diferentes no tiene
sentido decir cudl de ellos representa las actitudes reales del sujeto en
cuestién. Ahora bien, en opinién de Davidson, no es ficil hacer un juicio
sobre esta propuesta de Dennett y, todavia, dice, es mas dificil captar cémo
se relaciona con la cuestién del realismo. Ciertamente, no todo patrén que
percibimos en el comportamiento es patrén de actitudes proposicionales.
¢Pero lo es alguno de ellos? Davidson lo interpela, pues, del modo siguiente.
Dennett nos dice que los patrones son abstracciones como los centros de
gravedad. Pero entonces ¢pueden ser creencias y deseos? Nos gusta pensar,
dice Davidson -siguiendo su impulso original de (1963)- que las creencias y
los deseos son estados de un cuerpo fisico que pueden tener consecuencias
causales; pero las abstracciones no tienen relaciones causales. Las fuerzas
no acttian en los centros de gravedad sino en las cosas que tienen centros
de gravedad, pero las fuerzas ciertamente alteran nuestras creencias e
intenciones. ¢Percibimos patrones? A Davidson le parece que no; lo que
percibimos es algo que tiene un determinado patrén y, con suerte (y la actitud
apropiada) podemos percibir que tiene ese patrén. Asi, pues, la cuestién no
es si los patrones son reales. Davidson confiesa que al no ser un nominalista,
cree que los patrones, al igual que las formas y los niimeros son tan reales
como puedan ser. Pero no ve cémo las actitudes proposicionales de una
persona pueden ser patrones. Si nos preguntamos qué es lo que exhibe el
patrén podemos decir que es el comportamiento observable de la persona.



Karina Pedace

en cambio, discutir esta inferencia: pretende retener la indeter-
minaciény, a la vez, dejar intacta la realidad de lo mental."*

Si uno niega, como hace Davidson, que al atribuir una creen-
cia uno esté identificando un objeto con el cual el sujeto estd en
una relacién peculiar de “captacién”, no resulta necesario elegir

Pero en ambos casos no estd en juego el tema del rango ontologico de las actitudes.
A su juicio, Dennett ha confundido dos cosas. La primera es si las actitudes
son entidades, y sobre eso Davidson piensa que no, a menos que se piense que
los estados son entidades. Si no se piensa esto, se deberia hablar simplemente
de personas que tienen actitudes, lo que significaria que determinadas cosas
que predicamos de ellas son verdad. La segunda es si hay una respuesta
correcta a la pregunta de si alguien tiene una determinada actitud. Esto
lo interpreta no como una cuestién acerca de la vaguedad o de los casos
dudosos, sino como una cuestién acerca de si hay fundamentos objetivos
para escoger entre hipétesis rivales. Dennett ha afirmado que la respuesta
a la segunda cuestién es que no existen tales fundamentos, pero Davidson
no cree que haya dado ninguna razén para que aceptemos esta respuesta.
A su juicio, tenemos que preguntarnos qué es lo que hace “objetivos” a los
fundamentos. La fuente tltima (no el fundamento) de la objetividad es, nos
dice, la intersubjetividad (1997: 83). Tal como adelantamos en la primera
parte de este trabajo, segtin su concepcidn, la posibilidad del pensamiento
tanto como de la comunicacién depende de un nexo triangular de relaciones
causales que implican reacciones de dos (o mads) criaturas respecto a cada
uno y reacciones a los estimulos compartidos provenientes del mundo.
Tal nexo es el que proporciona las condiciones necesarias para que tenga
aplicacién el concepto de error. Tal como anticipamos, Davidson sigue
a Wittgenstein al afirmar que sin una segunda persona no hay base para
juzgar que una reaccién es errénea o, por lo tanto, que es correcta. En suma:
frente a Dennett, defiende la objetividad en un sentido que pretende conciliar
tanto con la indeterminacion de la interpretacion, asi como con el caricter
no entitativo de nuestras actitudes proposicionales. En esta linea, es que més
arriba afirmé que en este punto Dennett parece no advertir el deslinde entre
la dimensién semdntica y la dimensién ontoldgica que introduce la analogia
que estamos considerando. No obstante, dados los propdsitos que persigo
en el presente trabajo no me internaré en esta polémica. Sin embargo, en
breve voy a volver —~aunque muy sucintamente- sobre esta cuestion al tratar
la respuesta de Davidson a Rorty (1997), esto es, cuando veamos que la
indeterminacién y la invariancia son, para él, dos caras de la misma moneda.

140 Para una discusién reciente de este punto, puede verse el trabajo de Rawling
(2003), quien sostiene -contra Davidson- que no es posible conciliar la
indeterminacién con la realidad de las actitudes proposicionales. En rigor, su
posicion es mds fuerte ain: para Rawling la indeterminacién produce como
resultado -implica- que no hay de eso.

155



156

Capitulo 4

una entre muchas interpretaciones exitosas como el contenido
de la creencia.'”! Esto es asi porque, como aclaré mds arriba a
partir de la analogia con los sistemas de medicién, al adoptar un
patrén de medida no se agregan objetos a la ontologia ni se mo-
difican las relaciones preexistentes entre los individuos y ademas
porque, segtin sugeri, la lectura adecuada de Davidson consiste
en pensar las atribuciones de creencias estableciendo relaciones
entre unos individuos y otros y con el entorno, y no con objetos
a los que tendriamos un oscuro modo de acceso.

En efecto, como concede Davidson, quizds sea natural supo-
ner que la entidad a la que nos referimos para especificar el con-
tenido de una creencia es el objeto de la creencia, una entidad que
el sujeto de la creencia considera o capta, la cosa que el sujeto cree.
Dada la semdntica relacional de las oraciones sobre las creencias,
y dada también la suposicién natural de que la entidad que iden-
tifica la creencia es el objeto que capta el sujeto de la creencia,
nos vemos virtualmente forzados a concluir que la entidad de-
signada debe ser tnica, puesto que si mas de una entidad especi-
ficase el mismo estado de creencia igualmente bien, ¢qué entidad
deberiamos decir que capta el sujeto? Este acertijo, a su juicio,
puede resolverse desechando la idea de tratar los objetos grama-
ticales en las oraciones de creencia como términos que nombran
objetos psicolégicos reales. En este sentido afirma que “el tinico
objeto que se requiere para la existencia de una creencia es la de un
sujeto que crea algo” (1997b/2001: 74). Lo tinico que se necesita,
entonces, para la verdad de la atribucién de una actitud es que
el predicado que se emplee sea verdad respecto de la persona que
tiene esa actitud.

141 Asimismo, esto explica por qué las atribuciones en primera persona no son
infalibles. Las atribuciones de estados mentales que hago de mi misma son
unas de entre las que hacen otros intérpretes. Puedo hacerlas por medio de
una emisién externa -en voz alta- o interna -como cuando me digo a mi
misma que estoy creyendo que p o deseando que g-. Las atribuciones que
me hago serdn correctas o no, dependiendo de exactamente los mismos
pardmetros con los que se juzgan las atribuciones que me hacen otros
intérpretes. O todas son falibles, o ninguna lo es. Volveré sobre la peculiar
concepcién davidsoniana de la autoridad de primera persona en el capitulo
6.



Karina Pedace

Precisamente, Davidson afirma que una de las virtudes de la
analogia en cuestién es que aclara por qué diferentes asignacio-
nes de objetos pueden capturar toda la informacién relevante
acerca de una situacién sin comprometer la verdad o “realidad”
de la situacion. Nadie piensa que el hecho de que podamos re-
gistrar el peso ya sea en libras o en kilogramos muestra que hay
algo que no es real acerca del peso de un objeto; se pueden usar
diferentes conjuntos de numeros para captar exactamente los
mismos hechos. Supéngase que el hecho es que A pesa lo mismo
que B; entonces el niimero que se asigna para medir los pesos
de Ay de B es el mismo nimero, ya sea que midamos el peso en
libras o en kilogramos (...) Lo Ginico que es necesario es que las
entidades que usamos para captar cudnto pesan las cosas tengan
una estructura en la cual puedan representarse ciertas caracteris-
ticas de los objetos con peso (1997b/2001: 75).142

¢Cudles son, entonces, los objetos que podemos usar para cap-
tar las actitudes? Claramente, dice, deben constituir aproximada-
mente un campo tan complejamente configurado como lo son las
propias actitudes. Los rasgos mdas conspicuos de las actitudes son
sus estructuras basicamente racionales (si alguien cree que todo es
blanco, esa persona tiene una creencia que implica que la nieve es
blanca) y sus relaciones con el mundo (la creencia de que la nieve
es blanca es verdadera si y sélo si la nieve es blanca). Tal como an-
ticipamos, a su juicio, nuestras oraciones o, alternativamente, nues-
tras emisiones son entidades que tienen este tipo de propiedades
requeridas. Andlogamente, entonces, podemos emplear distintos

142 Otra de las virtudes de esta analogia es, para Davidson, que aclara por
qué Quine estd justificado a insistir (contra Chomsky y otros) en que la
indeterminacién de la traduccién es distinta de la subdeterminacién de
la teoria ante toda evidencia posible: “ciertamente es un problema el de si
puede darse la subdeterminacién en el sentido de Quine, puesto que esta
requiere que haya teorias empiricamente equivalentes pero incompatibles
(aunque concede que Quine ha cambiado de opinidn acerca de esta cuestién
en mds de una ocasion, cfr. Pursuit of Truth) La indeterminacién no es asi; las
teorias empiricamente equivalentes que se aceptan como igualmente buenas
para comprender a un agente no son incompatibles, no lo son mas de lo que
la medicién del peso en libras o en kilos implica teorfas incompatibles sobre
el peso” (1997b/2001: 76).

157



158

Capitulo 4

conjuntos de oraciones o emisiones para describir el mismo con-
junto de relaciones interpersonales. Similitudes —-supuestas u ob-
servadas- entre diversos estados en los que los humanos nos rela-
cionamos unos con otros y con nuestro entorno quedan reflejadas
por medio de las oraciones o emisiones con las que identificamos
los estados mentales de los humanos involucrados, pero dichas
emisiones no constituyen los estados mentales en cuestion, sélo
resultan herramientas utiles para sefialar similitudes objetivas en-
tre diversos estados relacionales complejos.'*

Ahora bien, llegados a este punto cabe preguntarnos si la in-
determinacion de la interpretacion permite capturar el rasgo pe-
culiar del vocabulario mental frente al fisico, que abriria el hiato
que supone el argumento en contra de la existencia de leyes psi-
cofisicas estrictas, esto es, la brecha que subyace al “anomalismo”
de lo mental.

Rorty (1997) ofrece dos reparos a propésito de la obra de Da-
vidson. En la primera parte de este trabajo, dimos cuenta de uno
de ellos, a saber, la propensién de Davidson a conectar todos sus
argumentos con el proyecto de construir teorias T-para lengua-
jes naturales (en suma, con el proyecto interpretacionista). El se-
gundo de sus reparos guarda relacién con el punto que estamos
considerando. A su juicio, Davidson deberia abandonar la tesis
de la indeterminacién de la interpretacion. Lo que él teme es que
esta tesis implique que hay algo misterioso acerca de lo mental,
tal como que no hay hechos decisorios acerca del significado o las
actitudes proposicionales (fact of the matter), punto que a Rorty le
parece un residuo del cientificismo y el reduccionismo que per-
med al positivismo logico.

En respuesta a esta imputacién, Davidson (1998/2005: 316)
sostiene que en su concepcién lo mental “no es més misterioso

143 Asimismo, cabe recordar que en “The Myth of the Subjective”, defiende la
idea de que si bien las creencias de un individuo cualquiera se expresan en
uno u otro lenguaje natural, esto no nos compromete con la idea de que las
creencias sean relativas a esquemas, porque son las representaciones las que
resultan relativas a esquemas (cfr. 1974) y al adscribir a alguien una creencia
no nos hemos de comprometer con una “representacién mental”, es decir,
con un “objeto ante la mente”.



Karina Pedace

que la biologia molecular o la cosmologia [...] las actitudes pro-
posicionales son tan reales como los 4tomos y los bates de base-
ball, y los hechos acerca de ellos son tan reales como los hechos
acerca de cualquier otra cosa”. Al abrazar la tesis de la indetermi-
nacién, simplemente trat6 de atacar al platonismo del significa-
do, pero “este punto negativo no implica que no haya -tal como
le imputa Rorty- hechos decisorios: los hechos son las relaciones
empiricas entre el hablante, sus oraciones y su entorno. Este pa-
trén es invariante” (1998/2005: 317).

Lo que me interesa sefialar aqui es que en el seno de su res-
puesta a Rorty, el propio Davidson concede que en “Mental
Events” incurrié en un error al sostener que la irreducibilidad
de lo mental se debia, entre otras cosas, a la indeterminacién de
la interpretacién.'** El error, nos dice, es obvio: tal como admi-

144 Es interesante advertir que muchos afios después, en su (1997b), explicita
algunas razones para la irreducibilidad de lo mental que no ofrecié en
“Mental Events”. Como veremos, una de ellas conecta directamente con
su proyecto seminal de (1963): “Acciones, razones y causas”. En esta linea,
sostiene que una propiedad poco advertida que separa el lenguaje de nuestros
estados mentales del vocabulario de las ciencias avanzadas es su dependencia
de los conceptos causales. El lenguaje fisico ordinario, al igual que el lenguaje
psicoldgico, estd lleno de conceptos causales: la nociéon de catalizador es
tan causal como la nocién de accién intencional. La diferencia reside, a su
juicio, en la promesa, intrinseca a la fisica, pero irrelevante para la psicologia,
de que con suficiente tiempo e investigacion el concepto causal podrd
ser sustituido por una explicacién del mecanismo que explicard lo que la
tosca nocién causal meramente apuntaba. Si queremos, las leyes de la fisica
pueden llamarse causales. La cuestion es que no emplean conceptos causales.
La concentracién de la psicologia en el papel causal de las razones excluye
toda esperanza de que los conceptos mentales bisicos puedan acomodarse
en un sistema cerrado de leyes. A su vez, sefiala otra razén novedosa respecto
de “Mental Events”, en la que buscaré la clave para entender el rasgo peculiar
de lo mental. Sostiene entonces que “hay otra consideracién mds debatida
que milita en contra de la reduccién -definicional y nomolégica- de los
conceptos mentales a los de la fisica, a saber, el hecho de que las actitudes
proposicionales y otros estados y eventos relacionados se identifican
en parte en términos de sus relaciones causales o de otro tipo de eventos
ajenos en tiempo y lugar al agente que caracterizan. Asi, pues, se sostiene
correctamente que la historia de un aprendizaje y uso individual de las
palabras y los conceptos es necesariamente, en casos centrales, un factor
que determina lo que las palabras significan y los contenidos de los

159



160

Capitulo 4

ti6 en “Three varieties of knowledge” (1991): la indeterminacién
es endémica en todas las disciplinas; tiene lugar toda vez que un
vocabulario es lo suficientemente rico como para describir un
fenémeno de mas de una manera. Lo que importa es lo que es
invariante. La indeterminacién no es nada mds que la otra cara
de la invariancia. “Son las ratios las que son invariantes. Sélo las
invariancias son los ‘hechos decisorios™ (1998/2005: 316).

La cuestion relevante para nuestros propdsitos es, entonces,
que la indeterminacién de la interpretacion no permite capturar
el presunto cardcter especial de los conceptos mentales.

En efecto, Davidson sostiene que John McDowell tiene en cla-
ro que nada de lo que él dijo torna misterioso a lo mental. El
también estd de acuerdo en que “hay una razén para enfatizar
la irreducibilidad de lo mental, pero sélo porque la irreducibi-
lidad surge de algo mds interesante que la indeterminacién de
la interpretacién. El enfatiza correctamente el rol constitutivo
de la normatividad en todos los conceptos mentales o psicoldgi-
cos” (1998/2005: 318). Y dice explicitamente que el vocabulario
mental no es “privilegiado” porque es #rreducible (como Rorty
piensa que él cree) sino que “es irreducible porque es normativo”
(1998/2005: 318; mis itdlicas).'*

Volvamos, entonces, sobre la analogia que estamos examinando
para ver si podemos esclarecer la peculiaridad en cuestién a partir
del candidato propuesto por Davidson: la normatividad de lo mental.

conceptos. La comunicacién interpersonal desempefia un papel necesario
en la posibilidad y naturaleza del pensamiento. Si los externismos de estas
clases son también realmente rasgos dominantes e ineludibles de lo mental,
es clara la imposibilidad de incorporar la psicologia a una teoria cientifica
unificada del mundo” (1997b/2001: 71). En la tltima parte de este trabajo,
precisamente, argumentaré en qué sentido este peculiar externismo, la
triangulacion, permite arrojar luz sobre el rasgo peculiar de lo mental que,
como paso a sostener, hay que buscarlo en su especial normatividad.

145 En su “Reply to Rorty” (Hahn, 1999: 599) subraya la diferencia entre el
vocabulario intensional de la psicologia y el resto. En ese contexto, distingue
dos sentidos tradicionales de irreducibilidad (definicional y nomoldgica) y
otro segun el cual el vocabulario mental lo es en la medida en que no es una
parte optativa de nuestros recursos conceptuales. En breve, veremos que la
profundidad de su posicién se pone en juego en el dltimo sentido, es decir,
en el cardcter “inescapable” de nuestro vocabulario mental.



Karina Pedace

4.3. La analogia entre las actitudes proposicionales y las
actitudes numéricas y la normatividad de 1o mental

En la medida en que no logramos descubrir un
patrén coherente y plausible en las acticudes y
acciones de los otros, simplemente renuncia-
mos a la posibilidad de tratarlos como personas.
(Davidson, 1970/1980: 221-2; mis italicas)

Segtin vimos en la primera parte de nuestro trabajo, una de
las acepciones tradicionales de la normatividad, desde su dimen-
sién deontica, es la que se pone en juego en la nocién de regla.
Al considerarla, invocamos la distincién de Searle (1969) entre
reglas regulativas y reglas constitutivas. Recordemos que, a su
juicio, las primeras regulan formas de conducta previamente
existentes, mientras que las segundas no regulan sino que consti-
twyen o definen nuevas formas de conducta.

La analogia entre las actitudes proposicionales y las actitudes
numéricas resulta particularmente importante para nuestros fi-
nes porque es, precisamente, al tratar de clarificar qué entiende
por reglas o “principios constitutivos” de una teoria que Davidson la
introduce en “Mental Events”.

Siguiendo a Davidson, cuando nos enfrentamos con el con-
junto de las leyes y postulados que rigen la medicién de los ob-
jetos fisicos macroscopicos no tiene sentido preguntarse si cada
una de esas leyes o axiomas son analiticos o sintéticos, es decir,
si son verdaderos en virtud del significado de los términos o si
lo son por razones empiricas. Davidson adopta explicitamente la
tesis quineana de acuerdo con la cual hay que rechazar una distin-
cién tajante entre enunciados analiticos y sintéticos. Pero, enton-
ces, ¢qué estatus tienen desde esta perspectiva los postulados y
leyes de la teoria de la mediciéon? La respuesta de Davidson es: son
leyes constitutivas, es decir, sintéticas a priori. En sus propios tér-
minos: “el conjunto total de axiomas, leyes o postulados para la
medida de longitud es parte constitutiva de la idea de un sistema
de objetos macroscépicos, rigidos, fisicos” (1970/1980: 221). Esto
quiere decir que el hecho de que un objeto deba tener algtn largo,
algtin ancho y algtin fondo es parte constitutiva de nuestro concepto

161



162

Capitulo 4

de objeto fisico. Paralelamente, en el caso del sistema de conceptos
mentales, Davidson también considera que hay ciertos principios
que los constituyen. Asi, sostiene que “no podemos atribuir nin-
guna actitud proposicional a un agente excepto dentro del marco
de una teoria viable de sus creencias, deseos, intenciones y deci-
siones” y este marco de creencias y deseos estd gobernado por “el
ideal constitutivo de la racionalidad” (1970/1980: 223).

Este principio, segiin vimos en la primera parte de este tra-
bajo, no es sino una de las dos caras del célebre principio de ca-
ridad, una de las restricciones fundamentales de la teoria de la
interpretacion a la hora de tornarla aplicable empiricamente. La
racionalidad es un principio constitutivo de lo mental, esto es,
de lo intencional, en el sentido de que abandonar la racionali-
dad de lo mental -es decir, fundamentalmente de las creencias,
deseos y acciones humanas- seria como “cambiar de tema”, esto
es, no aceptar como criterio de lo mental el vocabulario de las ac-
titudes proposicionales y, consecuentemente, abandonar nuestra
concepcién del hombre como animal racional.

En otras palabras, asi como la satisfaccién de las condiciones
para medir longitud puede considerarse como constitutiva del
rango de aplicacién de las ciencias que emplean estas medidas,
la satisfaccion de las condiciones de consistencia y coherencia
racional puede considerarse constitutiva del rango de aplicacién
de conceptos tales como los de creencia, deseo, intencién y ac-
cién. En consecuencia, a partir de la analogia que estamos anali-
zando, esta acepcion de la normatividad en términos de principios
constitutivos no parece introducir ninguna diferencia radical en-
tre los dmbitos conceptuales fisico y mental, del tipo requerido
por el argumento en contra de la existencia de leyes psicofisicas
estrictas. El propio Davidson admite que asi como hay elemen-
tos constitutivos en la aplicacién de los conceptos psicoldgi-

cos, los hay también para la aplicacién de los conceptos fisicos
(1970/1980: 254).14¢

146 En el caso de lo fisico habra que atender a los axiomas y postulados de la
ciencia fisica; en el caso de lo mental, el problema de la racionalidad nos
remite a las teorfas existentes que buscan sistematizar las nociones de accién
racional, creencia y preferencia, es decir, a la teoria de la decision aludida en



Karina Pedace

La dificultad que quiero subrayar es, pues, que no parece resultar
suficiente entender la normatividad en términos de meros principios
constitutivos a la hora de capturar lo que seria peculiar de lo mental.
La idea que subyace a mi planteo es la siguiente: si en su esquema
de eventos lo fisico termina siendo de naturaleza tan lingiiistica o
conceptual como lo mental,' ;cudles son las razones para sostener
que hay una diferencia constitutiva radical entre ambos, un dua-
lismo profundo entre los conceptos mentales y los fisicos? Esto es,
dado que lo fisico también se exhibe como conceptos en el esquema
davidsoniano de eventos, ¢en qué sentido los conceptos fisicos se sus-
traerfan al alcance de la consistencia y carecerian de condiciones de
correccién? Asi como la atribuciéon de una actitud proposicional a
alguien en un momento dado esta constrefiida por otras asignacio-
nes de actitudes que mantengan consistencia, la asignacién de una
medida de longitud a un objeto particular debe respetar, por ejem-
plo, laley de transitividad involucrada en la relacién “mas largo que”
y, de este modo, estd también constrefiida por otras asignaciones de
medida. En mi opinién, hasta aqui no habria nada “esencialmente
normativo” en el primer caso, al menos nada que no esté presente
en el segundo. En la medida en que son conceptos, tanto los fisicos
como los mentales tienen condiciones de correccion y estan regidos
por principios constitutivos de su rango posible de aplicacién.

Cuando en la primera parte del trabajo examinamos el princi-
pio de caridad como “antesala de la normatividad”, distinguimos
tres interpretaciones del mismo. Dijimos que segun la interpre-

el capitulo 3. Respecto de esto tltimo Levi (Hahn, 1999: 533) lanzé duras
criticas al planteo davidsoniano. En efecto, sostiene que una vez que con el
monismo anémalo se abandonan los intentos de integracién de la psicologia
con la biologia y la teoria fisica y se admite que los principios de racionalidad
son violados a menudo en la prictica, no llega a ver una gran ventaja en
insistir en las virtudes predictivas o explicativas de los principios de la creencia
racional, el deseo y la toma de decisiones. En esta linea, sostiene que el uso que
Davidson hizo de las teorias formales de la racionalidad ha sido sumamente
abstracto y especulativo y, mds adn, que en lo concerniente al rol de la teoria
de la decisién en la interpretacion “ha sostenido puntos inconsistentes”.

147 Recordemos que en la caracterizacién que ofrece en (1970) los eventos fisicos
son aquellos que seleccionamos mediante descripciones u oraciones abiertas que
s6lo contienen, esencialmente, el vocabulario fisico (1970/1980: 211).

163



164

Capitulo 4

tacién intermedia, la consistencia y la coherencia operan como un
principio gnoseoldgico acerca del intérprete, constitutivo del pro-
ceso de atribucion. En este sentido, podriamos pensar a propdsito
de la analogia que ahora estamos considerando, que la caridad,
entendida en términos de coherencia, regula nuestra atribucién
de los conceptos fisicos (tales como longitud o temperatura; cfr.
1970/1980: 254): si sostengo que el objeto A es mas largo que el
objeto By que el objeto B es mds largo que el C, estoy constrefiida
a sostener que el objeto A es mas largo que el objeto C.

Ahora bien, Davidson insiste en que la “virtud” basica que
segrega los conceptos mentales de los de las ciencias naturales
es el “tipo especial de caridad” (1998/2005: 319) requerida para
comprender los pensamientos, el discurso y otras acciones de los
agentes. Asi afirma:

En el caso de la atribucién de actitudes hay un giro esencial (es-
sential twist): dado que las actitudes que atribuimos estan cons-
tituidas en parte por consideraciones racionales, estin también
normativamente determinadas (2001b: 297; mis italicas).

Cabe, pues, preguntarnos en qué consiste este tipo “espe-
cial” de caridad de los conceptos mentales, este “giro esencial”
dado por su determinacién normativa. Tal como adelantamos
en la primera parte de nuestro trabajo, quizas aquello que la
normatividad de lo mental estd subrayando es que se trata de
reglas constitutivas de un tipo especial, en el sentido de que su
peculiaridad consiste en que sean estas reglas. Su singularidad
habria que buscarla entonces, a mi juicio, en otro de los rasgos
de la nocién de creencia que tematizamos en el capitulo 3, a
saber: su holismo constitutivo (que distinguimos del meramente
metodologico).

En efecto, recordemos que para Davidson el argumento en
contra de la existencia de leyes psicofisicas estrictas provee la cla-
ve de la peculiaridad de la psicologia en la medida en que “condu-
ce desde el caracter necesariamente holista de las interpretaciones
de actitudes proposicionales al reconocimiento de un elemento
irreduciblemente normativo en todas las atribuciones de actitud”
(1974¢/1980: 241; mis itélicas).



Karina Pedace

Asi, pues, como mds arriba vimos que la variante de su holis-
mo que llamamos “inter-actitud” o “psicolégica” hacia el trabajo
en su argumento en contra del reduccionismo definicional, creo
que es el holismo “del contenido” o “semdntico” aquel que aho-
ra desempena el trabajo central en su argumento en contra del
reduccionismo nomoldgico, y aquel que permite comenzar a clari-
ficar el cardcter especial de las reglas constitutivas de lo mental.

Recordemos que segtn su tesis holista del contenido, la identi-
dad de un pensamiento dado depende, en parte, de sus relacio-
nes con otros pensamientos. En virtud de que esta variedad de
holismo concierne a las relaciones entre varias creencias dentro de
la categoria de creencia, Davidson la denomina “holismo intra-
actitud”. La idea es que la individuacién de lo creido depende de
otras cosas creidas, esto es, no podemos tener un pensamiento
aislado porque cada pensamiento supone un contenido y dicho
contenido estd determinado por su relacion con los contenidos
de otras creencias atribuidas.

Ahora bien, la normatividad es un rasgo esencial de lo men-
tal porque lo mental -a diferencia de lo fisico- se constituye en
un marco de actitudes que tienen contenidos proposicionales que
guardan entre si relaciones ldgicas. En este sentido, no podemos
tener cualquier coleccidn arbitraria de pensamientos: la légica
nos restringe. Esto es, nuestros pensamientos estin constrefiidos
por las relaciones que imponen la consistencia y la coherencia
légica propias del principio de racionalidad, que resulta una re-
gla de tipo especial en tanto “no tiene eco en la teoria fisica”
(1974¢/1980: 231). En otras palabras: la razén central en la que
reposa la irreducibilidad de lo mental proviene del hecho de que
cualquier explicacién correcta de las creencias y otras actitudes
de un agente debe reconocer un elemento normativo inherente
en los contenidos cognitivos (1997b/2001: 71). Una actitud tiene
determinadas relaciones légicas con otras; estas relaciones, aun-
que distorsionadas por los limites de nuestras capacidades sir-
ven, sin embargo, para ubicar y de este modo identificar los con-
tenidos de nuestros pensamientos. Cuando tratamos al mundo
como algo sin mente, tal y como pasa con las ciencias naturales,
nada se corresponde con esta dimensién de lo mental.

165



166

Capitulo 4

En funcién de lo expuesto, entonces, parece que el tipo “es-
pecial” de caridad que se pone en juego en la normatividad de lo
mental amerita la interpretacién fuerte que presentamos en el
capitulo 3, segtin la cual el principio de caridad no seria un mero
principio metodolégico concerniente a la atribucién de signifi-
cados y creencias sino un principio constitutivo de los significados y
las creencias mismas. En otras palabras: la caridad es “especial” en
la medida en que no es meramente constitutiva del proceso de
atribucién, sino de lo atribuido mismo.

Tal es el tipo de peculiaridad que parece desempefiar un rol
central en el argumento davidsoniano a favor del anomalismo,
es decir, aquello que dota de “carnadura” a la premisa crucial
(ii), que sostiene que los principios constitutivos de lo mental y
lo fisico difieren radicalmente. El hiato se genera a partir de la di-
cotomia (y no de una mera distincién de grado) entre el caracter
normativo de los conceptos mentales y el caracter descriptivo de los
conceptos fisicos. La consecuencia que se desprende de ello es un
profundo dualismo conceptual **®

Dicho dualismo, a su vez, tiene la siguiente consecuencia: su-
pone un problema insuperable para dar una descripcién plena de
la emergencia del pensamiento (Davidson, 1997¢/2001: 127; mis
italicas)."* Se trata de la dificultad de describir los primeros es-

148 A juicio de Rorty (1999) esta diferencia categorial de Davidson es una
“distincion filoséfica espuria” y dice que no ve por qué el holismo de lo
intencional habria de tener la consecuencia que acabamos de sefialar. El piensa
en el holismo de la adscripcién de predicados como una cuestion de grado y no
ve por qué la complejidad creciente de sus condiciones de aplicacién tendria
que ser un sintoma de hiatos filoséficamente interesantes. Creo que parte de
su “ceguera” consiste en no advertir las distintas variedades de holismo y las
correlativas interpretaciones de la caridad que hemos tratado de distinguir.
No obstante, considero que Rorty sefiala en la direccién correcta al sostener
que detrds del planteo davidsoniano hay en juego una dicotomia -y no
una mera distincién de grado-. Sélo que tal como acabo de anticipar, la
dicotomia en cuestién se da, en mi opinidn, entre los conceptos mentales
que estarian normativamente determinados y los conceptos fisicos que serian
meramente descriptivos: en suma, la dicotomia descriptivo/normativo. Voy a
detenerme, especialmente, sobre esta cuestioén en el capitulo 7.

149 Cabe senalar que otra de las derivaciones cruciales que se le imputan
es el epifenomenalismo o la impotencia causal de lo mental. En efecto,



Karina Pedace

tadios en la maduracién de la razén, los estadios que preceden a
la situacién en que conceptos como los de creencia, intencién y
deseo tienen una aplicacién clara. Dice Davidson:

Tanto en la evolucién del pensamiento en la historia de la hu-
manidad como en la evolucién del pensamiento de un individuo
hay un estadio en el que no hay pensamiento y un estadio en el
que si lo hay. Describir la aparicién del pensamiento serfa descri-
bir el proceso que conduce del primero al segundo de esos esta-
dios. Carecemos de un vocabulario satisfactorio para describir
los estadios intermedios [...] Tenemos muchos vocabularios para
describir la naturaleza cuando la consideramos no mental y te-
nemos un vocabulario mentalista para describir el pensamiento
y la accién intencional; de lo que carecemos es de una manera de
describir lo que ocurre entre estas dos cosas [...] Esto quiere decir
que quizds haya un problema insuperable para dar una descripcién
plena de la aparicién del pensamiento. Doy gracias de no estar en
el campo de la psicologia del desarrollo (1997¢/2001: 127-128).

La consecuencia dramadtica que se sigue, pues, del dualismo
conceptual profundo que tiene lugar a partir de la inscripcién de
la nocién de creencia en el espacio “normativo” de las razones es
la de detener, por principio, la discusién acerca de la emergencia
del pensamiento. Se la clausura a priori.

Davidson considera que seria malinterpretar su posicién re-
sumirla diciendo que la psicologia (la parte de la que él se ocupa)
no es una ciencia; de este modo, sostiene que sus conclusiones
(aunque no asi sus argumentos) no son nuevas ni aptas para pro-
piciar mucho debate: aquello que ha deseado subrayar es que la

paradigmaticamente, Kim (1989) ha sostenido que si un evento causa otro lo
hace en virtud de poseer la propiedad fisica que estd involucrada en laley, y no en
virtud de sus propiedades mentales. De esta suerte, a su juicio se sigue que: (i)
las propiedades mentales de un evento resultan causalmente impotentes; (ii)
las propiedades mentales de un evento resultan explicativamente impotentes
y (iii) el “monismo anémalo” no resulta plausible como posicién fisicalista
no reductiva (se torna peligrosamente cercano al eliminativismo). Por
razones de pertinencia, no me voy a ocupar aqui de esta posible consecuencia
del monismo anémalo. No obstante, para profundizarla pueden consultarse
inter alia: Kim (2000); Pérez (1999) y Antony (1994).

167



168

Capitulo 4

psicologia se separa de otras ciencias “de una manera interesante”
(1974¢/1980: 240). La conclusion de la irreducibilidad nomolé-
gica de lo psicoldgico significa que no puede esperarse que las
ciencias sociales se desarrollen de maneras exactamente paralelas
a las ciencias fisicas. El punto es que, dado que los fenémenos
psicolégicos no constituyen un sistema cerrado, no son pasibles
de prediccién precisa o subsuncién bajo leyes deterministas. Da-
vidson insiste en que el limite ubicado en las ciencias sociales es
fijado, pues, por nosotros cuando consideramos a los hombres
como agentes racionales."*® Tal es el modo en que considera que el
argumento en contra de la existencia de leyes psicofisicas estric-
tas provee la clave para la peculiaridad de la psicologia.

Ahora bien, atin bajo la presuncién optimista de que hemos
logrado esclarecer el tipo peculiar de normatividad de lo mental
a partir de su acepcién dedntica, cabe preguntarnos si ello es su-
ficiente para captar la profundidad de la posicion de Davidson.
En otros términos: ¢es posible escindir esta acepcién de la nor-
matividad de aquella otra que completa su tratamiento tradicio-
nal, esto es, su acepcion evaluativa? Llegados a este punto cabe re-
cordar lo que sefialamos en el capitulo 3: Davidson (1998/2005:
326) nos dice cudl es su objecién central a la idea de concebir la
normatividad en términos de meras reglas: concede, desde luego,
que hay reglas en nuestra préctica lingiiistica, pero subraya que
son “enteramente contingentes, dependientes de ‘valores ulterio-
res’ (further values), no de valores intrinsecos al lenguaje”.

Tal como sostuve en la primera parte de este trabajo al dete-
nerme en el debate sobre normas y valores entablado entre Ha-
bermas y Putnam (2008), este tltimo expone alli su rechazo de
la dicotomia que, a su juicio, Habermas postula entre las “nor-
mas” y los “valores”, entre la dimensiones deontica y evaluativa de
la normatividad. Recordemos rdpidamente que para este tltimo

150 En este sentido, y a propdsito de lo que anticipamos en el capitulo 2
(“¢Comprender la comprensién?”), Davidson parece volver sobre la discusién
metodoldgica que suscitd el surgimiento de las ciencias del espiritu, para
reinvindicarlas desde un abordaje alternativo al explicacionista clasico.
Asi, por ejemplo, en (1997d/2005) se sittia explicitamente en la tradicion
comprensivista. Al respecto, pueden verse Malpas (2002b) y Ramberg (2003).



Karina Pedace

la validez dedntica de las normas tiene el sentido absoluto de una
obligacion incondicional y universal, mientras que el que unos valo-
res sean atractivos tiene el sentido relativo de una estimacién o
evaluacién de bienes adoptada en ciertas culturas y formas de
vida. Frente a esta posicién, Putnam defiende la objetividad de
las orientaciones de valor (tanto frente al no-cognitivismo como
frente al relativismo). Oportunamente, sefialé que en esta defen-
sa hay un fuerte punto de contacto con la propuesta davidso-
niana en torno a la objetividad de los valores. En efecto, en “The
objectivity of values” Davidson sostiene que lo mismo que rige
para las creencias, rige para los valores: la comprensién mutua se
logra sobre la base de una convergencia de nuestros “valores bdsi-
cos” -a los que también califica, sugerentemente, como “valores
iluminados” (enlightened values)- (1995¢/2004: 49). Si comprende-
mos las palabras de otro, “existe un suelo comtn, compartimos
ya un modo de vida” (1995¢/2004: 51).

Siguiendo a Putnam (Habermas y Putnam, 2008), mi propues-
ta es que, por un lado, atendamos a la necesidad de dirigirnos a
la dimensién evaluativa para comprender en toda su hondura la
dimensién dedntica de la normatividad propia de lo mental y, por
otro, que veamos a qué “valor iluminado” o “esclarecido”, entre
los que abraza Davidson, habria que invocar para ese fin.

Segtin acabamos de ver, las condiciones de coherencia y
consistencia racional parecen crear la posibilidad misma de
la interpretacién. Recordemos, entonces, la cita con que di-
mos comienzo a este apartado: no podemos atribuir inteligi-
blemente creencias y deseos, o describir movimientos como
conducta “a menos que estemos comprometidos a encontrar,
en el patrén de conducta, creencia y deseo un amplio grado
de racionalidad y consistencia, y si fallamos en descubrir un
patrén coherente en las actitudes y acciones de los demds per-
demos la oportunidad de tratarlos como personas (1970/1980:
222; mis italicas).

En este punto, mi invitacién es a que consideremos la posi-
bilidad de interpretar la nocién de “persona” desde una conno-
tacion evaluativa: la normatividad de lo mental que se exhibe en
la interpretacién resulta especial en la medida en que depende

169



170

Capitulo 4

del siguiente “valor ulterior”: el de tratarnos mutuamente como
personas.>' Leemos en Davidson:

[N]o podemos empezar a descifrar lo que dice una persona si
no comprendemos sus actitudes en torno a sus oraciones, tales
como sostener, desear o querer que sean verdaderas. Empezando
por estas actitudes, debemos construir una teoria de lo que la
persona quiere decir, dando asi, simultdneamente, contenido a
sus actitudes y a sus palabras. En nuestra necesidad de hallar-
la comprensible, trataremos de construir una teoria que la haga
consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno (1970/1980:
222; mis italicas).

En un espiritu consonante con el que propongo aqui, Ram-
berg nos ayuda a ver que Davidson estd tratando de quebrar la
distincién entre la mente como espectadora y como participante
responsable en las pricticas sociales.'” En efecto, al combinar una
teoria del significado con una teoria de la accién, Davidson entre-
laza la distincién mente-cuerpo con la distincién persona-cosa.'*?
Mientras que la nocién de mente se vincula con una nocién de

151 Parece razonable preguntar en qué sentido la nocién de persona entrafiaria
un “valor”. Alos efectos de elaborar mi sugerencia, creo que puede resultarnos
de ayuda la reflexion que Korsgaard (1996) hace en torno a la filosofia
kantiana. Ella distingue entre el valor de los fines y el valor de la agencia:
a su juicio, Kant advierte que consideramos cosas como importantes (value
of ends) porque son importantes para nosotros y concluye, por tanto, que
debemos tomarnos a nosotros mismos como importantes (value of agency).
En esta linea, recordemos la segunda formulacion del imperativo categérico,
en la que se pone en juego el reconocimiento de la humanidad en la propia
persona y en la de los otros como fin en si mismo. No obstante, no voy a
alentar ningtin compromiso sustantivo con la nocién kantiana de persona,
por razones que se advertirin mds adelante.

152 Cf. Ramberg (2000). Alli sostiene que en lugar de leer a Davidson bajo
el signo de Brentano, esto es, en términos de la irreducibilidad de la
intencionalidad, deberfamos pasar a leerlo en la clave hegeliana de nuestro
mutuo reconocimiento (Anerkennung) como personas.

153 Recordemos que, segtin vimos en el capitulo 3, la empresa de mas largo
aliento que persigue Davidson es la de proporcionar una teoria unificada
del pensamiento, el significado y la accién. Lo que me interesa enfatizar
aqui es que el cardcter unificado de su teoria del pensamiento/significado
y de la accién parece apuntar en la direccién sefialada por Ramberg, esto



Karina Pedace

racionalidad tedrica entendida como posesion de creencias y deseos,
la nocién de persona se vincula con una nocién de racionalidad
practica que involucra la idea de ser uno de nosotros, esto es, ser un
miembro de nuestra comunidad, en la que estamos ligados por
nuestras responsabilidades reciprocas. En este sentido, Davidson
afirma que “cada mente se revela como parte de una comuni-
dad de yoes libres” (Davidson, 1998b/2001: 91). A su vez, cabe
recordar que en “Mental Events” afirma que la libertad implica
la anomalia de lo mental (1970/1980: 207). En este sentido, se ha
sostenido que el monismo anémalo “no es sélo un principio de
la filosofia de la mente, sino un principio ético-politico” (Mar-
tin, 1999: 348).

Es, justamente, el propio Davidson (1999) quien en su res-
puesta a Martin sostiene que hay cuatro areas en las cuales ha
tocado cuestiones relevantes para la ética, a saber: la naturaleza
del razonamiento practico, la cuestion de la objetividad de los
juicios de valor, la autonomia de lo intencional y los aspectos nor-
mativos de la interpretacion.

En el presente capitulo, he propuesto una elucidacién de
dichos aspectos a partir su dimensién dedntica. La idea que he
intentado sostener es que la normatividad de lo mental, aquel
rasgo que a juicio de Davidson porta la clave de lo humano (cfr.
1982/2001), debe comprenderse en términos del principio de ra-
cionalidad como regla constitutiva de la prictica especial por la
que nos tratamos mutuamente como personas. A partir de esta
reflexién, creo que para comprender en toda su profundidad
la peculiar normatividad de lo mental que propone Davidson,
tenemos que internarnos, a su vez, en la dimensién evaluativa.
El peso de la clarificacién que persigo se traslada, entonces, a la
nocién de persona.'>* No obstante, voy a postergar esta cuestion

es: el entrelazamiento de la racionalidad tedrica (tener una mente/ser
interpretable) y la racionalidad practica (ser persona).

154 Para una interesante indagaciéon de la conexidén entre ser objeto de la
interpretaciéon y ser una persona, puede verse Carol Rovane (1999). Alli,
sostiene explicitamente la relacién entre ser interpretable y ser persona,
a partir de lo que llama un “analisis normativo”: las condiciones que una
cosa debe satisfacer para ser interpretable son condiciones de la cualidad

171



172 Capitulo 4

hasta una vez que hayamos considerado los otros dos problemas
que me propuse tratar aqui: el problema de la relacién entre el
pensamiento y el lenguaje y el problema de las perspectivas de la
primera y la tercera persona de la atribucién mental.

de persona. Entre estas condiciones, la que realmente importa para su
argumento es, precisamente, la condicién normativa que Davidson postula
con su principio de caridad.



Capitulo 5: El problema de la relacién
entre el pensamiento y el lenguaje

Ni el lenguaje ni el pensamiento pueden explicar-
se plenamente en términos del otro, y ninguno de
ambos tiene prioridad conceptual. Los dos, por
cierto, estn relacionados en el sentido de que
cada uno requiere del otro para su comprension,
pero la relacién no es tan completa como para
que alguno de ambos baste, incluso cuando se lo
refuerza razonablemente, para explicar al otro.
(Davidson, 1975/1984: 156).

5.1. Una “geografia” del problema

Este capitulo estd centrado en uno de los temas mds transi-
tados en la historia de la filosofia, en particular, en la metafisi-
ca, la filosofia del lenguaje y la filosofia de la mente, a saber: la
naturaleza de las relaciones entre el pensamiento y el lenguaje.
Para abordarlo, voy a valerme de la “geografia” de posiciones que
ofrecen Carruthers y Boucher (1998). Lo que motiva mi adop-
cién de este marco es que resulta interesante para mostrar, una
vez mas, la originalidad de la posicién de Davidson. En efecto, a
pesar de que proporcionan un trazado cuestionable de los ban-
dos en pugna y una interpretacién, a mi juicio, si no incorrecta,
al menos parcial de la posicion de Davidson, dividen las aguas de
un modo que permite ver lo elusiva que es su mirada a la hora de
querer “encorsetarla” en términos de dicotomias tradicionales.

¢Cudl es el lugar del lenguaje natural en el pensamiento y la
cognicién humana? Segin Carruthers y Boucher (1998) las res-
puestas a esta pregunta pueden dividirse en dos grandes bandos
-frente a los cuales, ellos pretenden abogar por una variedad de
posiciones intermedias-. Por un lado, estdn aquellos que suscri-
ben la idea de que el lenguaje tiene la funcién y el propésito ex-
clusivos de comunicar el pensamiento (que resulta independiente de
los medios de su transmisién). Esta concepcion es la dominante
en muchas dreas de las “ciencias cognitivas” (entendidas de un

173



174

Capitulo §

modo amplio, esto es, incluyendo la psicologia cognitiva, la filo-
soffa de la mente “empiricamente responsable”, la lingtiistica, la
inteligencia artificial y la neurociencia cognitiva). En esta linea,
Carruthers y Boucher ubican a Locke (1690), Grice (1957, 1969),
Lewis (1969), Fodor (1978) y Searle (1983). De acuerdo con estos
filésofos, la funcién central del lenguaje es la de facilitar la comu-
nicacién, mds que la de estar involucrado en el pensamiento —ex-
cepto indirectamente, por supuesto, posibilitando la adquisicién
de nuevas creencias-. El lenguaje funciona, asi, completamente
en el dominio puiblico, interpersonal, mas que en el dominio de la
cognicién individual. Desde luego, el lenguaje ha de ser represen-
tado y procesado dentro de la cognicién de cada individuo, pero
tal procesamiento existird sélo para apoyar las funciones publicas
del lenguaje, mds que para tener un rol ejecutivo en el pensamien-
to y el razonamiento practico del sujeto individual.

Los atractivos de esta concepcién, dicen, han sido multiples.
En primer lugar, se puede argumentar que el lenguaje es em-
pleado, simplemente, para propésitos de comunicacién; y que es
igualmente obvio que algunas formas de pensamiento, en par-
ticular, las que estdn involucradas en la imagineria visual, son
independientes del lenguaje. Consideraciones de simplicidad su-
gieren, entonces, que todo pensamiento puede ser independiente
del lenguaje, y que por tanto el lenguaje puede estar sélo para
propésitos de comunicacién. Por supuesto, Carruthers y Bou-
cher advierten la debilidad de este argumento, dado que se re-
queriria una minima evidencia en contrario para hacer zozobrar
la apelacién a una simplicidad de este tipo.

Un segundo argumento es de tipo semantico y se da de dos
formas diferentes. En su versién histérica, empirista tradicional
(Locke, 1690; Russell, 1921) se formula del modo siguiente. Ne-
cesitamos una explicacién de cémo es que algo -sea el lenguaje o
el pensamiento- puede representar o significar algo; en el caso de la
imagineria visual se supone que es transparente como tienen lugar
las representaciones -via parecido-; pero no es en absoluto obvio
coémo es que el lenguaje en si mismo podria representar algo.
Asi, se obtiene una explicacién satisfactoria si decimos que los
poderes representacionales del lenguaje se derivan de los pode-



Karina Pedace

res representacionales del pensamiento (imagenes mentales), y si
decimos que la funcién del lenguaje es, simplemente, comunicar
pensamientos de una mente a otra. Este argumento cldsico se
tornd, no obstante, muy endeble al advertir que la teorfa ima-
ginista del pensamiento resulta inadecuada para abarcar todas
las formas de pensamiento -v.gr. como explicacién de cualquiera
de nuestros pensamientos proposicionales-. Con todo, descen-
dientes de este argumento sobreviven en la obra de Grice (1957),
Lewis (1969) y Searle (1983). La idea es que podemos explicar las
propiedades semdnticas del lenguaje en términos de las propie-
dades semanticas de los pensamientos. En el caso particular de
Searle (1983) la tesis es que tenemos que buscar una explicacion
tal, dado que el contenido mental es simplemente mds bésico y
primitivo que el significado lingiiistico."*®

155 A juicio de Carruthers y Boucher, esta concepcién del lenguaje como
mero medio de transmisién del pensamiento puede rastrearse, asimismo,
en la psicologia. En particular, estd prefigurada decimonénicamente en la
“psicologia de las facultades” de Gall. Hacia fines del siglo XIX, la afirmacién
de que habilidades particulares y, preeminentemente el lenguaje, estin
ubicadas en dreas particulares del cerebro donde funcionan de un modo
relativamente independiente de otras habilidades, recibié apoyo a partir de la
obra de neurofisiélogos y neurocirujanos como Broca, quien demostré que la
habilidad para hablar depende de un drea particular del cerebro, actualmente
conocida como “4rea de Broca”. Ellos ven la nocién de habilidades discretas,
especiales, incluyendo la de una inteligencia lingiiistica, representada
conspicuamente por la teoria contempordnea de las inteligencias multiples
(Gardner, 1983). Implicito en la nocién de habilidades especiales esta el
supuesto de que el lenguaje se desarrolla, al menos parcialmente, con
independencia de otros tipos de habilidad cognitiva, y no esta involucrado
en todos los tipos o clases de pensamiento consciente. No obstante, entre
los psicélogos, dicen Carruthers y Boucher, no hay disputa acerca de que
hay una “mediacion del lenguaje natural” en el aprendizaje, la memoria,
la planificacién, la resolucién de problemas, aunque persiste el disenso
acerca de los detalles de su empleo (v.gr. Atkinson et.al., 1990). Aquellos
psicélogos que argumentan que el lenguaje es una habilidad discreta que
predominantemente subsirve la comunicacién, aceptan pues que el lenguaje
puede ser usado reflexivamente para facilitar el pensamiento (incluso
Piaget (1932), quien consideré que el lenguaje es usado principalmente
para la socializacién, asume que el lenguaje también sirva para asistir en
la formacién y re-organizacién de estructuras de pensamiento). Aqui es
importante distinguir entre dos posiciones. Por un lado, encontramos

175



176

Capitulo §

De acuerdo con esta primera concepcién de la relacién entre
el lenguaje y el pensamiento que presentan Carruthers y Bou-
cher, el lenguaje es esencialmente sélo un dispositivo input/output
para la cognicién central. Se sostiene que el sistema del lenguaje
natural es un mero conducto a través del cual se transmiten los
pensamientos, desde y hacia los procesos cognitivos centrales de
creer, pensar y razonar, sin estar él mismo efectivamente implicado en
estas actividades.*® Por tanto, desde esta perspectiva, si carecié-
ramos de lenguaje natural, sin duda creerfamos mucho menos
de lo que actualmente creemos, pero nuestros procesos de pen-
samiento y nuestras capacidades intelectuales basicas permane-
cerian esencialmente sin cambios.

la tesis segin la cual el lenguaje es el medio para algunos pensamientos y
es parcialemente constitutivo de ellos (lo que parece una forma débil de
la concepcién que veremos a continuacion, esto es, de la constitucion). Por
otro, encontramos la tesis segin la cual el lenguaje aumenta o facilita algunas
formas de pensamiento.

Por su parte, Carruthers y Boucher afirman que en el ambito de la lingiistica,
el argumento mas radical y mejor conocido en favor de esta concepcién
proviene del célebre Noam Chomsky, quien en su temprano trabajo acerca
de la gramatica transformacional (1957) argumentd que en el proceso de la
expresion lingtiistica el pensamiento tenia que ser traducido a lenguaje y, a
su vez, traducido del lenguaje al “lenguaje del pensamiento” en el proceso de
comprensién lingiiistica. Aunque, subsiguientemente, Chomsky abandoné
la nocién de gramatica transformacional, su concepcién del lenguaje como
separado del pensamiento ha persistido y ha sido altamente influyente
(Fodor, 1975, 1983; Levelt, 1989; Pinker, 1994). Asimismo, y en relacién con
su argumento de que el lenguaje es un sistema independiente, Chomsky
ha argumentado -desde fines de los S0 y durante los 60- que la mejor
explicacion de los universales lingtiisticos (rasgos gramaticales abstractos y
comunes a todos los lenguajes naturales) es que los seres humanos poseemos
una facultad del lenguaje innatamente estructurada y que el argumento de
la pobreza del estimulo y los argumentos de la aprendibilidad del lenguaje
implican que la adquisicién de un lenguaje natural ha de concebirse en
términos madurativos, en lugar de en términos de aprendizaje (Chomsky,
1988). Las concepciones de Chomsky acerca del pensamiento y el lenguaje
son por tanto consistentes con y, en efecto, han contribuido sustancialmente
con una pintura innatista y modularista de la mente.

156 Por supuesto, todos acuerdan en que el lenguaje es importante para la
cognicién, dado que una vasta porcién de las creencias normales y conceptos
que poseemos de adultos sélo puede ser adquirida a partir de los otros,
mediante la comunicacién lingtiistica. Esto no esta en cuestion.



Karina Pedace

Ahora bien, en oposicién a la concepcién que acabamos de
considerar, Carruthers y Boucher sostienen que histéricamente
ha habido una adhesién importante a la idea de que el lenguaje
estd implicado crucialmente en el pensamiento. Segiin esta segun-
da concepcidn, pensamos en lenguaje natural, de modo tal que las
oraciones del lenguaje natural son el vehiculo de nuestros pen-
samientos. Para discutir esta posicién, Carruthers y Boucher nos
invitan a deslindarla en las dos tesis siguientes. Por un lado, en-
contramos la tesis del requisito, que sostiene que el lenguaje es re-
querido por o es una condicion necesaria del pensamiento, o ciertos
tipos de pensamiento. Por otro lado, encontramos la tesis de la
constitucion, que afirma que el lenguaje estd constitutivamente invo-
lucrado en los pensamientos o es el medio de los pensamientos. A
juicio de Carruthers y Boucher, todo el mundo podria conceder
que alguna forma de la tesis del requisito tenga, al menos, un
grado limitado de aplicabilidad, dado que es obvio que los chicos
adquieren muchas de sus creencias y conceptos sobre la base del
lenguaje. En efecto, parece claro que una persona sin lenguaje
no podria tener pensamientos acerca de, por ejemplo, electrones,
neutrinos o division celular, dado que es sélo a través del lengua-
je que podemos aprender estas cosas. Otra cuestion diferente,
y mds interesante, es la de si el lenguaje sigue implicado en las
creencias asi adquiridas -de manera tal que, por ejemplo, un pen-
samiento acerca de electrones sélo pueda tenerse por medio de la
activacién de una representacion de la palabra “electrén” o algtin
equivalente--. De modo que para discutir esta segunda concep-
cién acerca de las relaciones entre el lenguaje y el pensamiento,
van a concentrarse en la tesis de la constitucion.

Lo que interesa a nuestros fines es que, a juicio de Carruthers
y Boucher, la concepcién segtn la cual el lenguaje es constituti-
vo del pensamiento ha sido abrazada por filésofos tan dispares
como Leibniz (1704), Wittgenstein (1921, 1953), Dummett (1981,
1991), Dennett (1991), McDowell (1994), Carruthers (1996) y el
propio Davidson (1975, 1982).

Mientras que sus motivaciones han sido variopintas, ha ha-
bido, dicen, una linea argumentativa comdn en su favor, a saber:
los seres humanos somos los tinicos en el rango y la sofistica-

177



178

Capitulo §

cién de los pensamientos de los que somos capaces; los seres
humanos somos también los tinicos que poseemos lenguaje na-
tural; la explicacién mas simple de la co-ocurrencia de estas dos
caracteristicas tnicas es que el lenguaje natural es el que hace
posible el pensamiento distintivamente humano. Este argumen-
to parece tener, evidentemente, alguna fuerza. Adviértase, sin
embargo, que no apoya una versién de la tesis de la constitucion
segtn la cual todo pensamiento involucra lenguaje. Se trata de
un argumento a favor de la tesis mas débil segtin la cual aquellos
de nuestros pensamientos que son distintivamente humanos re-
quieren lenguaje.

A su juicio, muchos de los filésofos mencionados més arri-
ba, especificamente, Wittgenstein, Dummett, McDowell y Da-
vidson, han defendido una tesis de la constitucion del lenguaje
en términos universales y conceptuales. Esto es, han sostenido
que es conceptualmente necesario que todo pensamiento invo-
lucre lenguaje (la idea misma de pensamiento implica el len-
guaje). De este modo, los animales y los nifios pre-lingiiisticos
carecen de pensamientos (esto es, se supone que es légicamen-
te imposible para criaturas sin lenguaje tener actitudes propo-
sicionales).

Los argumentos en esta linea, dicen, son basicamente episte-
molégicos. Como ejemplo paradigmatico de ello ofrecen la si-
guiente reconstruccién de Davidson (1982). Las actitudes pro-
posicionales tienen contenidos finamente discriminados, por
ejemplo, el pensamiento de que Venus se ha puesto es distinto
del pensamiento de que la estrella matutina se ha puesto, aun-
que Venus y la estrella matutina sean una y la misma cosa. Pero
nada, excepto la actividad lingtiistica -por ejemplo, afirmar “Ve-
nus se ha puesto” mientras se niega “La estrella matutina se ha
puesto”- podria manifestar o establecer que una criatura tiene
el primero de estos pensamientos como opuesto al segundo. Por
tanto, s6lo una criatura que use lenguaje puede tener un pen-
samiento tal.

En opinién de Carruthers y Boucher (desacertada, a mi jui-
cio) este argumento depende, sin embargo, de un cuestionable
verificacionismo o antirrealismo acerca de los estados menta-



Karina Pedace

les.'” Porque sin una concepcién semejante como premisa, sim-
plemente no se sigue a partir del hecho de que no podamos saber
qué piensa, precisamente, una criatura, que no esté pensando
algo. Si, por el contrario, los pensamientos tienen una realidad
que es distinta e independiente de nuestros modos de evidenciar-
los, entonces es perfectamente posible que criaturas que no sean
usuarias de un lenguaje tengan pensamientos completamente
determinados, pero pensamientos que nosotros no podemos co-
nocer. Para Carruthers y Boucher la evidencia de la etologia su-
giere fuertemente que los animales “son capaces de una variedad
de clases de pensamiento y razonamiento, ain cuando no poda-
mos saber precisamente qué pensamientos finamente discrimi-
nados tienen en una ocasién dada” (Walker, 1983; Byrne y Whi-
ten, 1988; Allen y Bekoff, 1997). Lo mismo se da, a su juicio, en
la evidencia que ofrece el desarrollo infantil (Carey, 1985; Flavell,
1983; Sperber et.al., 1995). De modo que, a su juicio, si pretende
sostenerse alguna version de la tesis de constitucién, necesita ser
mds débil que la tesis universal y conceptual.'s®

157 En el capitulo anterior, al considerar analogia entre las actitudes numéricas
y las actitudes proposicionales, me he ocupado de mostrar en qué sentido
Davidson pretende eludir el cargo de “antirrealista” acerca de los estados
mentales.

158 Dentro de la psicologia, los proponentes mas fuertes de una concepcién
constitutiva del lenguaje fueron un grupo de psicélogos rusos, quienes, como
Sokolov (1972), sostuvieron que el “inner speech” esta involucrado en muchos,
si no todos, los aspectos del pensamiento. Otro psicélogo ruso, Luria (1959)
describié al “inner speech” como “el sistema de segunda sefalizacién”; y
demostré su “rol en el control consciente de la accién motora, ademas de
su rol en formas mds intelectuales de pensamiento”. Aunque la metodologia
de estos estudios tempranos puede ser cuestionada, Carruthers y Boucher
consideran que sugieren la tesis de que algunas clases de pensamiento
involucran lenguaje natural. No obstante, atin cuando los psicélogos estén
fuertemente comprometidos con la tesis de constitucién, no adhieren a
la idea de que sea imposible el pensamiento sin lenguaje. Vigotsky (1934),
por ejemplo, argumentd a favor del involucramiento del lenguaje en el
pensamiento, pero sostuvo asimismo que el lenguaje y el pensamiento tienen
rutas diferentes e independientes y modos diferentes de operacion en los
chicos pre-lingiiisticos. Desde la lingsiistica, una de las formas mds radicales
y mejor conocidas de la tesis de constituciéon proviene de Benjamin Lee
Whorf (1956). De acuerdo con la hipétesis de la relatividad lingiiistica de

179



180

Capitulo §

Resumamos, entonces, la “geografia” de cuestiones que nos
presentan Carruthers y Boucher acerca de la naturaleza de las
relaciones entre el pensamiento y el lenguaje. En primer lugar,
encontramos la concepcién que defiende que el lenguaje natu-
ral tiene como funcién exclusiva comunicar el pensamiento, de
modo que 7o estd constitutivamente involucrado en él. Mientras que
la versién fuerte sostiene que el lenguaje es un sistema cognitivo
que simplemente produce outputs para el pensamiento, la versién
débil defiende la idea de que el lenguaje natural facilita o aumenta
algunas formas de pensamiento. En oposicién a esta concepcion,
nos encontramos con aquella que sostiene que el lenguaje natu-
ral esta constitutivamente involucrado en el pensamiento. Mientras
que la version fuerte de esta tesis sostiene que todo pensamiento
involucra lenguaje natural por necesidad conceptual (paradig-
maticamente, Davidson 1975, 1982), la versiéon débil defiende
que el lenguaje natural estd implicado sélo en cierta clase de pen-
samientos -los proposicionales conscientes- en virtud de una
necesidad natural, i.e., en virtud de las leyes de la naturaleza (tal
es la posicién que defiende, expresamente, Carruthers, 1996).1

Whorf, los conceptos humanos y, en efecto, mucho de la estructura de la
mente humana misma, son adquiridos por los chicos a partir de los adultos
cuando les ensefian su lenguaje nativo; estos conceptos y estructuras difieren
ampliamente, dependiendo de las estructuras y recursos conceptuales de
los lenguajes naturales en cuestion. Esta concepcién relativista-social de la
estructuracion de la mente todavia es la hegemonica en las ciencias sociales.
Pinker (1994) se refiere a ella como “modelo estidndar en ciencia social”. La
linea del “modelo estindar en ciencia social” sostiene, a grandes trazos, lo
siguiente. Encontramos variaciones amplias en las conductas y estructuras
sociales de distintas culturas, y variaciones igualmente amplias entre los
lenguajes; estas variaciones no son genéticas -los chicos que nacen en una
cultura, pero se crian en otra, desarrollan sin dificultades las conductas
y practicas de un nativo-; asi, la explicacién natural es que la mente es
inicialmente una suerte de tabula rasa, tal como supuso el empirismo
tradicional; y toda la estructura impuesta a nuestra mente procede del
lenguaje particular que la persona adquiere, y de la cultura particular en la
que se halla inmersa.

159 Como mera curiosidad, cabe sefialar que el objetivo que persiguen Carruthers
y Boucher (1998) es el de difuminar la dicotomia entre estas dos concepciones
acerca de la naturaleza de las relaciones entre el pensamiento y el lenguaje;
para ello intentan debilitar, alternativamente, a cada una de ellas. Por un



Karina Pedace

Ahora bien, tal como veremos en este capitulo la tesis defen-
dida por Davidson (especialmente, en 1975 y 1982) es la de una
interdependencia: el pensamiento supone lenguaje y el lenguaje su-
pone pensamiento. De este modo, y en la medida en que la filiacién
en alguno de los dos bandos trazados por Carruthers y Boucher
(1998) supone priorizar uno de los elementos de la relacién, en

lado, sefialan que uno de los factores que condujo al abandono prematuro
de la concepcién de la constitucion por parte de los cientificos cognitivos
fue que tenifan en mente la forma mds extrema de tal concepcidn, esto es,
del tipo defendido por Wittgenstein, McDowell y Davidson. Carruthers
y Boucher sostienen que estas versiones universales y conceptuales son
altamente implausibles y que sobre la base de ellas se rechazé la concepcién
de la constitucién tout court. No obstante, se la puede deflacionar en las dos
direcciones siguientes: (i) pueden abandonarse las tesis conceptuales o logicas
acerca del cardcter constitutivo del lenguaje respecto del pensamiento.
Puede sostenerse, en cambio, que el lenguaje esta implicado en -algunos o
todos- los pensamientos como cuestion de hecho o como cuestién de necesidad
natural resultante quizds de la estructura de la cognicién humana: Bickerton
(1990, 1995), Dennett (1991), Carruthers (1996) y (ii) puede debilitarse
el compromiso con la wuniversalidad. Asi se puede permitir que algunos
pensamientos (especialmente, los viso-espaciales y los disponibles para
animales y nifios pequefios) sean independientes del lenguaje y afirmar, no
obstante, que otros pensamientos implican crucialmente el lenguaje. Esto
requiere, entonces, que tracemos una distincion entre pensamientos que
requieren lenguaje y pensamientos que no lo requieren. Hay, al menos, dos
modos en que esto puede hacerse. Se puede trazar una divisiéon horizontal,
en términos de tipos de contenido (v. gr. Gomez, Carruthers y Segal, quienes
exploran la idea de que los pensamientos acerca de estados mentales, en
particular, involucrarian crucialmente lenguaje natural), y se puede trazar
una divisién vertical, en términos de los modos en que los tenemos (v.gr.
Carruthers, Davies, Dennett, quienes discuten la idea de que el lenguaje
natural puede estar implicado sélo en algunos niveles de pensamiento, p ej.
los pensamientos conscientes como opuestos a no-conscientes o formados
activamente como opuestos a pasivos (Franklish) o quizas explicitos como
opuestos a implicitos (Perner). Por su parte, para debilitar la concepcién
segin la cual la funcién central del lenguaje no es la de constituir sino
comunicar el pensamiento consideran que es posible suavizarla sin alterar
sus puntos fundamentales. Clark, por ejemplo, argumenta a favor de una
concepcién del lenguaje como una herramienta cognitiva, esto es, el lenguaje
no solo posibilita la comunicacién, sino que aumenta los poderes cognitivos
humanos (aunque el involucramiento del lenguaje sélo surge cuando nos
comprometemos en un proceso extendido de pensamiento o razonamiento
a través del tiempo).

181



182

Capitulo §

mi opinién la tesis de Davidson acerca de la naturaleza de la re-
lacién entre ambos no es legitimamente subsumible en ninguno.

En efecto, en “Seeing Through Language” introduce algunas
precisiones que me parecen, especialmente, atendibles para ver la
inadecuacién de ubicarlo en la primera de las concepciones que
presentamos, esto es, aquella segiin la cual el pensamiento estd
constituido con independencia del lenguaje, que resultaria un
mero medio para su transmision o comunicacién. Alli sostiene
que vemos el mundo a través del lenguaje; pero es cauto a la hora
de interpretar esta metdfora, puesto que puede ser sumamente
inconducente. El lenguaje no media entre nosotros y el mundo:
no vemos el mundo a través del lenguaje, mas que como lo vemos
a través de nuestros ojos. En este sentido, no vemos a través de
sino con nuestros ojos. Explora, entonces, el paralelo entre nues-
tros sentidos y el lenguaje. Hay una analogia valida entre tener
ojos y oidos y tener un lenguaje: “los tres son érganos con los que
entramos en contacto directo con nuestro entorno” (Davidson,
1997/2005: 131).1° Parece haber poca razén para dudar de que
estamos genéticamente programados de modos bastante espe-
cificos para hablar como lo hacemos. Aparentemente todos los
lenguajes comparten reglas estructurales a pesar de su variedad
de superficie. La evidencia para esto, dice, reside parcialmente en
el descubrimiento de restricciones universales sobre las gramati-
cas (en este sentido, acuerda explicitamente con Chomsky, 1980).

Ahora bien, segtin Fodor y Pinker este lenguaje interno emer-
ge como parte de nuestra herencia genética y es previo a todo len-
guaje hablado. Pinker no tiene dudas sobre la prioridad del “len-
guaje del pensamiento” o “mentalés”. Para Davidson, en cambio,
esta concepcion (que como hemos visto es aceptada por muchos
lingtiistas y cientificos cognitivos) reposa en malos argumentos

160 No obstante, el habla no es un 6rgano mads: es esencial a los otros sentidos
si van a producir percepcién proposicional. Percibir cémo son las cosas
requiere pensamiento con contenido proposicional (y, segiin veremos, esta
habilidad se desarrolla junto con el lenguaje). Asimismo, cabe aclarar que
una vez que tenemos pensamiento proposicional, la percepcién es directa y
no mediada, en el sentido en que no hay intermediarios epistémicos sobre
los que estén basados las creencias perceptuales (cfr. Davidson, 1983/2001).



Karina Pedace

y conclusiones confusas. El cree que vale la pena enfatizar que la
aptitud para el lenguaje es parte de nuestro equipamiento natu-
ral; en este sentido, le gusta la analogia con los érganos sensoria-
les y, por tanto, la implicacién de que el lenguaje no es algo que
venga entre nosotros y la realidad: no puede venir en el medio,
dado que es parte de nosotros. Pero la postulacién de un lenguaje
del pensamiento arruina el atractivo de esta postura: si el lengua-
je del pensamiento es lo que es parte de nosotros, entonces nues-
tro lenguaje hablado es un intermediario entre el pensamiento
y aquello acerca de lo cual es el pensamiento. En este espiritu
rechaza por débiles los argumentos a favor de la existencia de
un lenguaje del pensamiento previo a, o independiente de, un
lenguaje socialmente engendrado (1997/2005: 133).

Por su parte, en mi opinién, sus afirmaciones en “Rational
Animals” también tornan inapropiada su ubicacién estricta en
el bando de los defensores de la tesis de la constitucidn, en el
sentido en que Carruthers y Boucher (1998) la encuentran inte-
resante (es decir, no en tanto se sostenga que el lenguaje es reque-
rido por o es una condicion necesaria del pensamiento, sino la de
si la existencia de cada pensamiento depende de la existencia de
una oracién que lo exprese). En efecto, alli afirma que hay que
distinguir la tesis que propugna de varias versiones relacionadas
con ella. Por ejemplo, no cree que se pueda reducir el pensar a la
actividad lingtiistica. Tal como vimos en el capitulo anterior, dice
que tampoco encuentra plausibilidad alguna en la idea de que
los pensamientos puedan identificarse nomoldgicamente o ser
correlacionados con fenémenos caracterizados en términos fisi-
cos o neurofisiolégicos. Tampoco ve “ninguna razén para man-
tener que no podemos pensar sobre lo que no podemos hablar”
(1982/2001: 100). Y afirma:

[m]i tesis no es entonces que la existencia de cada pensamiento
dependa de la existencia de una oracién que exprese ese pensa-
miento. Antes bien, mi tesis es que una criatura no puede tener
un pensamiento a menos que tenga un lenguaje. Para ser una
criatura racional pensante, esa criatura debe ser capaz de expre-
sar muchos pensamientos y, sobre todo, ser capaz de interpretar
el habla y los pensamientos de los demads (1982/2001: 100).

183



184

Capitulo §

Finalmente, me interesa sefialar que la interdependencia entre
lenguaje y pensamiento que él defiende, y que encuentra su expre-
sion paradigmatica en la teoria de la interpretacién radical como
“gozne” entre su filosofia de la mente y su filosofia del lenguaje,
diluye la asimetria necesaria para que la dicotomia entre las con-
cepciones expuestas por Carruthers y Boucher (1998) resulte for-
mulable. Pensamiento y lenguaje, estin, pues, en pie de igualdad.
En el capitulo anterior, nos hemos ocupado de la concepcién da-
vidsoniana de lo mental. Antes de avanzar sobre su relacién con el
lenguaje se impone, entonces, que tracemos algunas precisiones
sobre la concepcién davidsoniana de este tltimo.

5.2.Larealidad del lenguaje

Concluyo que no hay tal cosa como un len-

guaje, si el lenguaje es algo como lo que han

supuesto muchos filésofos y lingiiistas.
(Davidson 1986/2005: 107)

En “A Nice Derangement of Epitaphs” Davidson (1986) de-
clara que no hay “tal cosa como un lenguaje”, al menos no en el
sentido en que muchos filésofos y lingtiistas han querido soste-
ner. Y, provocadoramente, afirma que él mismo habia abrazado
una perspectiva del tipo que busca desacreditar (como veremos,
esta admisién de su parte no hizo mas que echar “mds lefia al
fuego” de las multiples criticas que se le formularon).'®!

161 Varios criticos han considerado que si el argumento de Davidson funciona,
su propio programa en filosofia del lenguaje se veria seriamente socavado.
Tan Hacking, por ejemplo, ha observado que “verdadero-en-L” estd en el
corazén de la filosofia de Davidson, “pero ¢qué queda si no hay tal cosa como
un L?” (1986: 447). Hacking reconoce que negar que haya lenguajes en el
sentido de la tesis de Davidson no muestra que no haya valores para “L”. Si
los divorciamos del sentido problematico, podemos retener la idea de que
hay sistemas formales que nos permiten generar recursivamente asignaciones
de condiciones de verdad a las emisiones del hablante de oraciones de L.
La objecién de Hacking se dirige, entonces, a la utilidad de contar incluso
con tales lenguajes en la interpretacion. El corazdn de su critica es que las
observaciones de Davidson acerca de como divergen las teorias al paso de las



Karina Pedace

A los efectos de ponderar el proyecto de Davidson en la teo-
ria del significado resulta clave, pues, si su posicién en “A Nice
Derangement of Epitaphs” representa un alejamiento radical de
su programa previo y, en particular, si constituye una amenaza
capaz de minar su obra anterior. Lepore y Ludwig (2005: cap. 17)
argumentan que una vez que se comprende exactamente cudl es
la tesis que Davidson estd atacando, es dificil ver como socavaria
algo que haya mantenido previamente, y que en cierto sentido,
es s6lo una articulacién ulterior de las consecuencias de su pers-
pectiva metodoldgica basica. Adicionalmente, sostienen que no
hay razén por la que Davidson tendria que haber suspendido su
uso de la nocién de lenguaje en un sentido perfectamente respe-
table (esto es, distinto de los que ataca) que sea adecuado a sus
objetivos tedricos.

En la presente seccidn, entonces, vamos a examinar cudl es la
concepcion del lenguaje que Davidson quiere atacar, a considerar
su argumento en contra de dicha posicién y a tratar de clarificar
del mejor modo posible su perspectiva. El interés adicional que
para nosotros reviste esta cuestiéon es que en el curso de su es-
clarecimiento, precisaremos también parte de lo que sostuvimos
en el capitulo 3 de este trabajo a propésito de concepcién da-
vidsoniana de la normatividad: la improcedencia de pensarla bajo

normas publicas muestran que no construimos nada tal como una “teoria
total” —estilo Tarski para un lenguaje L formalmente especificado- para la
interpretacién de un hablante en la conversacién. El punto relevante es si
esto contradice algiin punto de la posiciéon davidsoniana. Lepore y Ludwig
creen que no. A su vez, Dorit Bar-On y Mark Risjord sostienen que a menos
que la tesis radical de Davidson sea un alejamiento respecto de sus propios
desarrollos, el programa davidsoniano parece desmoronarse. Para Lepore y
Ludwig, Bar-On (1992) hace una lectura errada: en realidad las tesis de “The
social aspect of language” (1994) y “A nice derangement...” (1986) no generan
una ruptura respecto de los primeros escritos acerca de la interpretacién
radical, sino que son un desarrollo natural de ellos. Michael Dummett,
por su parte, ha observado que la ocurrencia del fenémeno que le interesa
a Davidson es incontrovertible: ¢gcémo podriamos llegar a la conclusion de
que no hay tal cosa como un lenguaje? (1986: 465). No obstante, a juicio
de Lepore y Ludwig (2005) tal vez haya menos desacuerdo entre ambos del
que aparece a primera vista. Finalmente, entre quienes salieron en defensa de
Davidson, cabe citar a Ramberg (1989) y Pietroski (1994).

185



186

Capitulo §

la primera de sus acepciones deonticas, a saber: en términos de
convenciones.

La cuestién crucial para comprender el argumento de David-
son es qué quiere decir por “lenguaje”. El se ocupa en primera
instancia de dos preguntas relacionadas, a saber:

a) ¢Cudl es el rol de la convencion en la comunicacidon?
b) ¢Cudl es el rol que juega en la comunicacion el conoci-
miento que el intérprete trae a la interaccién comunicativa?

De manera estindar se considera que el conocimiento pre-
vio de convenciones acerca del uso de las palabras en el lenguaje
del hablante juega un rol importante en la comunicacién. En
un sentido, Davidson no niega esto. En efecto, él no niega que
conocemos hechos acerca de convenciones segin las cuales se
usan las palabras, ni niega que este conocimiento, poseido previo
a la interpretacion de otros en nuestra comunidad lingtiistica,
pueda jugar un papel ttil e importante al interpretarlos. Lo que
niega, en cambio, es que tal conocimiento sea esencial al éxito
interpretativo, es decir, niega que el conocimiento previo de con-
venciones acerca del uso de las palabras en el lenguaje del hablan-
te sea necesario o suficiente para la interpretacién (Davidson,
1994/200S5). Su conclusién negativa se sigue de considerar los
usos de las palabras que no coinciden con su significado usual
(o de diccionario) en la comunidad lingtistica del hablante, pero
que, sin embargo, no impiden la comunicacion.

De hecho, el titulo de “A Nice Derangement of Epitaphs” estd
tomado de la obra The Rivals de Sheridan, dicho por cierta Sra.
Malaprop, de cuyo apellido se deriva la expresién “malapropis-
mo” (barbarismo). Como es sabido, un “malapropismo” es el
uso incorrecto de una palabra, cuando dicho uso resulta de con-
fundir una palabra con otra similar en sonido a la que expresa
el significado que el hablante tiene la intencién de comunicar.
Por esta razén, en general, es facil determinar lo que el hablante
tiene la intencién de comunicar cuando incurre en un malapro-
pismo, como con el intento de la Sra. Malaprop de comunicar
que algo era una linda “sucesién de epitetos”. Este fenémeno lo



Karina Pedace

lleva a Davidson a distinguir entre el significado literal, o lo que
él llama “primer significado” y el significado convencional (de
diccionario). Esta distincién entre primer significado y signifi-
cado convencional puede considerarse como la clave de lo que
subyace al rechazo de Davidson de una concepcion del rol de la
convencion en la comunicacién, y a una concepcién del lenguaje,
segun la cual, el lenguaje consiste en portadores de significado
convencional, cuyo conocimiento es necesario y suficiente para
la comunicacién.

El primer significado es aquel con que un hablante tiene la inten-
cion de que sean comprendidas sus palabras, como para formar
la base de efectos subsiguientes que se logran al usar las palabras
que emplea. Es el significado que él considera como “primero en
el orden de la interpretacién” (1986/2005: 91). Diversas formas
de significado no literal reposan siempre en el significado literal
de una emisién. Asi, entender una metafora involucra entender
primero lo que las palabras significan literalmente.

Usualmente damos por sentado que lo que las palabras sig-
nifican literalmente estd determinado por normas piblicas que
gobiernan su uso en la comunidad lingiiistica del hablante. Pero
la distincién entre significado literal y significado del hablante
sobrevive a usos no-estandar de las palabras y asi la distincién
misma debe ser relativizada a un hablante. Cuando un hablante
usa sus palabras de acuerdo con normas publicas, sus significa-
dos literales, esto es, sus primeros significados, corresponderin
con el significado del diccionario. Pero pueden darse por separa-
do. Coinciden cuando el hablante competente tiene la intencién
de que se llegue a todo significado ulterior de sus palabras in-
terpretando primero sus palabras de acuerdo con normas publi-
cas. Divergen cuando tiene la intencién de que las palabras que
emite sean interpretadas en primera instancia de un modo que
no corresponde al significado del diccionario, sea esto intencio-
nal o inadvertidamente (como en la metédfora o el barbarismo,
respectivamente). La razén por la que es importante distinguir
el primer significado del significado convencional es que el primero es
esencial para toda comunicacién lingtistica (si no los distingui-
mos, supondremos que el significado convencional también es

187



188

Capitulo §

esencial para toda comunicacién lingtiistica). Davidson no traza
explictamente esta conexion, pero creemos que al considerarla se
clarifica la idea que subyace a su argumento.

Ahora estamos en una mejor posicién para establecer de
modo mds preciso el “blanco” del argumento de Davidson y para
ver qué podria motivar la concepcién a la que quiere oponerse.
Dicha concepcién es articulada a través de los siguientes tres
“plausibles principios concernientes al primer significado en el
lenguaje™

(1) El primer significado es sistemdtico. Un hablan-
te competente o un intérprete es capaz de interpretar
emisiones, propias o de los demas, sobre la base de las
propiedades semdnticas de las partes, o palabras, en la
emisién y la estructura de la emisién. Para que esto sea
posible, debe haber relaciones sistematicas entre los sig-
nificados de las emisiones.

(2) Los primeros significados son compartidos. Para
que hablante e intérprete se comuniquen exitosa y re-
gularmente, deben compartir un método de interpretacion
del tipo descripto en (1).

(3) Los primeros significados estin gobernados por
convenciones aprendidas o regularidades. El conocimiento
sistemadtico o la competencia del hablante/intérprete es
aprendido/a previo a las ocasiones de interpretacién y
es convencional en caricter.

El blanco de Davidson es, en particular (3), en la medida en
que lo interpretemos como diciendo que los primeros signifi-
cados estdn esencialmente gobernados por convenciones apren-
didas o regularidades -(3) es equivalente a identificar el primer
significado con el significado convencional del tipo expresado
por las definiciones de diccionario.

Ahora bien, scémo estd conectado el rechazo de (3) con la
tesis de que no hay tal cosa como un lenguaje? Primero, se sos-
tiene que para ser capaces de interpretar a un hablante debemos
saber qué lenguaje estd usando en la ocasién de interpretacion.



Karina Pedace

Segundo, se identifica el lenguaje que habla como determinado
por los primeros significados, esto es, aquellos significados con
los que él tiene la intencién de que interpretemos sus palabras en
ese momento. Tercero, identificamos los primeros significados
con significados convencionales de las palabras en su comuni-
dad lingiiistica.

Asi, arribamos a una concepcién del lenguaje como algo esen-
cial para la interpretacion, porque el conocimiento de los prime-
ros significados del hablante es esencial para la comunicacién y
tal conocimiento consiste en el dominio de convenciones determinadas
por pricticas de la comunidad, dominio que debe necesariamente ser ad-
quirido antes de la interpretacion. Desde esta concepcidn, un lenguaje
es (a) un vocabulario y un conjunto de reglas determinadas por conven-
ciones de una comunidad linggiistica, (b) dominado por los miembros de la
comunidad y cuyo dominio es (c) necesario y (d) suficiente para interpre-
tar a sus hablantes. Es evidente que argumentar en contra de la exis-
tencia de algo llamado “lenguaje” en este sentido no compromete
con que no haya lenguajes en ningtin sentido respetable.

Pasemos, entonces, a considerar el argumento. Este necesita
establecer las dos cuestiones siguientes:

I. El conocimiento de los significados convencionales es
insuficiente para interpretar al hablante.

Esta tesis puede entenderse en sentido débil y en sentido fuer-
te. (i) En sentido débil, es la afirmacién de que el conocimiento
de los significados convencionales no garantiza la correcta inter-
pretacién en la ocasion en cuestion; deben aducirse hechos adicio-
nales para arribar a ella. (if) En sentido fuerte, es la afirmacién
de que siempre debemos apelar a otro conocimiento ademads del
conocimiento del significado convencional para interpretar co-
rrectamente al hablante. Lepore y Ludwig (2005) sugieren que el
“blanco” de Davidson es (i), aunque consignan que Pietroski cree
que es (i) —tesis que, desde luego, implica (i)-. Lepore y Ludwig
encuentran plausible que todo hablante al menos una vez haya
empleado incorrectamente una palabra en relacién con las nor-
mas de su comunidad, y no obstante, haya sido comprendido.

189



190

Capitulo §

Comprender a la gente a pesar de sus deslices lingiiisticos es un
ejercicio rutinario de caridad.

Lepore y Ludwig (2005) proponen, entonces, reformular la
discusién en términos de la distincién que Davidson introduce
entre teorias previasy teorias al paso.'*> Hacen explicito que no debe-
mos suponer que estas teorias son efectivamente sostenidas por
el intérprete; se trata de teorias que el tedrico usa para caracterizar
las disposiciones del intérprete para comprender a un hablante
particular. En un intercambio comunicativo, un intérprete siem-
pre estd listo para modificar como esta dispuesto a entender a un
hablante a la luz de informacién provista por el contexto y por lo
que el hablante ya ha dicho. La teoria previa para el intérprete es
aquella que caracteriza su disposicién para interpretar al hablan-
te previo a su intercambio comunicativo. La teoria al paso para el
intérprete es aquella que caracteriza sus disposiciones para in-
terpretar las emisiones del hablante en medio del intercambio
comunicativo. Las teorias previas y al paso para los intérpretes

162 Si aceptamos esta distincién y concedemos también la explicacién de la
competencia lingiiistica dada por los principios 1 y 2, surge el siguiente
problema: de acuerdo con dicha explicacion, cada intérprete (y esto incluye
a los hablantes, dado que los hablantes deben ser intérpretes) llega a un
intercambio lingtistico exitoso preparado con una “teoria” que constituye
su competencia lingiiistica bdsica y que comparte con aquellos con quienes
se comunica. Dado que cada parte tiene tal teorfa compartida y sabe que
otros comparten su teoria, y sabe que otros saben que él sabe (etc.), algunos
podrian decir que el conocimiento o las habilidades que constituyen la teoria
pueden ser llamadas convenciones. Davidson piensa que la distincién entre
teoria previa/teoria al paso, si se toma seriamente, socava esta explicaciéon
comunmente aceptada de la competencia lingiiistica y la comunicacién. Lo
que se debe compartir para que la comunicacion sea exitosa es la teoria al
paso, dado que la teoria al paso es la que el intérprete efectivamente usa para
interpretar una emisién y es la teoria que el hablante tiene la intencién de
que use el intérprete. Sélo si las teorias al paso coinciden, hay comprension.
Ni la teoria previa ni la teoria al paso describe lo que llamarfamos el lenguaje
que una persona sabe y ninguna caracteriza una competencia lingiiistica del
hablante o el intérprete. Lo que dos personas necesitan -si van a entenderse
mediante el habla- es la habilidad de converger en sus teorfas al paso de
emision a emisién: lo que hablante e intérprete comparten no es aprendido,
y asi no es un lenguaje gobernado por reglas o convenciones conocidas por
adelantado. Y, asi, lo que conocen por adelantado no es (necesariamente)
compartido.



Karina Pedace

estan siempre relativizadas a hablantes y tiempos particulares.
Asimismo, las teorfas previa y al paso para el hablante estan con-
cebidas como relativizadas a hablantes y tiempos particulares.
La teoria previa del hablante es “lo que el hablante cree que es
la teoria previa del intérprete, mientras que su teoria al paso es
aquella que tiene la intencion de que use el intérprete” (Davidson
1986/2005: 101). La teoria al paso es aquella que expresa, enton-
ces, lo que las palabras en su boca quieren decir mientras habla
con el intérprete.

El otro punto que necesita establecer el argumento es el si-
guiente:

II. El conocimiento de los significados convencionales
es innecesario para interpretar al hablante.

Esta tesis también puede entenderse en sentido débil y en
sentido fuerte. (i) En sentido débil, es la afirmacién de que en
principio puede descartarse o prescindirse del conocimiento de
los significados convencionales. (ii) En sentido fuerte, es la afir-
macién de que como una cuestion de hecho, siendo como son los
hablantes, no se requiere conocimiento de los significados con-
vencionales para interpretarlos exitosamente. Esta tesis segtn la
cual el significado convencional es innecesario para la comuni-
cacién es presentada claramente en “Communication and Con-
vention”. Allf afirma:

El conocimiento de convenciones lingiiisticas es [...] un bastén
practico (practical crutch) para la interpretacién, un bastén sin
el cual no nos la podemos haber en la prictica, pero un bastén
que bajo condiciones éptimas para la comunicacién, podemos
finalmente arrojar y del que, en teoria, podriamos prescindir des-
de el comienzo (Davidson, 1984b/1984: 279).

Abordemos, primero, la cuestién de si el conocimiento com-
partido de convenciones previas es en principio necesario para el
éxito interpretativo. Al examinar este punto es importante te-
ner presente que no se requiere que supongamos que el hablan-

191



192

Capitulo §

tey el intérprete emplean los mismos portadores de significado
convencional. Todo lo que se requiere para que la tesis sea ver-
dadera es que compartan los significados convencionales de las
palabras que usan, sean o no las mismas palabras. Uno podria
hablar en mandarin y otro en francés y comprenderse entre si
perfectamente. Esta cuestion (dejando de lado las limitacio-
nes naturales del conocimiento y las habilidades cognitivas)
es equivalente a preguntar si hay cuestiones independientes de
las convenciones lingiiisticas que determinen -o que podrian
determinar- lo que un hablante significa con sus palabras. El
punto es que si la perspectiva metodolégica basica adoptada
por Davidson es correcta, la respuesta a esta pregunta es, tal
como sostienen Lepore y Ludwig (2005), claramente afirmati-
va, segiin vimos en la primera parte de este trabajo: lo que fija
el significado son las disposiciones del hablante para usar las
palabras, tal como estd dispuesto a hacerlo en su entorno. Si se
asume que el intérprete conoce las disposiciones del hablante
para usar las palabras en su entorno, conoce todo lo que debe
conocer a los efectos de interpretar correctamente las palabras
del hablante. El conocimiento en cuestidén es, entonces, insu-
ficiente en la practica e innecesario en teoria. No obstante, se
podria insistir en que las convenciones, en un sentido, son ne-
cesarias para la comunicacién. Esto, desde luego, depende de
cémo entendamos qué es participar de una convencion.'®

163 En “Communication and Convention” las conclusiones de Davidson
derivan de una cierta concepcién de la convencién en la obra de David
Lewis (basicamente, como regularidad). La nocién que proponen Lepore y
Ludwig (2005) difiere de la de Lewis. Para ellos, dado que el hablante y el
intérprete necesitan converger en una teoria al paso para la comunicacién
exitosa, necesitan converger en un conjunto comun de reglas compartidas,
en convenciones compartidas (en un acuerdo explicito). En este sentido, las
convenciones son necesarias para el éxito comunicativo. Esto, no obstante,
no socava, a juicio de ellos, la conclusién de Davidson. Por el contrario, la
caracterizaciéon que proponen Lepore y Ludwig -que permite que exista
en ausencia de regularidades antecedentes en la comunidad- hace mis
tratable la siguiente afirmacién de Davidson: “los filésofos que hacen de
la convencién un elemento necesario para el lenguaje, ponen la cuestién al
revés. La verdad es que el lenguaje es condiciéon para tener convenciones”
(1984b,/1984: 280).



Karina Pedace

¢Qué uso podemos encontrar, pues, para el concepto de len-
guaje? Aquello que recoge es la habilidad para interpretar o hablar
con otra persona, que consiste en la habilidad que le permite
construir una teoria al paso correcta, esto es, convergente para
las transacciones lingtiisticas con esa persona. La habilidad para
comunicarse por medio del habla consiste en la habilidad de ha-
cerse comprender y comprender. Debemos abandonar, entonces,
la idea de una estructura compartida claramente definida que los
usuarios del lenguaje adquieren y luego aplican a casos. Debe-
mos abandonar el intento de apelar a convenciones para iluminar
cémo nos comunicamos. Dice Davidson:

Cuando hablamos de reglas del lenguaje, usualmente pensamos
en las descripciones que los gramdticos o los lingtiistas hacen en
la practica (generalizada e idealizada), o en las prescripciones que
los gramadticos desean que se sigan. Las reglas pueden servir de
ayuda para aprender una lengua, pero sélo podemos disponer
de esa ayuda en la adquisicién de una segunda lengua. La mayor
parte del aprendizaje de como usar palabras se logra sin apren-
der explicitamente ningtin tipo de reglas (1992b/2001: 113; mis
itdlicas).

Lo que hemos abandonado no es sélo la nocién ordinaria
de lenguaje, sino que hemos borrado el limite entre: saber un
lenguaje (knowing a language) y saber cémo lidiar con el mundo
(knowing our way around in the world). Y, dado que no hay reglas
para arribar a las teorias al paso, no hay reglas en sentido estricto,
como opuestas a maximas y generalidades metodoldgicas.

Llegados a este punto, creo que ahora podemos entender
més cabalmente aquella observacién que anticipamos en el ca-
pitulo 3 a propésito de la insuficiencia de la dimension deonti-
ca a la hora de capturar la normatividad propia de lo mental/
lingiiistico, esto es la insuficiencia de pensarla en términos de
“convenciones” o “reglas”, puesto que él no cree que haya normas
“inherentes al lenguaje mismo”. Las tnicas que hay en nuestra
practica lingiiistica son “enteramente contingentes, dependien-
tes de “valores ulteriores (further values), no de valores intrinsecos al
lenguaje” (1998/2005: 326).

193



194

Capitulo §

Por su parte, Davidson (1994) se pregunta qué es conceptual-
mente primario: ¢el idiolecto o el lenguaje? Si se afirma que el
idiolecto, la aparente ausencia de norma social hace dificil expli-
car el éxito en la comunicacién; si se adhiere a que es el lenguaje,
el peligro es que la norma no tiene una relacién clara con la prac-
tica. Dummett piensa que al promover la primacia del idiolecto,
Davidson iria en contra la posicién de Wittgenstein acerca del
lenguaje privado; en opinién de Davidson, en cambio, Dummett
no aprecia adecuadamente el elemento social esencial en la con-
ducta lingtiistica. En este articulo se ocupa, entonces, de clarifi-
car las cuestiones involucradas.

Tanto Davidson como Dummett insisten en que la conducta
verbal es necesariamente social: no podria haber nada como un
lenguaje sin mds de una persona. Quizas incluso estan de acuer-
do, dice Davidson, en la razén wittgensteiniana subyacente: sin
un medio social nada podria contar como aplicar incorrectamen-
te las palabras. En donde se distancian es en como piensan que
el medio social hace su contribucién esencial. En este contexto,
vuelve sobre el caricter trascendental de su empresa, que consi-
deramos en el capitulo 2: su interés no fue describir una practica
efectiva, sino decidir lo que es necesario para la comunicacién
lingtiistica. Y aqui es donde ve razones claras para dudar de que
el lenguaje sea esencial (si se va a entender como implicando mo-
dos compartidos de hablar). Las mismas dudas se aplican a la
nocién de seguir una regla, comprometerse en una prdctica, o ade-
cuarse a convenciones, si van a considerarse como implicando tal
compartir (1994/2005: 123) Davidson sostiene, en concordancia
con Dummett y Kripke (y quizds Wittgenstein), que la respuesta
a la pregunta de qué es continuar como antes requiere hacer re-
ferencia a la interaccion social.

En la tltima parte de este trabajo, exploraremos si a partir del
singular tipo de interaccién social que Davidson pone en juego,
es posible clarificar el tipo peculiar de normatividad evaluativa
que, a mi juicio, se pone en juego en la interpretacion.



Karina Pedace

5.3. La tesis de la conexién conceptual
entre el pensamiento y el lenguaje'**

¢Qué animales son racionales? Tal es la pregunta con la que
nos interpela Davidson en “Rational Animals”. El aclara de inme-
diato que su propésito no es nombrar especies 0 grupos; esto es,
su motivacién no es decidir si los delfines, los embriones huma-
nos o los politicos son racionales. Su interés principal reside, en
cambio, en elucidar las condiciones de posibilidad de la raciona-
lidad, en establecer qué es lo que hace que un animal (o cualquier
otra cosa, en principio) sea racional. A tal efecto, comienza por
ofrecer su criterio de racionalidad: ser racional es tener actitudes
proposicionales. Surge, entonces, la siguiente pregunta: scuando
podemos decir que una criatura tiene actitudes proposicionales?
¢Qué evidencia es relevante para decidirlo? Davidson enfatiza
que debe observarse un patrén muy complejo de conducta para
justificar la atribuciéon de pensamiento. Y sostiene que hay tal
patrén sélo si el agente tiene lenguaje. En efecto, en “Rational
Animals” (1982) defiende la tesis segtin la cual sélo pueden tener
pensamientos aquellos individuos que se comunican entre si por
medio de un lenguaje hablado.

Como sefialan Lepore y Ludwig (2005), el supuesto de que el
lenguaje es necesario para el pensamiento estd a la base de varios
argumentos davidsonianos. Por ejemplo, en el argumento contra
la posibilidad de una pluralidad de esquemas conceptuales radicalmente
diferentes se asume que un esquema conceptual podria ser iden-
tificado con un conjunto de lenguajes intertraducibles, lo que
supone que sélo los seres lingiiisticos tienen esquemas concep-
tuales. En el argumento para la imposibilidad del error masivo, la
conclusién de que la creencia es veridica por naturaleza reposa
en el supuesto de que la creencia es por su naturaleza lingjiistica. A

164 Como sefialé mds arriba, la tesis davidsoniana sostiene una interdependencia:
esto es, el lenguaje requiere del pensamiento y el pensamiento requiere del
lenguaje. No obstante, por razones de pertinencia expositiva, voy a restringirme
a considerar especialmente la dltima. Asimismo, para una defensa de una
version relacional lingiiistica de la intencionalidad inspirada en esta propuesta
davidsoniana, puede verse Brandom (1994), especialmente, caps. 3y 8.

195



196

Capitulo §

su vez, la explicacion de la autoridad de primera persona se sustenta
en la apelacién a una asimetria en el conocimiento de los sig-
nificados: esta no puede ser la explicacién correcta de por qué
los pensadores tienen un conocimiento especial de sus propios
pensamientos, a menos que todos los pensadores sean hablantes
de un lenguaje.

En efecto, el supuesto de que s6lo los hablantes de un lengua-
je son pensadores debe estar en el trasfondo de todo argumento
que pretenda extraer conclusiones acerca de la naturaleza de las
actitudes proposicionales a partir de los supuestos que tiene que
hacer un intérprete radical. Si pudiera haber seres no lingiiisticos
con actitudes proposicionales, las conclusiones alcanzadas sobre
la base de lo que debe suponerse acerca de seres lingiiisticos a los
efectos de interpretarlos no se extenderian a seres no lingiiisticos
y por tanto no podrian ser caracterizadas como revelando nada
acerca de la naturaleza de las creencias como tales. Ademads, si
las conclusiones alcanzadas pudieran ser vistas —en el mejor de
los casos- como restringidas a seres lingiiisticos, las conclusio-
nes mismas estarian en riesgo de ser socavadas. Surgiria la pre-
gunta de por qué si nuestra concepcién de la creencia y de otras
actitudes proposicionales es independiente de qué es hablar un
lenguaje, y asi independiente de la interpretacién, tendriamos
que concebir la perspectiva de la interpretacién como la tnica
perspectiva desde la cual comprendemos nuestras creencias, y
otras actitudes. sPor qué insistir tan fuertemente, por ejemplo,
sobre la posibilidad de ser interpretado a partir de la perspectiva
del intérprete radical, que subyace a los fuertes resultados que
alcanza Davidson acerca de la naturaleza de nuestras creencias?
En suma, pues, al abordar la tesis acerca de la dependencia con-
ceptual del pensamiento respecto del lenguaje, estamos rozando
un punto sumamente “sensible” de la filosofia davidsoniana. La
necesidad del lenguaje para el pensamiento detenta un rol cen-
tral: los argumentos acerca de la naturaleza de la creencia a partir
de lo que debe suponerse en la interpretacion serian socavados si
la creencia no estuviera esencialmente ligada a ser interpretable.

A mi juicio, Davidson tiene -al menos- dos grandes lineas
argumentivas para sostener la tesis de que los seres no lingtiisti-



Karina Pedace

cos son incapaces de pensamiento. En la primera de ellas pone
en juego uno de los rasgos del concepto de creencia que presen-
tamos en el capitulo 3, a saber: el holismo de lo mental. En efec-
to, el corazén de su estrategia se concentra en el contraste entre
la naturaleza holistica de la atribucién de actitudes y el tipo de
evidencia disponible para la atribucién de actitudes en ausen-
cia de conducta verbal. Davidson considera el caso del perro de
Malcolm, al que tendemos a adscribirle la creencia de que el gato
subid al roble, luego de que vemos que lo siguié y que le ladra al
arbol. Y dice:

Solamente cuando podemos ubicar los pensamientos dentro de
una densa red de creencias relacionadas, identificamos pensa-
mientos, hacemos distinciones entre ellos y los describimos se-
gun lo que son. Si realmente queremos adscribir inteligiblemen-
te una creencia a un perro, debemos ser capaces de imaginar c6mo
decidiriamos si el perro tiene muchas otras creencias del tipo necesario
para dar sentido a la primera. Me parece que empecemos por donde
empecemos, muy pronto llegaremos a creencias sobre las cuales
no tendremos idea de si decir que el perro las tiene, y que sin em-
bargo son tales que sin ellas, nuestra confiada atribucién inicial
parece inestable (1982/2001: 98; mis italicas).

Dicha argumentacién puede reconstruirse del modo siguiente.

A. El argumento a partir del holismo de lo mental:

Al. Las creencias y otras actitudes proposicionales son
adscribibles sélo en densas redes.

A2. La atribucién de una densa red de actitudes pro-
posicionales a otros requiere en su apoyo de un patrén
rico de conducta que le dé sustancia a tales atribucio-
nes. (Las premisas Al y A2 son centarles a la concepciéon
de Davidson acerca de la naturaleza de las actitudes tal
como se presenta en “Rational Animals” (1982/2001) y
“The Method of Truth in Metaphysics” (1977b/2001).
A3. El patrén de conducta requerido no puede ser ex-
hibido en ausencia de conducta verbal interpretable
como actos de habla (1982/2001).

197



198

Capitulo §

A4. Por tanto, sélo los animales lingtiisticos pueden te-
ner actitudes proposicionales.

El argumento es inconcluyente, como reconoce el propio
Davidson. El problema yace en conferirle sustento a A3. Aqui
hay lugar para aplicar la analogia a la que nos referimos en el
capitulo anterior, esto es, entre las actitudes proposicionales
y las actitudes numéricas a la que Davidson apela, entre otras
cosas, para favorecer la tesis de la indeterminacion de la interpre-
tacion. Recordemos que asi como podemos emplear distintas
escalas para medir la temperatura, las distintas oraciones de
creencia que empleamos para rastrear la conducta del hablante
capturan igualmente bien el fendmeno que nos interesa, lo que
es diferente de decir que no haya tal fenémeno. Segtin vimos
en el capitulo 4, lo que sugiere la indeterminacién es que los
conceptos particulares que empleamos al atribuir creencias son
mas ricos en contenido y estructura que aquellos que podria-
mos atribuir a un perro u otro ser no lingiiistico. Dado que no
tenemos palabras que expresen conceptos del grano requerido,
empleamos los nuestros y, asi sobredescribimos los contenidos
de las actitudes del perro.

Pero, podria objetarse -tal como vimos antes que hacen Ca-
rruthers y Boucher (1998), en una linea también adoptada por
Jeffrey (1985)- que esto no ha de hacernos suponer que no hay
actitudes en absoluto, sino sélo que nuestras oraciones no estin
hechas para capturar exactamente sus condiciones de verdad.

En el otro argumento al que apela Davidson (1982) para favo-
recer la tesis de que el pensamiento requiere de lenguaje, veremos
que desempefian un rol crucial los otros dos rasgos del concepto
de creencia que presentamos en el capitulo 3, a saber: normativi-
dad y triangulacion. Pasemos, entonces, a considerarlo.

B. El argumento a partir del concepto de creencia

B1. Se puede tener actitudes proposicionales sélo si se
tiene creencias.

B2. Se puede tener creencias sélo si se tiene el concepto
de creencia.



Karina Pedace

B3. Se puede tener el concepto de creencia sélo si se tie-
ne un lenguaje.

B4. Por tanto, se puede tener actitudes proposicionales
sélo si se tiene un lenguaje.

Seguin vimos en el capitulo 3, a (B1) subyace el holismo del
contenido, segin el cual atribuir cualquier actitud requiere atri-
buir creencias y atribuir cualquier creencia requiere atribuir un
rango adicional de otras creencias con contenidos relacionados.
Alli senialamos que de acuerdo con Davidson, serfa improcedente
insistir en una lista particular o fija de creencias asociadas (en
este sentido, dijimos que no se trata de un holismo “rigido”,
dado que siempre puede haber explicaciones disponibles de por
qué aparece una creencia y no otra, pero el punto es que sin tal
patrén apropiado, no podemos sostener nuestra atribucién).
Esta variedad de holismo, dijimos, es la posicién que dota de
“carnadura” a la tesis de la “centralidad de la creencia” (Fodor y
Lepore, 1992: 18). Asi el resto del argumento estd centrado en la
creencia.

A propésito de (B2), la premisa mas cuestionable del argu-
mento, Davidson traza algunas aclaraciones preliminares, a sa-
ber: no se compromete con que todo pensamiento es autocons-
ciente o que cuando pensamos que p debemos creer que creemos
que p. Su posicién es, en cambio, que para tener cualquier acti-
tud proposicional en absoluto, es necesario “tener el concepto
de creencia, tener una creencia sobre una creencia” (1982: 104).
Seglin veremos, en este punto va a desemperfiar un papel central
el rasgo peculiar de lo mental: su normatividad. La idea basica
es esta: dado que toda creencia implica otras creencias y otras
actitudes proposicionales, y que toda creencia es pasible de ser
revisada a la luz de otras creencias, tener una creencia es estar
preparada para cambiar nuestras creencias a la luz de nueva in-
formacion, esto es, tenemos que estar preparados para distinguir
lo meramente creido de lo que es el caso. A su juicio, el fenémeno
de la sorpresa torna claro el caso. En efecto, Davidson trata de
conferirle apoyo a (B2) mediante:

El argumento (C) a partir de la sorpresa.

199



200

Capitulo §

C1. Se puede tener un stock general de creencias sélo si
se puede ser sorprendido.

C2. Se puede ser sorprendido (esto es darse cuenta de
que una o mas de nuestras expectativas no fueron co-
rrectas) sOlo si se tiene el concepto de creencia.

C3. Por tanto se puede tener creencias sélo si se tiene el
concepto de creencia.

Frente a (C1) podriamos imaginar un ser omnisciente: por
hipétesis tiene creencias, pero es obviamente incapaz de ser sor-
prendido (cfr. Lepore y Ludwig, 2005). No obstante, parece claro
que la premisa especialmente cuestionable es (C2). Veamos, mas
detenidamente cémo ilustra el punto Davidson.

Supongamos que creo que tengo una moneda en el bolsillo.
Vacio mi bolsillo y no encuentro ninguna. Me sorprendo. Clara-
mente, no podria sorprenderme de no haber tenido, en primer
lugar, una creencia (la de que tenia una moneda en el bolsillo).
Ahora bien, la idea de Davidson es que no es suficiente que pri-
mero tenga la creencia en cuestiéon y que luego de vaciar mi bol-
sillo ya no la tenga, sino que la sorpresa involucra un paso ulte-
rior. Requiere que sea consciente del contraste entre lo que creia
y lo que llego a creer. Tal consciencia es, a su juicio, una creencia
acerca de una creencia: si estoy sorprendida, entonces creo que mi
creencia original era falsa. En suma, la idea es que tener el concep-
to de creencia supone el dominio del contraste entre lo creido y lo que
es el caso, i.e. la nocién de un mundo objetivo independiente. El
punto que él pretende establecer por esta via es que “no se puede
tener un stock general de creencias, del tipo necesario para tener
cualquier creencia sin mas, sin estar sujetos a sorpresas que invo-
lucran creencias acerca de la correccion de las propias creencias”
(1982/2001: 104).

Tal es el sentido en el que considero que aqui desempefia un
papel central la normatividad de lo mental, en su dimensién deon-
tica. Recordemos que Davidson afirma que por “pensamiento”
entiende un estado mental con contenido especificable. En tanto
dicho contenido tiene condiciones de satisfaccién que se juegan
en la direccién de ajuste al mundo, lo mental tiene condiciones de



Karina Pedace

correccion que involucran una dimensién normativa: el estar pre-
parada para ajustar mi creencia estd sujeto a que dicha revisién
satisfaga condiciones de consistencia y coherencia racional. De
este modo: tener una creencia es estar en un estado regido por el
principio constitutivo de la racionalidad que introduce, segiin vimos
en el capitulo anterior, un caracter “irreduciblemente normati-
vo” en la esfera de lo mental.

Ahora bien, en esta estrategia argumentativa a favor de (B2),
la premisa crucial que afirma que se puede tener creencias sélo
si se tiene el concepto de creencia, es pasible de ser “blanco” de la
siguiente critica. Se podria hacer caso omiso del cardcter concep-
tual del ejercicio que nos propone Davidson e intentar socavarlo
desde consideraciones empiricas.

En efecto, la nocién davidsoniana de creencia parece resul-
tar incompatible con aquella que estd a la base de estudios em-
piricos experimentales tales como los que se vienen llevando a
cabo en psicologia del desarrollo sobre teoria de la mente. Pese a
que no hay una caracterizacién univoca de “teoria de la mente”,
aludo a ella bajo el sentido que le fue conferido originalmente
por Premack y Woodruff (1978), esto es, como la habilidad para
explicar, predecir e interpretar tanto la conducta propia como la
de terceros mediante la atribucién de creencias y deseos. Cuando
un individuo tiene una teoria de la mente, comprende que otros
pueden tener creencias que difieran de las suyas, dada la natu-
raleza representacional de la mente. Se sostiene que, en general,
esto no sucede hasta alrededor de los 4 afios.

El test estandar que se emplea para defender esta afirmacién es
conocido como la “tarea de la falsa creencia”.'®® La idea es que para
resolver el test el sujeto debe ser capaz de considerar pensamientos

165 Brevemente, la tarea consiste en lo siguiente: al sujeto se le cuenta una
historia acerca de Sally, una chica que ubica una barra de chocolate en una
canasta y luego deja la habitacién. Mientras Sally esta afuera, Anne entra en
la habitacién, pone la barra de chocolate en una caja y se va. Una vez que
Sally vuelve a la habitacidn, se le pregunta al sujeto dénde va a buscar Sally la
barra de chocolate. Los chicos por debajo de los 4 afios en general dicen que
Sally va a buscarla en la caja (su ubicacién efectiva), mientras que los chicos
mads grandes indican la canasta (que es el lugar donde Sally dejé el chocolate)
y resuelven exitosamente la tarea.

201



202

Capitulo §

del tipo ella cree que p. Para ser capaz de considerar pensamien-
tos de esta forma, el sujeto debe poseer el concepto de creencia. El
punto aqui es, precisamente, contrario al espiritu davidsoniano:
la idea es que tener creencias no es asimilable a tener el concepto
de creencia. De hecho, se concede que los chicos por debajo de 4
afos tendrian creencias (acerca del mundo, aunque no acerca de
otras creencias) y se explica su falla en dar la ubicacién donde Sally
vio la barra de chocolate por tltima vez en virtud de la carencia
de una teoria de la mente y, por tanto, del concepto de creencia. De
modo que frente a la nocién davidsoniana que nos llevaria a decir
muy contraintuitivamente que los chicos por debajo de 4 afios no
tienen creencias, el paradigma experimental de la tarea de la falsa
creencia invita a pensar en una nocién “deflacionaria” a la vera de
la cual tener creencias no requiere tener el concepto de creencia.

En un espiritu analogo, Lepore y Ludwig (2005) citan a Gop-
nik y Astington (1988) y Perner (et. al., 1987) para abonar que
hay evidencia segtin la cual los chicos que no pasan el test en
cuestién, y que no tendrian el concepto de creencia, no obstante,
son capaces de ser sorprendidos (pese a que, si Davidson estd en
lo correcto, no tendrian actitudes proposicionales en absoluto).

Por su parte, Pérez (2005: 186) pone en jaque las pretensiones
del holismo, que en el capitulo 3 llamé “psicolégico” o “inter-ac-
titud”. A su juicio hay “evidencia convergente acerca de que los
chicos no adquieren todos los conceptos mentales al mismo tiem-
po”. La evidencia sugiere que los chicos normales de 2 afios usual-
mente comprenden conceptos como “desear”; los de 3, conceptos
como “saber” y “pensar”; y los de 4, el de “creencia”, esto es, com-
prenden situaciones en las que la gente puede tener creencias di-
ferentes acerca del mismo estado de cosas. Dado que median dos
afos entre la adquisicién del concepto de “deseo” y el de “creencia”
parece natural poner en cuestion el holismo extremo de lo mental
que propugna Davidson. Desde luego, Pérez contempla el recur-
so de decir que el concepto de “deseo” que el chico tiene previo
a los 4 anos es diferente del que tiene luego, pero lo encuentra
como una mera movida ad hoc para retener el holismo en cuestién.
Este sefialamiento, en su opinién, socava la premisa (B2): si no
hay creencias son el concepto de creencia, y no hay deseos (como



Karina Pedace

un caso especial de actitud proposicional) sin creencias, se sigue
que no hay deseos sin el concepto de creencia. Sin embargo, tal es
precisamente el caso en los nifios pequeiios segtin la psicologia del
desarrollo: entre los 2 y los 4 afios, los chicos tienen el concepto de
deseo, pero no tienen el concepto de creencia.

Sin embargo, estas criticas podrian objetarse dado su talan-
te empirico “externo” a la propuesta conceptual de Davidson e,
incluso, podrian cuestionarse al “interior” de la misma, en la me-
dida en que estd concebida para dar cuenta de la situacién adulta
normal, y en consecuencia, las consideraciones tomadas del 4m-
bito de la psicologia del desarrollo no tendrian por qué hacerle
mella. Con todo, creo que las dificultades persisten atn si nos
restringimos a la estricta esfera conceptual.

Segtin acabamos de ver, la normatividad resulta un rasgo cen-
tral de la nocién de creencia bajo una de sus acepciones deonticas, a
saber, en términos de la regla o principio constitutivo de la racionalidad
(no asi como convencion, segin vimos en la seccién anterior). Aho-
ra bien, se trata de un rasgo que, segin vimos en el capitulo 4, se-
grega radicalmente los conceptos mentales de los conceptos fisicos.

La consecuencia que dicho dualismo conceptual tiene para el
problema que estamos considerando es la siguiente: nos compro-
mete con la admisién de un salto de “prestidigitaciéon” desde una
situacion triangular no proposicional, meramente causal o fisica,
ala situacién triangular proposicional inscripta en el espacio “nor-
mativo” de las razones, que tiene lugar entre adultos normales.

Para comprender, cabalmente, esta dificultad pasemos, en-
tonces, a considerar la estrategia argumentativa a favor de (B3),
la premisa que afirma que se puede tener el concepto de creencia
solo si se tiene un lenguaje. Aqui resultard crucial el papel que
Davidson le asigna al otro de los rasgos de la nocién de creencia,
a saber: la triangulacion.

A los efectos de apoyar (B3), el primero de los argumentos
que ofrece Davidson es (D) a partir del error, y puede reconstruir-
se asi:'®

166 Aqui sigo los lineamientos centrales de la propuesta de Lepore y Ludwig
(2005). Sus fuentes principales son: Davidson 1975, 1982, 1988 y 1991.

203



204 Capitulo §

D1. Para tener el concepto de creencia, se debe tener el
concepto de error, o lo que es lo mismo, de verdad objetiva.
D2. La afirmacién de que una criatura posee el con-
cepto de error, o de verdad objetiva, requiere de funda-
mentacidn, esto es, necesitamos dar una explicacién de
cémo una criatura es capaz de tener un concepto tal,
qué condiciones deben estar satisfechas.

D3. Podemos comprender cémo una criatura que esti
en comunicacién con otras podria tener el concepto de
error, como una herramienta usada en la interpretacién
para lograr un mejor ajuste racional de la conducta de
un hablante con la evidencia que tenemos para sus
creencias y significados.

D4. Hay un campo para la aplicaciéon del concepto de ver-
dad objetiva en la conducta o experiencia de una criatura
sOlo si estd -0 ha estado- en comunicacién con otras.
D35. Por tanto (de D2-D4), para tener el concepto de error
se debe estar o haber estado en comunicacién con otros.
D6. Por tanto, de (D1-D3) para tener el concepto de
creencia se debe tener un lenguaje y estar o haber estado
en comunicacién con otros.

Segtin vimos, para Davidson, sélo podemos tener creencias
si tenemos la nocién de un mundo objetivo independiente de
nuestras creencias, nocién a la que sélo se puede llegar, si se tiene
lenguaje. Una criatura puede interactuar con el mundo en modos
complejos sin tener ninguna proposicién; puede discriminar en-
tre colores, sabores, sonidos y formas. No obstante, ninguna de
estas cosas, por exitosas que sean, muestran para Davidson que
la criatura pueda dominar el contraste en cuestiéon. ;Qué mos-
trarfa que se maneja el contraste? Claramente para Davidson la
comunicacion lingiiistica es condicién suficiente. La comunicacién
depende de que cada comunicador tenga y piense correctamente
que el otro tiene el concepto de un mundo compartido. David-
son sugiere, entonces, que el concepto de verdad intersubjetiva
es suficiente como base para la creencia y, por tanto, para los
pensamientos en general. Y le parece plausible que tener el con-



Karina Pedace

cepto de verdad intersubjetiva dependa de la comunicacién en
sentido lingtistico. No obstante, asume que para completar su
argumento todavia tendria que mostrar que el lenguaje es condi-
cién necesaria, esto es, tendria que mostrar que es el inico modo
en que se puede llegar a tener el contraste entre lo creido y lo que
es el caso. Confiesa que no sabe cémo mostrar esto dltimo, aun-
que afirma al mismo tiempo que tampoco tiene idea respecto de
qué otra forma podria arribarse al concepto de mundo objetivo.
Apela, entonces, a una linea persuasiva en la que el tercero de los
rasgos de la nocién de creencia que consideramos en el capitulo
tres, la situacién de triangulacion, cobra un rol protagénico.

Finalmente, encontramos el argumento (E) a partir de la
triangulacion.

El. Podemos dotar de sentido a que haya un objeto de-
terminado de pensamiento para una criatura sélo si po-
demos verla como un hablante que triangula con otro
con el que estd en comunicacién acerca de un objeto
comun de pensamiento.

E2. Nada puede tener pensamientos a menos que pueda
haber objetos determinados de sus pensamientos.

E3. Por tanto, nada es un pensador a menos que sea un
hablante que estd en -o ha estado en- comunicacién
con otro hablante.

Como adelantamos en el capitulo 3, la idea central aqui es
que nuestro sentido de la objetividad es la consecuencia de un
tipo de triangulacion que requiere de dos criaturas, cada una de
las cuales interacttia con un objeto, pero en la que lo que le da a
cada una el concepto del modo en que las cosas son objetivamente
es la linea de base formada entre las criaturas por medio del len-
guaje. Veamos este punto mds detenidamente.

Sin la situacién de triangulacién no podriamos explicar la
objetividad del pensamiento por lo siguiente: el pensamiento
proposicional es objetivo en el sentido de que tiene un contenido
que es verdadero o falso independientemente de la existencia del
pensador. Ademds, este es un hecho del que debe ser consciente

205



206

Capitulo §

un pensador: no se puede creer algo sin saber que lo que se cree
puede ser verdadero o falso y que se puede estar equivocado. ¢De
dénde obtenemos esta idea de que podemos estar equivocados?
Seguin vimos, en la situacién de triangulacién cada una de las
criaturas correlaciona sus propias reacciones a fenémenos exter-
nos, con las reacciones del otro. Una vez que estas correlaciones
estan establecidas, cada criatura estd en posicion de esperar el
fenémeno externo cuando percibe la reaccién asociada del otro.
Lo que introduce la posibilidad de error es la falla ocasional de la
expectativa, las reacciones que no se correlacionan. Ahora bien, a
menos que la linea de base del tridngulo -entre los dos agentes-
sea reforzada al punto de que pueda implementar la comunica-
cién de contenidos proposicionales, no hay manera de que los
agentes puedan hacer uso de la situacién de triangulacién para
formar juicios acerca del mundo. Sélo cuando el lenguaje estd en
su lugar las criaturas pueden apreciar el concepto de verdad ob-
jetiva (1997¢/2001: 130). Leemos en Davidson:

La tnica forma de saber que el segundo angulo del triangulo -la
segunda criatura o persona- estd reaccionando al mismo objeto
que uno es saber que la otra persona tiene en mente el mismo ob-
jeto. Pero entonces la segunda persona debe también saber que la
primera persona constituye un dngulo del mismo tridngulo en el
cual el otro dngulo lo ocupa la segunda persona. La razén es que
para que dos personas sepan que ambas estan relacionadas de
esta manera, que sus pensamientos estan relacionados asi, se re-
quiere que estén en comunicacién. Cada una de ellas debe hablar
a la otra y ser entendida por la otra. Como he dicho no tienen
que significar la misma cosa mediante las mismas palabras, pero
cada una debe ser intérprete de la otra (1992/2001: 121).

A los efectos de precisar, entonces, en qué consiste tener un
lenguaje resulta pertinente remitirnos brevemente a “Thought
and Talk” (1975). Alli sostiene que ser hablante de un lenguaje
supone ser intérprete de los demds. Recordemos que el problema
bésico que debe afrontar la teoria davidsoniana de la interpre-
tacion es que no se puede asignar significado a las emisiones de
un hablante sin saber lo que el hablante cree, en tanto que, a su
vez, no se pueden identificar creencias sin saber lo que significan



Karina Pedace

las emisiones del hablante. De esto resulta que debe proveerse
una teoria de la creencia y una teorfa del significado al mismo
tiempo. Como vimos en el capitulo 2, Davidson sostiene que el
modo de lograrlo es via la aplicacién del principio de caridad que
involucra optimizar el acuerdo entre nosotros y aquellos a quie-
nes interpretamos, esto es, interpretar a los hablantes como sos-
teniendo creencias verdaderas toda vez que sea plausible hacerlo.
Si suponemos que las creencias del hablante estin de acuerdo
con las nuestras -al menos en los casos mds simples y basicos- y
resultan asi en su mayoria verdaderas, podemos usar nuestras
creencias acerca del mundo como guia hacia las creencias del
hablante. Y dado que podemos identificar emisiones asertéricas
simples por parte del hablante (recordemos que esto es asi en
virtud de que podemos identificar la actitud de sostenerlas como
verdaderas) la interconexion entre creencia y significado nos per-
mite usar nuestras creencias como guias hacia los significados de
las emisiones del hablante. En suma: la interpretacion es consi-
derada por Davidson como una empresa conjunta de asignaciéon
de significado y atribucién de creencias. De esta suerte, para ser
un hablante hay que ser un intérprete.

Una vez mas, cabe recordar que Davidson hace explicito que
él simplemente describe “rasgos de ciertos conceptos”. En este
sentido, su abordaje de la relaciéon entre pensamiento y lengua-
je a muchos les ha resultado un ejemplo paradigmatico de las
limitaciones que un enfoque exclusivamente conceptual puede
importar en filosofia de la mente.

Tal es el caso de Kristin Andrews (2002). Para ella, la falta de
interés por los desarrollos empiricos lo ha llevado a elaborar una
teoria de la mente que, aunque resulte altamente coherente, estd
desconectada del mundo tal como es comprendido por medio de
las ciencias. En este espiritu, veamos algunas dificultades involu-
cradas en la conclusién derivada de “Thought and Talk”, segtin
la cual todos los hablantes son intérpretes. A su juicio, estudios re-
cientes sobre casos de autismo severo podrian jugar como contrae-
jemplos a dicha tesis. Esto es, algunos casos de autismo parecen
ponernos ante hablantes que, pese a tener algunas dificultades
semdnticas y pragmaticas, calificarian no obstante como hablantes

207



208

Capitulo §

competentes y que no podrian considerarse intérpretes dado, preci-
samente, su déficit severo en teoria de la mente (esto es, su déficit
para atribuir actitudes proposicionales). El punto es el siguiente.
Como ya se ha sefialado, la interpretacion es considerada por Da-
vidson como una empresa conjunta de asignacién de significado y
atribucion de creencias. Ahora bien, hay evidencia que indicaria que
la mayoria de los individuos con autismo no puede satisfacer este
requisito de atribucién intencional. La mayoria de ellos es incapaz
de pasar la tarea de la falsa creencia, cuya resolucion es asumida
como criterio para determinar la presencia de una teoria de la
mente, esto es, como indice de la habilidad de explicary predecir la
conducta propia y ajena mediante la atribucion de creencias y deseos.

Sin embargo, se han reportado casos de personas con au-
tismo con déficit severo en teoria de la mente que logran, con
todo, desemperfiarse como hablantes competentes. En tales casos
se registran algunos problemas tales como escasa sensibilidad a
rasgos prosodicos, dificultad en el uso de articulos, respuestas
literales a pedidos indirectos; dificultades que, no obstante, no
impedirian calificar a los sujetos en cuestion como hablantes
competentes. Ahora bien, a mi juicio, Davidson podria poner se-
rios reparos a este tipo de objeciones. Ademads de volver a defen-
der el caracter conceptual de su empresa, podria sostener, asimis-
mo, que el contraejemplo propuesto no afecta a su andlisis en la
medida en que este pretende ocuparse sélo de personas adultas
normales, por lo que el caso autista resultaria inadecuado.

No obstante, estd el otro frente critico que presentamos mds
arriba y que, a mi juicio, resulta mas relevante en tanto hace jus-
ticia al cardcter conceptual de la propuesta davidsoniana. Segin
vimos, el tridngulo que Davidson sefiala es esencial para la exis-
tencia, y por tanto, para la emergencia del pensamiento. Dijimos
que sin él hay dos aspectos del pensamiento que no podemos
explicar: la objetividad y el contenido empirico de los pensa-
mientos acerca del mundo. Ahora bien, aqui hay al menos dos
sefialamientos que resultan relevantes.

Por un lado, él defiende que la relacién triangular es necesa-
ria para el pensamiento, pero no es suficiente, tal como se mues-
tra por el hecho de que puede existir en animales a los cuales no



Karina Pedace

les atribuimos juicios. En efecto, esta interaccion triangular entre
criaturas y un entorno compartido que no requiere pensamiento o
lenguaje ocurre con gran frecuencia entre animales que ni piensan
ni hablan. El punto crucial es que se trata de una insuficiencia por
principio: nunca obtendremos condiciones suficientes mediante la
afladidura de mds detalles a esta descripcién, dado que si ello fuera
posible, el pensamiento seria reducible a lo fisico, cuestién que tal
como vimos en el capitulo anterior, Davidson clausura a priori: la
situacién triangular en la que hay intercambio de contenidos pro-
posicionales estd atravesada por una irreducible normatividad.

Por otro lado, cabe sefialar que la idea de “triangulacion” es usa-
da por Davidson para diferentes fines en distintos contextos.'®’
Como sefiala el propio Davidson, la triangulaciéon no es una expli-
cacién empirica del proceso de adquisicion del lenguaje, sino una
elucidacién de las condiciones de posibilidad del pensamiento,
el lenguaje, la ostensién y el contenido perceptual. El admite tres
aplicaciones diferentes de esta idea (2001b): primero, como una
descripcion de las condiciones necesarias (completamente no-in-
tencionales) para el pensamiento; segundo, como una descripcién
de la situacién de aprendizaje en la que una criatura aprende su
primer lenguaje (la situacién en la que el pensamiento y el lengua-
je “emergen”); y tercero, la situacién en la que se determinan los
contenidos de nuestras creencias perceptuales.

Hay una situacién triangular adicional, la original en el pen-
samiento de Davidson: la situacién de interpretacién radical,
esto es cuando dos personas no comparten el mismo lenguaje
(no obstante, cabe recordar aqui que las situaciones ordinarias
de interpretacién no difieren en ningn punto esencial de la si-
tuacién de interpretacion radical: “toda comprensién del habla
de otro involucra interpretacién radical” (1973/1984: 125). El
punto que me interesa sefialar aqui es que, dado el rasgo pecu-
liar que atraviesa esta dimensién propiamente proposicional, su
normatividad, no podemos conectarla -y ello por principio- con
el primer tridngulo (causal/fisico), tal es el sustento del “anoma-
lismo” de lo mental que vimos en el capitulo anterior. Los con-

167 Sigo aqui varios sefialamientos hechos por Pérez (2005: 185).

209



210

Capitulo §

ceptos mentales y fisicos “no estdn hechos el uno para el otro”.
Contrario sensu, la reduccion psicofisica seria posible. Por su par-
te, tampoco podemos conectar -y ello también por principio- el
tridngulo causal/fisico con aquel que se pone en juego entre el
nifio y el adulto que le ensena la primera lengua: en la interac-
cién con el adulto el vinculo estd atravesado inexorablemente
por la normatividad propia de los conceptos mentales que este
“inescapablemente” emplea en su trato con el nifio.

En otras palabras: hay una mediacién intersubjetiva de la cau-
salidad que introduce inevitablemente la normatividad. Recorde-
mos que desde la perspectiva interpretativa, la normatividad es
siempre normatividad atribuida. De este modo, a partir de interac-
tuar con un adulto intérprete que no puede sino proyectar las res-
tricciones estructurales del juego interpretativo, el nifio que con él
triangula se vincula con los objetos y eventos del mundo mediante
lazos causales que son inescindibles de la dimensién normativa.
De este modo, habria que comprometerse con el paso de “presti-
digitacién” que mencionamos mads arriba entre la situacién pre-
lingtiistica, pre-conceptual, y la cabalmente intencional.'®

Frente a este estado de la cuestidén, mi invitacién es a que vol-
vamos sobre la peculiar normatividad de lo mental y el trasfondo
en el que se inscribe en el pensamiento davidsoniano: la dico-
tomia descriptivo/normativo, que resuena desde la dicotomia
seminal en “Acciones, razones y causas” (1963) entre causalidad
y racionalidad. Hemos sefialado que Davidson parece apuntar a
una dimensién no meramente dedntica de la normatividad sino
a los valores ulteriores en los que reposa la singular practica de
nuestra comprensién mutua.

La conclusién de sus consideraciones en “Rational Animals”
es que “la racionalidad es un rasgo social. Solamente la tienen
quienes son capaces de comunicarse” (1982/2001: 105; mis it4li-
cas). Todas estas consideraciones, dice, no se aplican solamente
al lenguaje, sino que se aplican igualmente al pensamiento en
general. A su juicio:

168 Para un iluminador tratamiento de esta cuestién en una clave muy
consonante con la defendida aqui puede verse Pérez Jiménez (2009)..



Karina Pedace

[1]a creencia, la intencién y las otras actitudes proposicionales
son todas sociales en el sentido de que son estados en que una
criatura no puede estar sin tener el concepto de verdad intersub-
jetiva, y este es un concepto que no se puede tener sin compartiry
saber que uno comparte con alguien mds un mundo y una manera
de pensar acerca del mismo” (1992/2001: 121; mis itdlicas).

Segtiin vimos en la seccién anterior, Davidson afirma que aque-
llos que insisten en que las practicas compartidas son esenciales
estan parcialmente en lo correcto: debe haber un grupo interactivo
para que emerja el pensamiento proposicional (1994/2005: 125).
Mi sugerencia es, pues, que profundicemos en este sefialamiento
que Davidson no exploré en toda su hondura: quizas encontre-
mos el valor ulterior en el que reposa la comprensién mutua en un
tipo peculiar de interaccion social.

La idea que pretendo sostener es que la normatividad de lo
mental, aquel rasgo que a juicio de Davidson porta la clave de lo
humano, debe comprenderse en términos del principio de racio-
nalidad como regla constitutiva de la prctica especial por la que
nos tratamos mutuamente como personas. Tal como anticipé en
el capitulo anterior, el peso de la clarificacién que persigo se tras-
lada, entonces, a la nocién de persona. La motivacién que me guia
es que, tal vez, a la vera del tipo de interaccién social en la que
ponemos en juego en este valor, ni el problema mente-cuerpo ni el
problema de la relacién entre el pensamiento y el lenguaje queden
confinados a que, por principio, detengamos nuestra discusion.

Tal como vimos, Davidson adopta, en la senda de Quine, la
perspectiva de tercera persona (la del intérprete) como metodolé-
gicamente basica. Asimismo, sostiene que su propuesta tedrica
es conciliable con el reconocimiento de la autoridad de la primera
persona.Y segiin acabamos de ver, finalmente, afirma que sin una
segunda persona el pensamiento y el lenguaje no serian posibles.
Consideremos, pues, cudl es el tratamiento que ofrece de cada
una de estas perspectivas, a ver si podemos clarificar en qué sen-
tido en la nocién de persona se pone en juego un valor central de
nuestra concepcioén de un nosotros humano.

211






Capitulo 6: El problema de las perspectivas
de primeray tercera persona de la atribucién
mental. Subjetivo-Intersubjetivo-Objetivo.

Un intérprete no es un espectador ocioso: es un
jugador esencial en una actuacién que requie-
re interacciones causales complejas entre la
gente y el mundo.

(Davidson, 1995¢/2004: 49; mis italicas)

Hemos seflalado que aquella concepcién de lo mental que
Davidson pretende minar es la que estd a la base de los dualis-
mos modernos, a saber: el dualismo subjetivo/objetivo y el dua-
lismo esquema/contenido, esto es, un concepto de la mente con
estados y objetos privados. En este sentido, hemos considerado
que el desafio central que asume su filosofia de la mente es el de
cémo superar la concepcién cartesiana. Frente a dicha concep-
cién, segiin dijimos, su propuesta ha de ser la de una mente social
e interactiva (1988/2001: 52).

Como es sabido, a la vera de la concepcidn cartesiana se abrid
una brecha profunda entre lo subjetivo y lo objetivo, entre la
mente humana y el resto de la naturaleza. Asi, el problema ge-
neral acerca de cémo combinar la perspectiva subjetiva, esto es,
la de una persona particular que se halla dentro del mundo, con
una concepcién objetiva de ese mismo mundo (incluidos la per-
sonay su perspectiva) se tornd acuciante.

Se trata de un problema que resulta relevante en la medida
en que nuestra respuesta (o nuestra carencia de ella) a esta cues-
tién determinara sustancialmente nuestra concepcién del mun-
do y de nosotros mismos, nuestra actitud hacia nuestras vidas,
nuestras acciones y nuestras relaciones con los demads. Tal como
sostiene Thomas Nagel (1986), la tensién entre lo subjetivo y lo
objetivo penetra en la vida humana y predomina, en particular,
en la generacién de problemas filoséficos en torno a la teoria del
conocimiento, el libre albedrio y la metafisica de la mente.

En el ambito especifico de la filosofia de la mente contem-
poranea, el problema consiste en como conciliar la subjetividad

213



214

Capitulo 6

(o la denominada “perspectiva de primera persona”) con la ob-
jetividad (o “perspectiva de tercera persona”), de modo de cerrar
la brecha abierta entre ambas en la modernidad. Se trata de un
“problema” en la medida en que si nos cefiimos a la perspectiva
de tercera persona, no podemos dar cuenta de la autoridad espe-
cial que parece poseer la primera persona, y si nos atenemos a la
perspectiva de primera persona, se suscita el problema escéptico
relativo a las otras mentes.

En particular, en la filosofia de la mente de Donald Davidson
nos encontramos con el ambicioso intento de superar la concep-
cién cartesiana de la mente y de retener ambas perspectivas, esto
es, tanto la subjetiva como la objetiva, confiriéndoles un caracter
igualmente genuino e irreducible.

En la primera parte de este trabajo hemos sefialado que la
eleccion de la perspectiva de la tercera persona como aquella des-
de la cual se ha de investigar el pensamiento, el lenguaje y su
relacién, estd motivada por la idea de que el lenguaje es esen-
cial y centralmente un fenémeno social y debe ser comprendido
desde una dimensién publica. En ese espiritu, hemos subrayado
que Davidson le atribuye el punto basico a Quine: él revolucioné
nuestra comprensién de la comunicacién al tomar seriamente el
hecho de que no puede haber nada mas para el significado que
lo que una persona adecuadamente equipada puede aprender y
observar. En otros términos: hemos visto que aquello que liga
la empresa interpretativa de Davidson con el proyecto quineano
es que, en virtud de que el lenguaje es por su naturaleza un ins-
trumento para la comunicacién, el significado debe ser accesible
desde un punto de vista publico: los datos relevantes se restrin-
gen, pues, a lo disponible para el intérprete radical. El intérprete
radical debe construir su teoria acerca de los pensamientos y pa-
labras de los demds y su conexién con la realidad a partir de los
recursos publicos disponibles para cualquier sujeto cognoscente.
En este sentido, la empresa interpretativa incluye la dimension
objetiva. Hasta aqui, nos hemos ocupado de su tratamiento de
esta dimension.

No obstante, Davidson pretende que la asuncién de la pers-
pectiva de tercera persona, como metodolégicamente basica,



Karina Pedace

deje lugar para el reconocimiento de la autoridad de la primera
persona, esto es, de la dimensién subjetiva. En efecto, a su juicio,
cuando un hablante afirma que tiene una creencia, se presume
que no estd equivocado, presuncién que no se da respecto de las
adscripciones de estados mentales similares cuando se atribuyen
a otros. ¢Por qué existe esta asimetria entre las atribuciones de
actitudes a nosotros mismos en el presente y las atribuciones de
las mismas actitudes a los demds? ¢;Qué es lo que da cuenta de la
“autoridad que va unida a las afirmaciones en la primera perso-
na del presente y que se les niega a las afirmaciones de segunda y
tercera personas?” (1984d/2001: 3) ;Qué concepcién de la subje-
tividad pretende retener el planteo davidsoniano?

En “The Myth of the Subjective” dice conservar dos rasgos
de la subjetividad tal como fue concebida de manera estandar,
aunque resignificados del modo siguiente. Por un lado, insiste
en que conserva la asimetria entre la primera y la tercera persona,
pero en tanto inserta en su concepcién interpretativa de la men-
te. Como hemos anticipado, si el intérprete no hace una presun-
cién de verdad respecto de las autoatribuciones del hablante, no
habria nada que interpretar. Por otro lado, subraya que retiene
la privacidad: los pensamientos son privados en el sentido “obvio
pero importante en que la propiedad puede ser privada, a saber,
pertenecen a una persona” (1988/2001: 52).

En el presente capitulo, me voy a ocupar de su tratamiento
de la dimensién subjetiva, esto es, de la perspectiva de primera
persona, desde el marco provisto por la teoria de la interpreta-
cién radical. A partir de estas reflexiones, en la tltima seccidn,
voy a ponderar cémo juegan las perspectivas consideradas hasta
aqui, a saber, de primera y tercera persona, en un debate en el que
Davidson no intervino expresamente, pero en el que clasicamen-
te se lo interpreta de manera “teoricista”: el debate acerca de la
atribucién mental. Intentaré argumentar en contra de dicha in-
terpretacion, en una direccién que sefialard alli donde Davidson,
a mi juicio, no terminé de explorar: el rol de la intersubjetividad
en su concepcién “social e interactiva” de la mente. Segtn vere-
mos, frente a las perspectivas de primera y tercera persona, en mi
planteo cobrard una relevancia central la perspectiva de segunda

218



216

Capitulo 6

persona de la atribucién mental tal como se la introdujo reciente-
mente en la filosofia de la mente.

6.1. La primera persona en el marco dela teoriadela
interpretacién radical: la autoridad de primera persona.
Una “geografia del problema”

La primacia del punto de vista que hemos explorado hasta
aqui, esto es, el de la tercera persona, a la vera del cual surge una
concepcién de la mente como un resultado del proceso de inter-
pretacién, no puede dar cuenta ficilmente del hecho de que, por
lo que respecta a nosotros mismos, normalmente no nos atri-
buimos estados mentales a través de la interpretacién de nuestra
propia conducta. En nuestro propio caso, los estados mentales
parecen tener una realidad inmediata e independiente de su po-
sible papel en el proceso de explicacién e interpretacién de la
conducta y del lenguaje. En este hecho se ha fundado la concep-
cién cartesiana de la mente, y los cartesianos actuales se basan
en él para tratar de mostrar la insuficiencia de las concepciones
contextuales o relacionales de la vida mental, entre las que se in-
cluye paradigmaticamente el tratamiento interpretacionista de
Davidson. A fin de cuentas, la concepcién representacional de la
mente, de raiz cartesiana, surgid, en parte, como un intento de
explicar la certeza indudable que acompana los enunciados en
que un sujeto se atribuye a si mismo, sinceramente, un estado
mental. Davidson rechaza, a mi juicio con muy buenas razones,
esta concepcidn representacional, pero nos resta ver si logra pro-
porcionar una explicacién alternativa satisfactoria de ese hecho
fundamental acerca de la mente. Yo sé lo que deseo sin esperar a
ver cdmo actdo y sin tener en cuenta las relaciones de coherencia
entre ese deseo y otros estados mentales o acciones. Pareciera que
una teoria adecuada de la vida mental humana debe dar cuenta
de ello.

En “First Person Authority”, Davidson (1984d) pretende
explicar la autoridad de la primera persona como un supuesto
esencial de la interpretacidn, es decir, como un aspecto necesario



Karina Pedace

del conocimiento de tercera persona acerca de la mente de otros
y del significado de sus palabras. Lo que debe aceptarse es que, en
general, el hablante sabe lo que quiere decir con sus emisiones.
Ciertamente, el proceso de interpretacién pierde sentido si no se
admite tal cosa. Por lo tanto, este supuesto debe ser respetado, y
de él se sigue la autoridad de primera persona. Al mismo tiempo,
el hablante, si desea ser entendido, ha de proporcionar a su oyen-
te las claves necesarias, empleando coherentemente los sonidos
ante objetos y situaciones que considera presentes tanto para él
como para su oyente. Asi, aunque el hablante no determina los
contenidos de sus propios estados mentales observando las rela-
ciones causales que median entre él y su entorno o las relaciones
de coherencia que guardan con otros estados mentales, su auto-
ridad sobre su propia mente deriva de y presupone el contexto
publico de la interpretacién reciproca, por lo que no puede, en
general, entrar en conflicto con él.

Antes de pasar a considerar la particular concepcién davidso-
niana de la autoridad de primera persona, me parece pertinente
dar cuenta brevemente del marco general del debate en torno al
autoconocimiento, para poder apreciar el cardcter -un vez méas—_
innovador de su propuesta.

Recordemos, en primer lugar, que el término “autoconoci-
miento” es usado cominmente en filosofia para referir al cono-
cimiento de los propios estados mentales particulares. Lo cierto
es que, al menos desde Descartes, la mayoria de los filésofos ha
creido que el autoconocimiento es diferente de un modo im-
portante respecto de otros tipos de conocimiento: esto es, del
mundo externo y de las otras mentes. Pero hay poco consenso
acerca de qué es lo que distingue al autoconocimiento respecto
del conocimiento en otros campos. ¢Qué es lo especial del auto-
conocimiento? Si se cree que hay algo especial en él -en el sentido
de que podemos saber lo que pensamos, creemos, deseamos y
demas, de una manera distinta de cémo conocemos los estados
mentales de los otros-'*’ las posiciones que intentan dar cuenta

169 Esto descarta posturas que consideran que no hay nada especial en el
autoconocimiento porque conocemos nuestra propia mente del mismo

217



218

Capitulo 6

de esta asimetria entre la primera y la tercera persona suelen divi-
dirse, en la literatura filoséfica, en dos grandes vertientes.

Por un lado, estan aquellas posiciones que postulan un acceso
epistémico privilegiado a nuestros propios estados mentales y, por
el otro, encontramos aquellas que consideran que el individuo
posee una autoridad especial de primera persona con respecto a las
autoadscripciones.

Seguin la primera perspectiva, el acceso epistémico puede to-
mar la forma o bien de cierta seguridad epistémica (Descartes,
1641)"7° o bien de algtin método especial'”! (como el “mirar hacia
adentro”, Armstrong, 1981; Lycan, 1987; o el “mirar hacia afue-
ra”, Evans, 1982; Dretske, 1994). A su vez, entre las posturas que
sostienen que poseemos una autoridad de primera persona, la
idea es que las emisiones acerca de los propios estados portan
una autoridad especial o una presuncién de verdad. Esta pers-
pectiva se aleja de la ofrecida por los dos candidatos anteriores
en tanto considera que lo que es especial de las autoatribucio-
nes no es, en absoluto, un factor epistémico sino uno pragmdtico.
Estrictamente hablando, esta posicién parece que no se ocupa
primariamente de lo que es especial acerca del auto-conocimiento
sino, en cambio, del rasgo distintivo de las auto-atribuciones (se
suele filiar en esta vertiente, inter alia, a Wittgenstein, 1953; Mo-
ran, 1997; Bilgrami, 1998).

Dado este marco, en mi opinién resulta clara la inscripcién
de Davidson en esta tltima alternativa: la opcién pragmatica. Lo
que él intenta hacer en “First person authority” es legitimar la
autoridad de primera persona, entendida a la manera de una pre-
suncién a favor del hablante. La asimetria que él tiene en mente
es la siguiente: hay una presuncién de que el hablante estd en lo
correcto cuando se atribuye a si mismo -a su yo presente- una

modo que conocemos la mente de los demads, infiriendo los estados mentales
a partir de la conducta observable. Segtin veremos en breve, Ryle (1949) es un
conspicuo representante de esta linea.

170 Es decir, se identifica el rasgo distintivo del autoconocimiento en términos
del estatus epistémico especial que tendria una cierta clase de creencias.

171 La idea es que lo que hace peculiar al autoconocimiento es el empleo de un
método tnico, singular, para determinar los propios estados mentales.



Karina Pedace

creencia, deseo o intencién, presuncién que no resulta apropia-
da cuando otros le hacen atribuciones similares. Y Davidson en-
tiende que su contribucién es explicar dicha asimetria en térmi-
nos del proceso de interpretacién. Asi, mediante un argumento
trascendental concibe la autoridad de primera persona como un
rasgo esencial de dicho proceso, y sostiene que a menos que su-
pongamos que el hablante sabe lo que quiere decir, el intérprete
no tiene nada que interpretar. Veamos, entonces, en qué consiste
su propuesta.'”

¢Qué es lo que da cuenta de la autoridad que va unida a las
afirmaciones en la primera persona del presente y que se les nie-
ga a las afirmaciones de segunda y de tercera persona? Davidson
sostiene que la misma pregunta se puede formular tanto para el
lenguaje como para la epistemologia, y da por supuesto que si
se logra explicar la autoridad de primera persona en el caso del
hablante, habremos hecho mucho -si no es que todo- lo que ne-
cesitamos para caracterizar una teoria epistemoldgica (1984d).

A su juicio, la conexién entre el problema de la autoridad de
primera persona y el problema tradicional de las otras mentes
es evidente, pero tal y como plantea el primer problema existen
las siguientes diferencias. La autoridad de primera persona es
un problema mas restringido, puesto que lo tratara sélo en tan-
to aplicado a actitudes proposicionales. No analizard lo que, a
menudo, se considera que es central en el problema de las otras
mentes, a saber: los dolores, las sensaciones y otros estados psi-
colégicos dirigidos a objetos no-proposicionales. A su juicio, lo
que se mantenga para las actitudes proposicionales ha de ser re-
levante para las sensaciones y lo restante, pero no se ocupara de
explorar dicha conexién.

Todas las actitudes proposicionales exhiben, en opinién de
Davidson, el rasgo de la autoridad de primera persona, pero en
diversos grados y clases. La creencia y el deseo son ejemplos rela-
tivamente claros y simples mientras que la intencién, la percep-
cién, la memoria y el conocimiento son, de una manera u otra,

172 Para ello voy a seguir sus lineamientos centrales en “First Person Authority”
(1984d) y “Knowing one’s own mind” (1987b).

219



220

Capitulo 6

mads complejos. Asi pues, al evaluar la afirmacién de alguien que
ha notado que la casa estd ardiendo hay al menos tres cosas a
considerar: si la casa estd ardiendo, si el hablante cree que la casa
estd ardiendo y cémo el fuego causé esa creencia. Con respecto
a lo primero, el hablante no tiene una autoridad especial; con
respecto a lo segundo, si que la tiene; y con respecto a lo terce-
ro, la responsabilidad es mixta y compleja. La autoridad especial
se encuentra directamente en afirmaciones acerca del deseo y la
creencia y, menos directamente, en afirmaciones acerca de la co-
nexion causal necesaria. Estas diferencias entre las maneras en
que la autoridad de primera persona puede aplicarse a las actitu-
des proposicionales son importantes y merecen ser exploradas.
En cada caso, la autoridad de primera persona es relevante y lo
que considerard Davidson es el caso general, a saber: se concen-
trard, un vez mas, en el caso de la creencia.'”

Vale aclarar que aunque haya autoridad de primera persona
respecto a las creencias y otras actitudes proposicionales, el error
es posible; y esto es una consecuencia del hecho de que las actitu-
des son disposiciones que se manifiestan de diversas manerasy
en intervalos de tiempo. El error es posible como también lo es
la duda. Asi pues, no siempre tenemos un conocimiento indubi-
table o cierto de nuestras propias actitudes. Ni tampoco son inco-
rregibles nuestras afirmaciones sobre ellas. Es posible que otros
accedan a evidencias que les permitan refutar los juicios sobre
uno mismo.

Nos acercamos, dice Davidson, a una caracterizacién de la
autoridad de primera persona al hacer notar que la persona que
se autoatribuye algo no basa normalmente sus afirmaciones en
evidencias o en la observacion, ni tampoco normalmente tiene
sentido preguntarle a la persona que se autoatribuye algo por
qué cree que tiene las creencias, los deseos o las intenciones que
afirma que tiene.””* Wittgenstein sefialé este rasgo de las autoa-

173 Puesto que en todos los ejemplos que considera la autoridad de primera
persona recae —al menos parcialmente- en un componente de creencia.

174 En “Knowing one’s own mind” Davidson (1987b) insiste en que no hay
ningtn secreto sobre la naturaleza de las evidencias que utilizamos para
decidir lo que otras personas piensan. Observamos sus actos, leemos los



Karina Pedace

tribuciones: “¢Cudl es el criterio para atribuir rojez a una ima-
gen? Para mi, cuando es la imagen de otro la que se considera: lo
que dice o hace. Para mi mismo, cuando es mi propia imagen la
que considero: nada” (Philosophical Investigations, # 377). La mayo-

emails que nos envian, estudiamos su expresién, escuchamos sus palabras,
nos enteramos de sus vidas y observamos sus relaciones con la sociedad. Otra
cosa es la manera en que somos capaces de ensamblar todo este material para
formarnos una imagen convincente de una mente; sabemos como hacerlo sin
saber necesariamente como lo hacemos. Davidson dice: “A veces me entero de lo
que creo de la misma manera en que lo hacen los demds, es decir, observando
lo que digo y hago. Puede haber veces en que esta sea la tinica manera de
acceder a mis propios pensamientos. Segiin Graham Wallas, “Aquella nifia
tenia madera de poeta, pues al decirle que se asegurara de lo que queria decir
antes de hablar dijo: “.Cémo puedo saber lo que pienso hasta que no veo lo
que digo?” Robert Motherwell expres6 un pensamiento similar: “Dirfa que
los mejores pintores no saben lo que piensan hasta que lo pintan”. Como es
sabido, Gilbert Ryle estaba completamente de acuerdo con el poeta y el pintor
en este asUNto; Mantuvo tenazmente que CONOCEMOS NUestras propias mentes
exactamente de la misma manera en que conocemos las mentes de los demas,
es decir, observando lo que decimos, hacemos o pintamos. Segtin veremos a
continuacién, Ryle, a juicio de Davidson, estaba equivocado. Rara vez sucede
que necesitemos o apelemos a evidencias o a la observacién para averiguar lo
que creemos; normalmente sé lo que creo antes de hablar o actuar. Incluso
cuando tengo evidencias, rara vez hago uso de ellas. Puedo estar equivocada
acerca de mis propios pensamientos, por lo que no es irrelevante recurrir
a lo que se puede determinar publicamente. Pero la posibilidad de que se
pueda estar equivocada sobre sus propios pensamientos no puede acabar con
la suposicién dominante de que una persona sabe lo que cree; en general,
la creencia de que tenemos un pensamiento es suficiente para justificar esa
creencia. Pero aunque esto sea verdad e incluso obvio para la mayoria de
nosotros, este hecho, tal y como Davidson lo ve, no tiene una explicacién
facil. Mientras que esta bastante claro, al menos a grandes rasgos, lo que
tenemos que hacer para intentar desentrafiar cudles son los pensamientos
de los demads, no estd nada claro por qué, por lo que respecta a nosotros
mismos, podemos saber tan frecuentemente lo que pensamos sin apelar a
evidencias o sin recurrir a la observacién.

Dado que usualmente sabemos lo que creemos sin necesidad de recurrir a las
evidencias -incluso cuando estdn a nuestro alcance- nuestras declaraciones
sinceras respecto de nuestros estados mentales presentes no estan sujetas
a los defectos de las conclusiones que se basan en evidencias. Asi pues, las
afirmaciones sinceras sobre pensamientos en primera persona del presente,
aunque no son infalibles ni incorregibles, tienen una autoridad que no
puede tener ninguna afirmacion ni en segunda ni en tercera. No obstante,
reconocer este hecho, como veremos, no significa explicarlo.

221



222

Capitulo 6

ria de los filésofos ha seguido a Wittgenstein en esto y, tal como
veremos, han extendido este criterio a las actitudes proposicio-
nales. En suma: las autoatribuciones no se basan en evidencias.
Veamos cudl es la dificultad que Davidson encuentra aqui.

Normalmente se sostiene que lo que se consideran eviden-
cias para la aplicacién de un concepto ayuda a definir el con-
cepto, o al menos restringe su individuacién. Si dos conceptos
dependen regularmente para su aplicacién de criterios distin-
tos o del apoyo de diferentes tipos de evidencias, tales concep-
tos deben ser diferentes. De modo que si lo que aparentemente
es la misma expresion, a veces se utiliza correctamente sobre la
base de un cierto tipo de evidencias y a veces sobre la base de
otro tipo de evidencias (o ninguno), la conclusién obvia parece
que seria que la expresiéon es ambigua. Si es ambigua, enton-
ces no hay razén para suponer que tiene el mismo significado
cuando se aplica a uno mismo que el que tiene cuando se apli-
ca a otra persona. Si aceptamos que el cardcter necesariamente
publico e interpersonal del lenguaje garantiza que, de manera
frecuente, aplicamos estos predicados a los demds y que, por
tanto, frecuentemente sabemos lo que los demds piensan, enton-
ces la cuestion que se debe plantear es la de qué fundamento
tiene cada uno de nosotros para pensar que sabe —en el mismo
sentido-lo que él mismo piensa. En suma, a juicio de David-
son, la respuesta de estilo wittgensteiniano puede solucionar el
problema de las otras mentes, pero crea el concomitante problema
sobre el conocimiento de nuestra propia mente. No obstante, la co-
rrespondencia no es completa.

El problema original de las otras mentes provocaba la pre-
gunta de como sabe uno que los demads tienen mente. El proble-
ma al que ahora nos enfrenta Davidson se puede especificar del
modo siguiente: sé dénde buscar para atribuir pensamientos a
los demds. Me aplico a mi misma los mismos predicados usando
criterios totalmente distintos (o ninguno); de este modo, la pre-
gunta escéptica que se plantea es: por qué deberfa pensar que son
pensamientos los que me estoy atribuyendo a mi misma.

Asi pues, el rasgo de la autoridad de primera persona que
Wittgenstein pone en el centro de la escena, aunque puede ser



Karina Pedace

sugerente, no ayuda a explicar esa autoridad. La razén principal
es, simplemente, que las afirmaciones que no se basan en eviden-
cias no tienen, en general, mds autoridad que las afirmaciones
que estan basadas en evidencias, ni son probablemente correctas.
En opinién de Davidson, los filésofos contemporaneos que han
tratado la cuestion de la autoridad de la primera persona han
hecho escasos intentos para contestar la pregunta de por qué
las autoatribuciones resultan privilegiadas. Hace tiempo que ha
pasado de moda, dice, explicar el autoconocimiento sobre la base
de la introspeccién y es facil ver el porqué, ya que esta explicacién
conduce sélo a la pregunta de por qué habriamos de ver mejor
cuando inspeccionamos nuestras propias mentes que cuando
inspeccionamos las mentes de los demas.

6.2. La autoridad de primera persona
y el externismo davidsoniano

A juicio de Davidson, pocos filésofos han negado la existen-
cia de la asimetria en cuestién. Ryle (1949) es un tenaz ejemplo
de la negacién. En El concepto de lo mental, afirma que lo que to-
mamos por “acceso privilegiado” no se debe mas que al hecho de
que generalmente estamos en mejor posicién de observarnos a
nosotros mismos de lo que lo estdn los demds. Escribe Ryle:

en principio, a diferencia de la practica, las maneras que tiene
John Doe de saber cosas sobre John Doe son las mismas maneras
que tiene John Doe de saber algo acerca de Richard Doe.

Y prosigue ast:

Las diferencias son diferencias de grado, no de tipo. La superio-
ridad del conocimiento que posee el hablante de lo que él hace
respecto al del oyente no indica que el primero tenga un Acceso
Privilegiado a hechos que sean de un tipo que los haga inevita-
blemente inaccesibles al oyente, sino solamente que estd en una
muy buena posicién para saber aquello que el oyente frecuente-
mente estd en muy mala posicién para saber (Ryle, 1949: 179).

223



224  Capitulo 6

Davidson esta de acuerdo con Ryle en que cualquier intento
de explicar la asimetria entre las afirmaciones de primera perso-
na del presente acerca de actitudes y las afirmaciones de otras
personas y otros tiempos haciendo referencia a una manera espe-
cial de conocer o a una clase especial de conocimiento conducen por
fuerza al escepticismo.

En cierto momento, Ayer (1963) tomé una ruta similar a la de
Ryle. En The Concept of a Person enfatiza que las adscripciones de
primera persona pueden ser erroneas y, a la vez, admite que estas
adscripciones son privilegiadas (Ayer, 1963: “Privacy”). No obstan-
te, cuando quiere describir la autoridad de las autoadscripciones,
las compara con la autoridad que le otorgamos a un testigo pre-
sencial cuando se lo compara con los informes de segunda mano.
Esta analogia resulta insatisfactoria para Davidson por dos razo-
nes. La primera es que no nos dice por qué una persona es como
un testigo presencial respecto de sus propios estados y eventos
mentales, mientras que los otros no lo son. La segunda es que no
ofrece una descripcién detallada de qué es la autoridad de primera
persona, ya que las atribuciones de primera persona no se basan en
evidencias mejores, sino que frecuentemente no se basan en nin-
gun tipo de evidencias. La autoridad de los testigos presenciales,
en el mejor de los casos, se basa en probabilidades inductivas que
facilmente se ven superadas en determinados casos: se desacredita
a un testigo presencial y las evidencias que ofrece no se toman en
cuenta si es un observador que se destaca por ser poco fiable, con
prejuicios o miope. Sin embargo, una persona nunca pierde su de-
recho a estar en lo cierto respecto a sus propias actitudes, incluso
cuando su afirmacién se pone en cuestioén o resulta refutada.

Joseph Agassi ha mantenido que conocemos los estados y
eventos mentales de otras mentes mejor que los de las nuestras.
Agassi distingue entre el acceso privilegiado y la verdad de senti-
do comtn segtin la cual “cada persona accede a alguna informa-
cién disponible solamente a esa persona y esto involucra a uno
mismo, al menos como un testigo presencial”. Continda:

La doctrina del acceso privilegiado es que yo soy la autoridad
para todas mis propias experiencias [...] La tesis fue refutada por



Karina Pedace

Freud (conozco tus suefios mejor que t1), Duhem (conozco tus
métodos de descubrimiento cientifico mejor que ti1), Malinows-
ki (conozco tus costumbres y habitos mejor que ti) y los tedricos
de la percepcién (puedo hacer que veas cosas que no estdn ahi
y describir tus percepciones mejor de lo que puedes hacerlo ta)
(Agassi, 1975: 120).

Con excepcién del caso de Freud, hay poco en este texto que
amenace la autoridad de primera persona, en opinién de Da-
vidson. Freud, al extender los conceptos de intencién, creencia
y deseo para incluir el inconsciente, implica que con respecto
a algunas actitudes proposicionales una persona pierde la au-
toridad directa. De hecho, la pérdida de autoridad es el rasgo
principal que caracteriza los estados mentales inconscientes. Por
supuesto, las actitudes prefreudianas siguen estando sujetas a la
autoridad de primera persona. Lo que es mds interesante es el
hecho de que en la prictica psicoanalitica, la recuperacién de la
autoridad sobre una actitud se considera frecuentemente como
la Gnica evidencia sélida de que la actitud estaba alli antes de
ser apreciada no -inferencialmente por su poseedor. Por ello, los
casos de estados mentales inconscientes que de un modo no sis-
temadtico se reconocia que existian antes de Freud son incluidos
indirectamente por el psicoandlisis dentro del 4mbito de la auto-
ridad de primera persona. Asi pues, no cree que la existencia de
las actitudes inconscientes amenace la importancia de la autori-
dad de primera persona.

A continuacién, Davidson considera filésofos que han su-
puesto que existe la autoridad de primera persona y han acep-
tado la descripcidén wittgensteiniana de la diferencia entre las
atribuciones de primera y de tercera persona.

Strawson analiza la autoridad de primera persona en el
contexto de intentar responder al escepticismo sobre otras mentes.
De acuerdo con Strawson, si el escéptico comprende su propia
pregunta (“¢Cémo alguien conoce lo que pasa en la mente de
otra persona?”), sabe la respuesta, puesto que si el escéptico
conoce lo que es una mente, sabe que debe estar en un cuerpo
que tiene pensamientos. También sabe que atribuimos pensa-
mientos a los demds sobre la base del comportamiento obser-

225



226

Capitulo 6

vado, pero lo hacemos a nosotros mismos sin una base tal.
Dice Strawson:

Para tener este tipo de concepto [el de una propiedad mental], de-
bemos ser tanto un autoadscriptor como un adscriptor-a-otros
de tales predicados [los que adscriben propiedades mentales], y
hemos de ver a los demds como autoadscriptores. Para compren-
der este tipo de concepto, debemos darnos cuenta de que hay una
clase de predicado que es adscribible de manera adecuada y no
ambigua tanto sobre la base de observaciones de los sujetos de
tales predicados como sin esa base, es decir, independientemente
de las observaciones del sujeto (Srawson, 1959: 108)."”

Para Davidson, esta no es una respuesta satisfactoria para
el escéptico, puesto que el escéptico podria replicar que aunque
Strawson puede haber descripto correctamente la asimetria en-
tre las adscripciones de predicados mentales en primera persona
y en las otras personas, no ha hecho nada para explicarla. En au-
sencia de explicacidn, el escéptico seguramente estd justificado,
dice Davidson, en preguntar cémo sabemos que la descripcion
es correcta. En particular ¢por qué habriamos de pensar que no
es ambiguo un predicado que a veces se aplica sobre la base de
la observacién y a veces no? Esta cuestién, que Strawson no ha
tratado, constituye una fuente importante del escepticismo res-
pecto a las otras mentes.

Por su parte, Richard Rorty ha intentado ofrecer una expli-
cacién tal. Se nos pide que imaginemos que, originalmente, las
autoadscripciones se hicieron sobre la base de la misma clase de
observaciones o evidencias de comportamiento que las adscrip-
ciones a otros. Se cayd entonces en la cuenta de que las personas
podian adscribirse propiedades mentales sin hacer observaciones
y sin usar evidencias de comportamiento y que, a la larga, resul-
taba que las autoadscripciones ofrecian mejores explicaciones del
comportamiento que las adscripciones de tercera persona. De ese
modo, tratar las autoadscripciones como privilegiadas se convir-

175 Anita Avramides (1999) ha sefialado que Strawson ha contribuido mdis a
esta problemdtica de lo que Davidson concede.



Karina Pedace

ti6 en una convencion lingtiistica: “se convirtié en una condicién
limitativa de las explicaciones de la conducta el que deberian en-
cajar todos los pensamientos o sensaciones sobre los que se infor-
maba en la explicacién global ofrecida” (Rorty 1970: 416).17¢

Esta teoria, dice Davidson, no pretende que se la tome seria-
mente como un fragmento de antropologia de sentido comun,
sino que lo que se pretende es que parezca razonable tratar las
autoadscripciones como algo que tiene una autoridad especial.
Pero la cuestion sigue ahi: ¢cudl es la razén que ofrece Rorty para
mostrar que las autoadscripciones que no se basan en evidencias
tienen que ver con los mismos estados y eventos que las adscrip-
ciones de los mismos predicados mentales que estin basadas en
observaciones o evidencias? Hay una diferencia claramente dis-
cernible en los modos en que se hacen los dos tipos de adscrip-
ciones, y la manera en que explican el comportamiento también
es diferente. Lo que Rorty describe como el descubrimiento de
que las autoadscripciones que no se basan en evidencias explican
mejor el comportamiento, el escéptico lo describe como el hecho
de que lo que se adscribe es, en cada caso, segin todas las apa-
riencias, distinto.

Puede que sea sorprendente el darse cuenta de que los filo-
sofos que ha considerado, en realidad, a juicio de Davidson, no
han tratado el viejo problema del escepticismo respecto al co-
nocimiento de las otras mentes; no obstante, él cree que esto
tiene una explicacién facil. Histéricamente, el problema se ha
enfocado desde los puntos de vista cartesiano o empirista y am-
bos admiten que cada persona conoce lo que estd en su propia
mente. El problema ha parecido ser, entonces, el de ofrecer una
base para el conocimiento de las otras mentes (y, por supuesto,
del mundo externo). Ahora, los filésofos se han dado cuenta de
que parte de nuestra comprension de los conceptos (o predica-
dos) mentales consiste en saber qué tipo de comportamiento ob-
servable justifica la adscripcién de estos conceptos a los demas.
Pero este tipo de respuesta al escéptico no explica la autoridad de

176 Tal como sefiala Davidson, la teoria de Rorty se deriva, a su vez, de la de
Sellars (1956).

227



228

Capitulo 6

primera persona o la asimetria entre las autoadscripciones y las
adscripciones a otros. Ain podemos preguntar por qué creemos
que estos dos tipos de adscripciones conciernen a lo mismo. Esta
es una buena pregunta, reconozcamos o no su tradicional estirpe
escéptica.

Quizas, debiera sefialarse la siguiente peculiaridad acerca de
los conceptos mentales: pese a que muchos conceptos pueden
aplicarse sobre la base de multiples criterios, los conceptos men-
tales son los tinicos con respecto a los cuales quienes realizan la
adscripcién deben, en determinadas ocasiones, utilizar criterios
distintos (1984d/2001: 33). Si queremos explicar esta anomalia y
alavez evitar el escepticismo, la explicacién debe sefialar una asi-
metria natural entre los otros observadores y nosotros mismos,
una asimetria que no haya sido simplemente inventada para re-
solver el problema.

A juicio de Davidson, el primer paso para la solucién depende
de poner en claro cudles son las entidades a las que se aplica la auto-
ridad de primera persona. Pasa, entonces, a una formulacién de
Sidney Shoemaker que hace una mencién explicita del lenguaje:
“Entre los enunciados incorregibles encontramos enunciados
acerca de |[...] eventos mentales, por ejemplo |...|] informes sobre
pensamientos [...] Tales enunciados son incorregibles en el senti-
do de que si una persona asevera sinceramente tal enunciado no
tiene sentido suponer que estd equivocada, esto es, que lo que él
dice es falso, y no podria aceptarse nada que mostrara tal cosa”
(Shoemaker, 1963: 215-216).

Davidson deja a un lado la condicién de incorregibilidad y la
sustituye por algo menos exigente -algo que, nos dice, equivalga
a la autoridad de primera persona-. Lo que es importante para
los fines de Davidson es que Shoemaker asigna la presuncién de
correccién no a una clase de conocimiento sino a una clase de proferen-
cias. Esta idea podria conducirnos a una explicacién de la auto-
ridad de primera persona si la clase de esas proferencias pudiera
especificarse en términos sintacticos. Desafortunadamente, esto
no puede hacerse. No se ha ofrecido todavia una explicacién sa-
tisfactoria de la asimetria entre las atribuciones en primera per-
sona y las atribuciones a los otros de actitudes, aunque centrarse



Karina Pedace

en las oraciones y proferencias, mas que en proposiciones o en
los significados, es un paso importante hacia una nueva direccion
promisoria. La razén de ello es la siguiente. Mientras planteemos
el problema en términos de la clase de justificacién o autoridad
que alguien tiene con respecto a las afirmaciones acerca de la
actitud de un agente hacia una proposicién, estamos constre-
fiidos a dar cuenta de las diferencias simplemente postulando
diferentes tipos de fuentes de informacién. Pero esta via no hace
mas que volver a plantear el problema y, con ello, se invita al es-
cepticismo acerca del conocimiento de las mentes de los demas
(o de nuestra propia mente). Sin embargo, a juicio de Davidson,
si planteamos el problema en términos de las relaciones entre
agentes y proferencias podemos evitar el punto muerto.

En esta instancia, resulta necesario distinguir dos asimetrias
diferentes pero relacionadas. Por un lado, encontramos la dife-
rencia que nos resulta familiar entre autoatribuciones y atribu-
ciones a otros de la misma actitud a la misma persona: el soste-
ner por mi parte que yo creo que Wagner muri feliz y el sostener
por su parte que yo creo que Wagner muri6 feliz. Por otro lado,
podemos considerar mi proferencia de la oracién “creo que Wag-
ner murid feliz” y después contrastar la justificacién que tengo
para pensar que he dicho algo verdadero, con la justificacién que
usted tiene para pensar que yo he dicho algo verdadero.

Por razones que en breve se hardn evidentes, Davidson con-
sidera que debemos tratar la segunda versioén de la asimetria. La
cuestioén se convierte, pues, en la siguiente: squé es lo que explica
la diferencia en la clase de seguridad que usted tiene en que estoy
en lo cierto cuando digo “creo que Wagner murié feliz” y la clase
de seguridad que yo misma tengo? Por ahora, sabemos que no
nos sirve de ayuda decir que yo tengo acceso a una manera de
conocer mis propias creencias que usted no tiene, ni tampoco
que usamos distintos criterios al aplicar el concepto de creencia.

Los supuestos que tenemos hasta aqui son los siguientes. Us-
ted y yo sabemos que sostenia que la oracién “Wagner murid
feliz” era una oracién verdadera cuando la he proferido; y que sa-
bia lo que la oracién significaba cuando esta emisién tuvo lugar.
Asi pues, es esta diferencia entre nosotros lo que tiene que expli-

229



230

Capitulo 6

carse: seglin estos supuestos, sé lo que creo, mientras que usted
puede que no. La diferencia se sigue del hecho de que el supuesto
de que sé lo que quiero decir necesariamente me da a mi, pero no
a usted, conocimiento de la creencia que he expresado mediante
mi proferencia. Todavia queda por mostrarse por qué debe exis-
tir la presuncién de que los hablantes, pero no sus intérpretes,
no estan equivocados acerca de lo que significan sus palabras.
Y esto es asi porque esa presuncién es esencial a la naturaleza
de la interpretacion. Planteando la cuestion en su versién mads
simple: no puede haber ninguna garantia de caracter general de
que el oyente esté interpretando correctamente a un hablante; no
importa lo ficil, automatica, irreflexiva y exitosamente que un
oyente entienda a un hablante, ese oyente bien puede cometer un
serio error. En este sentido especial, siempre se puede considerar
que interpreta al hablante. El hablante no puede, en el mismo
sentido, interpretar sus propias palabras.

Un oyente interpreta -normalmente, sin pensarlo o hacer una
pausa- sobre la base de muchas pistas: las acciones y otras pala-
bras del hablante, lo que supone acerca de la educacién, lugar
de nacimiento, inteligencia y profesién del hablante, la relacién
del hablante con los objetos que se encuentran cerca y lejos, y asi
sucesivamente. El hablante, aunque debe tener muchas de estas
cosas en mente cuando habla, en la medida en que depende de
él intentar ser comprendido, no puede estar considerando si, de
manera general, lo que dice se corresponde con lo que quiere de-
cir. Desde luego, el hablante puede estar equivocado acerca de lo
que sus propias palabras significan. Esta es una de las razones
por las que la autoridad de primera persona no es infalible. Sin
embargo, la posibilidad de error no elimina la asimetria. La asi-
metria descansa en el hecho de que al interpretar al hablante, el
intérprete debe apoyarse en lo que, si se hiciera explicito, seria
una inferencia dificil, mientras que el hablante no.

Ni el hablante ni el oyente conocen de una manera especial
o misteriosa lo que significan las palabras del hablante y ambos
pueden estar equivocados. Pero hay una diferencia. El hablante,
después de aplicar cualquier conocimiento y habilidad que ten-
ga a la tarea de decir lo que sus palabras significan, no puede



Karina Pedace

mejorar el siguiente tipo de formulacién: “Mi emisién de la ora-
cién ‘Wagner murid feliz’ es verdadera si y s6lo si Wagner murid
feliz”. Un intérprete no tiene ninguna razén para suponer que
esta serd su mejor manera de enunciar las condiciones de verdad
de la proferencia del hablante. La mejor manera de apreciar esta
diferencia es volviendo sobre la teoria de la interpretacién radi-
cal que presentamos en el capitulo 2, esto es, imaginando una
situacién en la que a dos personas que hablan lenguas no empa-
rentadas se las deja solas para que aprendan a comunicarse entre
si. Descifrar una nueva lengua no es como aprender una primera
lengua, puesto que un genuino principiante no tiene el poder de
razonamiento ni el surtido de conceptos que los participantes de
la situacién imaginada tienen a su disposicion.

Imaginemos ahora que una de las personas del par habla,
mientras que la otra trata de comprenderla. Lo mejor que pue-
de hacer el hablante es ser interpretable, esto es, usar una canti-
dad finita de sonidos distinguibles aplicados consistentemente
a objetos y situaciones que crea que resultan evidentes para su
oyente. Obviamente, el hablante puede fracasar en este proyecto
de vez en cuando; en ese caso podemos decir, si queremos, que
no sabe lo que significan sus palabras. Es igualmente obvio que
el intérprete no tiene nada mas en que apoyarse que la configu-
racién de sonidos que el hablante muestra en conjuncién con
otros eventos (incluyendo acciones posteriores por parte de am-
bos). No tiene sentido que en esta situacién nos preguntemos
si el hablante estd haciendo las cosas mal. Su comportamiento
puede muy bien no ser simplemente interpretable, pero si lo es,
entonces, lo que significan sus palabras -generalmente- es lo que
pretende que ellas signifiquen. Se presume —presuncion que ine-
vitablemente forma parte de la naturaleza de la interpretacién-
que el hablante sabe usualmente lo que quiere decir. Asi pues, se
presume que si sabe que piensa que una oracién es verdadera,
sabe lo que cree.

La idea que subyace, pues, al planteo davidsoniano es que si
logramos abandonar una imagen defectuosa de la mente, la au-
toridad de primera persona dejard de ser un problema; incluso
puede suceder que la autoridad de primera persona dependa de

231



232

Capitulo 6

y se explique por, los factores sociales y piblicos que se suponia que
socavaban esa autoridad. De este modo, Davidson pretende que
en su planteo haya lugar para el reconocimiento de la autoridad
de primera persona vy, a la vez, se diluya el problema acerca del
conocimiento de las otras mentes.

En efecto, considera que dicho problema también se transfor-
ma cuando reconocemos que las creencias, los deseos y demads ac-
titudes proposicionales “no son subjetivas del modo en que pen-
sabamos que lo eran. El problema es cémo una persona conoce
lo que estd en la mente de otra”. Sostiene que quizas es obvio que
sila explicacién que bosquejé acerca de nuestra comprension del
lenguaje y su conexién con los contenidos del pensamiento es
correcta, “la accesibilidad a las mentes de otros estd asegurada
desde el comienzo. El escepticismo acerca de la posibilidad de
conocer otras mentes es asi excluido” (1988/2001: 46).

De esta suerte, aunque el dltimo tribunal de apelacién sea
personal, no se sigue que nuestros juicios sean arbitrarios o sub-
jetivos, dado que:

[flueron formados en un nexo social que asegura la objetividad, si
no la correccién de mis creencias. La intersubjetividad es la raiz de
la objetividad, no porque aquello sobre lo que la gente acuerde es
necesariamente verdadero, sino porque la intersubjetividad depen-
de de la interaccién con el mundo (1998b/2001: 91; mis italicas).

Como hemos adelantado, a juicio de Davidson, hay una ima-
gen de la mente que ha llegado a estar tan profundamente arrai-
gada en nuestra tradicién filoséfica que es casi imposible escapar
a su influencia, incluso cuando se reconocen y se rechazan sus
defectos. Segin vimos, una version muy tosca pero familiar es la
siguiente: la mente es un teatro en el que el yo consciente con-
templa escenas (las sombras en la pared). Las escenas constan de
“apariencias”, datos sensoriales, qualia, lo que la experiencia “da”.
Lo que aparece en el escenario no son los objetos comunes del
mundo que “el ojo externo registra y el corazén ama”, sino sus
pretendidos representantes. Cualquier cosa que sepamos sobre
el mundo externo depende de lo que recojamos a través de pistas
internas.



Karina Pedace

Desde el principio, la dificultad manifiesta que tiene esta des-
cripcién de lo mental es ver coémo es posible trazar una trayec-
toria fiable desde lo interior a lo exterior. Otra dificultad desta-
cable, aunque quizas haya sido menos apreciada, es la de donde
ubicar el yo en la imagen, puesto que el yo parece que, por una
parte, incluye el teatro, el escenario, los actores y la audiencia,
pero, por otra, lo que se conoce y se registra pertenece sélo a la
audiencia.”” Este segundo problema podria plantearse también
como el de la ubicacion de los objetos de la mente: sestan en la mente
o, simplemente se ven mediante ella?

En “Knowing one’s own mind”, Davidson (1987b) vuelve so-
bre esta cuestién de la que ya nos ocupamos, especialmente, en
el capitulo 4 al considerar la analogia que propone entre las ac-
titudes proposicionales y las actitudes numéricas. El interés que
la cuestion reviste ahora, para nosotros, es que mediante una
nueva consideracion de la misma, Davidson intenta conciliar la
autoridad de primera persona con uno de los rasgos centrales de la
nocién de creencia, que tematizamos en el capitulo 3: su peculiar
externismo, a saber, la triangulacion.

En efecto, en “Knowing one’s own mind” Davidson afirma
que si adherimos al externismo y reconocemos, a la vez, la au-
toridad de primera persona, estamos ante un auténtico enigma.
La dificultad surge porque el admitir que los factores externos
desempefian un rol de identificacién e individuacién del conte-
nido parece llevar a la conclusién de que nuestros pensamientos
podrian no ser conocidos por nosotros mismos. Desde la pers-
pectiva de Davidson, quienes aceptan la tesis del externismo pa-
recen tener un problema similar al del escéptico, pero desplazado
al conocimiento de nuestras propias mentes: dado que la relaciéon ex-
terna no estd determinada subjetivamente, el sujeto no tendria

177 Cabe recordar que Davidson defiende una tesis de irreducibilidad
del concepto de yo. En efecto en “Irreducibility of the Concept of the
Self”, sostiene que el pronombre personal “yo” nos permite expresar
un conocimiento que no puede ser expresado de ninguna otra manera.
Claramente hay algo “irreducible, irreemplazable, encarnado en el uso de los
pronombres de primera persona [...] No hay sustituto para esta manera de
ubicarme en el espacio publico” (1998b/2001: 86).

233



234 Capitulo 6

autoridad acerca de ella; una tercera persona bien podria estar en
una mejor posicién que el sujeto en cuestién para saber en qué
objeto estd pensando.

Le resulta inquietante que quienes suscriben el externismo no
se hayan ocupado de esta consecuencia aparente de su punto de
vista. Pero sel externismo socava, efectivamente, la autoridad de
primera persona?

La respuesta parece depender, para Davidson, del tipo de ex-
ternismo que se abrace, del modo en que se piense que la iden-
tificacion de contenidos mentales depende de factores externos.
A su juicio, la consecuencia en cuestién se sigue para cualquier
teoria que sostenga que las actitudes proposicionales son identi-
ficadas por objetos que estin “ante” la mente y que contengan o
incorporen como “ingredientes” objetos o eventos fuera del suje-
to. De esta suerte, la estrategia de Davidson para tornar compa-
tible el externismo con “nuestra fuerte intuicién de que la auto-
ridad de primera persona existe” se articula del modo siguiente.
Porunlado, va a desmontar la pretendida base para la inferencia:
esto es, va a criticar los supuestos que subyacen al externismo
estandar para mostrar que es posible defender una versién al-
ternativa que no comprometa necesariamente la autoridad de
primera persona. Y por otro lado, va a ofrecer una explicacién
de la autoridad de primera persona sobre la base de su peculiar
propuesta externista.

Davidson no se ocupa aqui de objetos de la mente como los
datos sefioriales, sino de sus “primos enjuiciables”, los presun-
tos objetos de las actitudes proposicionales, ya se conciban como
proposiciones, ejemplares de proposiciones, representaciones o
fragmentos de “mentalés”. La idea central que va a atacar es que
estas son entidades que la mente pueda “abrigar”, “asir”, “tener
ante ella”, o “estar en contacto con”.

Una vez mads, afirma que es ficil ver como el descubrimiento
de que los hechos externos contribuyen a la individuacién de los
estados de la mente altera la imagen de la mente que ha esta-
do describiendo, ya que si estar en un estado mental consiste
en que la mente esté en alguna relaciéon con un objeto, entonces
cualquier cosa que ayude a determinar qué objeto es ese debe ser



Karina Pedace

igualmente captada si es que la mente conoce en qué estado se
encuentra. Esto es particularmente evidente si un objeto externo
es un “ingrediente” del objeto que se encuentra ante la mente.
Pero en cualquier caso, la persona que estd en ese estado mental
puede ser que no conozca en qué estado mental esta.

Es este el punto en que el concepto de lo subjetivo -de un estado
mental- comienza a desintegrarse. Por una parte, tenemos a los
verdaderos estados internos con respecto a los cuales la mente
conserva su autoridad; por otra, tenemos los estados usuales de
creencia, deseo, intencién y significado que estdn contaminados
por sus conexiones necesarias con el mundo social y publico.

Una vez mas, la solucién davidsoniana consiste en deshacerse
de la metdfora de los objetos ante la mente. La mayoria de nosotros,
dice Davidson, abandonamos hace tiempo la idea de que las per-
cepciones, los datos sensoriales o el flujo de la experiencia son
cosas “dadas” a la mente; deberiamos hacer lo mismo con los ob-
jetos proposicionales. Es evidente que las personas tienen creen-
cias, deseos, dudas, etc., pero admitir esto no significa sugerir
que las creencias, los deseos, las dudas son entidades en o ante la
mente, o que estar en tales estados requiera que haya los objetos
mentales correspondientes.

Davidson hace explicito que los escripulos ontolégicos no
forman parte de lo que le interesa. Siempre necesitaremos una
fuente infinita de objetos que nos ayuden a describir e identi-
ficar actitudes como la creencia; no estd sugiriendo ni por un
momento que las oraciones de creencia y las oraciones que atri-
buyen otras actitudes no sean de naturaleza relacional. Ya hemos
visto en el capitulo 4 que lo que esta diciendo es que los objetos
con los que relacionamos a las personas para describir sus ac-
titudes no necesitan ser objetos psicologicos en ningtin sentido, que
puedan ser captados, conocidos o abrigados por la persona cuyas
actitudes se estdn describiendo. Esto es algo conocido.

El origen del problema es el dogma de que tener un pensa-
miento es tener un objeto ante la mente. Putnam'® y Fodor -y

178 La sugerencia de Davidson es que la dificultad surge de los dos siguientes
supuestos no cuestionados del externismo estindar (que él identifica

235



236

Capitulo 6

muchos otros- han distinguido dos clases de objetos: aquellos
que son verdaderamente internos y entonces estan “ante la men-
te” o ella “los capta”, y aquellos que identifican el pensamiento
a la manera usual. Davidson esta de acuerdo en que no hay ob-
jetos que puedan servir a ambos propdsitos. Putnam piensa que
la dificultad proviene del hecho de que un objeto parcialmente
identificado en términos de relaciones externas no puede con-
siderarse que coincida con un objeto ante la mente, porque la
mente puede ignorar la relacion externa en cuestiéon. Quizés esto
sea asi, pero de ello no se sigue que podamos encontrar otros ob-
jetos que nos aseguraran la deseada coincidencia, puesto que si el
objeto no estd conectado con el mundo, nunca podemos llegar a
saber cosas sobre el mundo teniendo a ese objeto ante la mente; y
por razones reciprocas, seria imposible detectar tal pensamiento
en otro. En consecuencia, parece que lo que estd ante la men-
te no puede incluir las conexiones externas (su semdntica). Por
otro lado, si el objeto estd conectado con el mundo, entonces no
puede estar enteramente ante la mente en el sentido relevante.
Y, con todo, a menos que un objeto semdntico pueda estar ante la
mente en su aspecto semdntico, el pensamiento, concebido en tér-
minos de tales objetos, no puede escapar al destino de los datos
sensoriales.

La dificultad basica es simple: si tener un pensamiento es te-
ner un objeto ante la mente, y la identidad del objeto determina
de qué pensamiento se trata, entonces siempre debe ser posible
estar equivocado acerca de lo que uno esta pensando, puesto que
a menos que uno lo sepa todo sobre ese objeto, siempre habra
sentidos en que uno no sabe de qué objeto se trata. Se han hecho
muchos intentos de encontrar una relacién entre una persona

basicamente con la posicién de Putnam en “The meaning of ‘meaning’):

(i) Siun pensamiento es identificado por una relacién con algo que estd fuera de
la cabeza, no esta totalmente en la cabeza.

(i) Si un pensamiento no estd totalmente en la cabeza, no puede ser “captado”
por la mente del modo requerido por la autoridad de primera persona.

Davidson desafia ambos supuestos. Por razones de pertinencia aqui voy a

concentrarme en su critica al segundo de ellos, en la que desemperiara un rol
central su critica a los “objetos ante la mente”.



Karina Pedace

y un objeto que se dé en todos los contextos si y solamente si
puede decirse intuitivamente que la persona sabe de qué objeto
se trata. Sin embargo, ninguno de esos intentos ha tenido éxito y
Davidson piensa que la razén es clara. El dnico objeto que podria
satisfacer ambos requisitos, el de estar ante la mente y también
el de que determine el contenido de un pensamiento, deberia,
como las ideas e impresiones de Hume, “ser lo que parece y pa-
recer lo que es”. No existen tales objetos, publicos o privados,
abstractos o concretos.

Los argumentos de Burge, Putnam, Dennett, Fodor, Stich,
Kaplan, Evans y muchos otros para mostrar que las proposi-
ciones no pueden a la vez determinar los contenidos de nues-
tro pensamiento y asegurarse subjetivamente son, en opinién de
Davidson, variantes del argumento simple y general que ha bos-
quejado. No son solamente las proposiciones las que no pueden
desempeiiar esa tarea; ningtin objeto podria desempefiarla.

Cuando nos liberamos del supuesto de que los pensamientos deben
tener misteriosos objetos, podemos ver cémo el hecho de que los
estados mentales tal y como usualmente los concebimos se iden-
tifiquen en parte por su historia natural no sélo habla a favor del
cardcter interno de tales estados ni pone en peligro la autoridad
de primera persona, sino que abre el camino a una explicacion de la
autoridad de primera persona.

La explicacién se obtiene al caer en la cuenta de que lo que
las palabras de una persona significan depende, en los casos mds
bésicos, de la clase de objetos y eventos que hayan causado que
la persona considere que las palabras se aplican; lo mismo vale
para aquello sobre lo que versan los pensamientos de una perso-
na. Un intérprete de las palabras y de los pensamientos de otra
persona debe depender de informaciones dispersas, de un adies-
tramiento afortunado y de conjeturas imaginativas para llegar a
comprender a esa persona. Sin embargo, el propio agente no esta
en posicién de preguntarse si de manera general estd usando sus
propias palabras para aplicarlas a los objetos eventos correctos,
puesto que aquello a lo que las aplique regularmente, sea lo que
fuere, proporciona a sus palabras el significado que tienen y a sus
pensamientos los contenidos que estos poseen. Por supuesto, en

237



238

Capitulo 6

cualquier caso particular puede estar equivocado con respecto a
lo que cree acerca del mundo; lo que es imposible es que pueda
estar equivocado la mayor parte del tiempo. La razén es, para
Davidson, patente: a menos que haya una presuncién de que el
hablante sabe lo que quiere decir o significa, es decir, a menos
que acierte con su lenguaje, no habria nada que el intérprete
pudiera interpretar. Para decirlo de otro modo, nada podria ser
considerado como un caso en el que alguien regularmente apli-
ca mal sus propias palabras. Una vez que hemos abandonado el
mito de lo subjetivo -la idea de que los pensamientos requieren
objetos mentales- es natural pensar que la autoridad de primera
persona, el cardcter social del pensamiento y los determinantes externos
del pensamiento y el significado se dan conjuntamente. Dice Davidson:

Si puedo pensar, sé que hay otros con mentes como yo, y que ha-
bitamos un tiempo y un espacio publicos con objetos y eventos,
muchos de los cuales son conocidos por los otros. En particular,
yo, como toda otra criatura racional, tengo tres clases de conoci-
miento: conocimiento del mundo objetivo (sin numerosas osten-
siones exitosas, no tendria pensamientos), conocimiento de las
mentes de otros; y conocimiento de los contenidos de mi propia
mente. Ninguno de estos tres tipos de conocimiento es reduci-
ble a cualquiera de los otros o a una combinacién de ambos. En
efecto, se sigue del hecho de que tengo alguno de estos tipos de
conocimiento, que tengo los otros, dado que el tridngulo basi-
co es condicién del pensamiento, pero ninguno es conceptual o
temporalmente previo a los otros (1998b/2001: 87).

Asi, pues, su peculiar externismo, la triangulacién y la autori-
dad de primera persona se concilian en el seno de su concepcién
interpretativa de la mente: asi como los supuestos de la interpre-
tacién obligan a concebir el contenido de nuestras creencias como
un evento u objeto priblico -y no como una entidad intermedia entre
el sujeto y el mundo- obligan por su parte a hacer una presuncion
en favor del hablante. Externismo y autoridad de primera persona
se compatibilizan en tanto condiciones del juego interpretativo.
Ahora bien, si esto es asi, la asimetria entre la primera y la tercera
persona parece resultar un rasgo primitivo de la “gramdtica” de
nuestro juego atributivo cotidiano. Quienes consideren que, en



Karina Pedace

rigor, se trata de un rasgo que requiere de una explicacién ulte-
rior quedardn, pues, insatisfechos con esta propuesta.'”

Como es sabido, la concepcién filoséfica de la subjetividad
estd cargada de una historia y un conjunto de supuestos desde
los cuales se sostiene que lo subjetivo es previo a lo objetivo, que
hay un mundo subjetivo previo al conocimiento de la realidad
externa. La pintura davidsoniana del pensamiento y el significa-
do no deja lugar para tal prioridad dado que, como hemos visto,
predica el autoconocimiento (resignificado del modo que aca-
bamos de ver) sobre la base del conocimiento de las otras men-
tes y del mundo. Lo objetivo y lo intersubjetivo son asi esenciales a
cualquier cosa que podamos llamar subjetividad y constituyen el
contexto en que toma forma.

6.3. Primeray tercera persona en el marco dela atribucién
mental: el debate entre la teoria-teoria y la teoria dela
simulacién. Subjetivo-intersubjetivo-objetivo.

Hasta aqui, hemos visto que Davidson logra ofrecer una ela-
boracién de las nociones de objetividad y subjetividad, identifican-
dolas respectivamente con las perspectivas de tercera 'y de primera
persona, esto es, considerandolas como perspectivas distintas y
genuinas. Sin embargo, creo que no se puede decir lo mismo res-
pecto de la nocién de intersubjetividad.

En efecto, con su peculiar propuesta de externismo semdnti-
co, la triangulacion, Davidson introduce la intersubjetividad como

179 Por razones de pertinencia, no voy a ocuparme aqui de problematizar
este punto. Sin embargo, cabe decir que el abordaje davidsoniano ha sido
“blanco” de muchas criticas. Entre otras, se ha sefialado que: (i) el estatus
de la teoria no es claro, dado que la teorfa no resulta fenomenoldgicamente
adecuada; (ii) la teoria, en el mejor de los casos, explicaria sélo aquella parte
del fenémeno de la autoridad de la primera persona que se debe al hecho de
que no hay dos hablantes que hablen exactamente el mismo idiolecto, pero la
autoridad podria ser un fenémeno mas amplio que este; y (iii) el argumento
de Davidson depende de la afirmacién de que “no equivocarse en el uso de
las propias palabras” equivale a “saber qué significan las propias palabras”,
puntos que no parecen ser idénticos.

239



240

Capitulo 6

una dimensién que parece, en principio, un recurso conceptual
promisorio para cerrar la brecha abierta por el cartesianismo en-
tre lo subjetivo y lo objetivo. Como vimos, se trata de una pro-
puesta en la que la identificacién de los objetos del pensamiento
reposa en una base social: sin una criatura para observar a la otra,
la triangulacién que ubica a los objetos relevantes en un espacio
publico no podria tener lugar, y con ello, no seria posible nuestra
mutua comprension.

En este sentido, la perspectiva correlativa en la que Davidson
parece cifrar su esperanza para elucidar la nocién de intersubjeti-
vidad es la de segunda persona. No podemos resolver la cuestion
de los contenidos de los estados mentales desde el punto de
vista de una criatura tnica. Es necesaria una “segunda persona”
(1992b/2001). No obstante, mds alld de “bautizarla”, no termina
de articularla conceptualmente como una perspectiva auténtica
y diferente de las dos tradicionales. En otras palabras, en mi opi-
nién, su segunda persona sigue siendo una tercera persona. Esto
es, la “segunda” persona con la que interactuamos en el proceso
de triangulacién, segtin la posicién explicita en Davidson, parece
ser un mero espectador u observador no comprometido (ubicado
en la perspectiva propia del intérprete, que construye una teoria
a partir de la tercera persona) y no un participante en las practicas
sociales de los interpretados.

En este sentido, creo que Davidson vislumbré la riqueza de
introducir la dimensién intersubjetiva en nuestra reflexién acerca
del pensamiento y el lenguaje, pero no terminé de elaborarla en
toda su hondura, esto es, como auténticamente distinta y, a la
vez, conciliadora de lo subjetivo y lo objetivo. Lo que propongo
es, entonces, que tratemos de profundizar esta suerte de hallaz-
go inconcluso en Davidson. A tal efecto, creo que puede resultar
fructifero apelar a la perspectiva de segunda persona tal como se la
introdujo recientemente en la filosofia de la mente a propésito
del debate acerca de la atribucién mental (Gomila: 2001, 2002,
2003; Scotto, 2002; Pérez, 2013).

En la presente seccién, me propongo abordar los términos
dicho debate planteado en torno a la denominada “teoria de la
mente”, esto es, la capacidad de atribuciéon mental, de entender a



Karina Pedace

los demas, y a nosotros mismos, en términos de estados mentales
tales como: creencias, deseos, emociones, intenciones. Mi interés
reside en examinar cudl serfa la ubicacién de la propuesta David-
son. Tal como dije al principio del presente capitulo, si bien él no
intervino expresamente en esta disputa, se lo suele interpretar
tradicionalmente de un modo que pretendo cuestionar aqui, en
un sentido que tal vez nos permita empezar a avizorar de qué
manera clarificar el tipo de normatividad peculiar de lo mental.

La expresion “teoria de la mente” aparecié en el articulo de
Premack y Woodruff “;Tienen los chimpancés una teoria de la
mente?” (1978), donde se indaga si la chimpancé Sarah entendia
la conducta de sus cuidadores humanos como intencional, pro-
positiva. La discusién que acompaiié a ese articulo sirvié para
explicitar qué criterio resulta adecuado para establecer la capaci-
dad de comprensién intencional de los chimpancés, o cualquier
otro sistema cognitivo, a saber: cuando alguien es capaz de dis-
tinguir sus propios estados de los de los demds, por ejemplo,
cuando se es capaz de atribuir a otros creencias diferentes de las
propias. Esto es lo que sucede en los casos de engafio o de atri-
bucién de ignorancia, y por ello, puede decirse que para que sea
posible que alguien entienda el engafio o sea capaz de engaiiar, es
preciso que cuente con una “teoria de la mente”. A continuacién
tuvieron lugar desarrollos interesantes de la investigacion (tales
como los que consideramos en el capitulo anterior al referirnos
al “Test de la falsa creencia”): especialmente, el disefio de varias
pruebas experimentales para valorar si un nifio es capaz de en-
tender el engafio (Wimmer y Perner, 1983; Gopnik y Astington,
1988); la busqueda en la investigacién comparada de evidencias
de engaiio entre los chimpancés, tanto en estado natural o eco-
légico (Withen y Byrne, 1988) como en dmbitos de laboratorio
(con esfuerzos denodados para establecer un equivalente no ver-
bal de la prueba de Wimmer y Perner: Tomasello, Call y Hare,
2003); y desde luego, la plausibilidad que se le dio a la hipétesis
de que el autismo podria deberse a un déficit especifico en la
teoria de la mente (Baron-Cohen, Leslie, Frith, 1985).

En consonancia con estos esfuerzos, se planteé también la
discusién sobre si era apropiado denominar “teoria” a esa capaci-

241



242

Capitulo 6

dad. En este plano, quienes suscribfan esa nocién asumian como
trasfondo el planteo funcionalista en sentido amplio, integran-
do tanto al funcionalismo mental (segtin el cual cada tipo de es-
tado se caracteriza por su rol en la interaccién con el resto) como
el funcionalismo tedrico (segiin el cual cada concepto tedrico se
caracteriza por sus relaciones con el resto de los términos de la
teorfa). De alguna modo, la prosperidad del funcionalismo como
filosofia de la mente se tornaba explicita en esta comprension
de los términos de estado mental como términos tedricos y de los
propios estados mentales, como estados funcionales representa-
cionales, soslayando, en consecuencia, consideraciones fenomé-
nicas en su caracterizacién, por ser ponderadas como incompati-
bles con ese marco (Fodor y Block, 1972).1%

Frente a esta posicion teoricista, Gordon (1986, 1992) y des-
pués Goldman (1989, 1992) recuperaron el viejo linaje de la
idea de la empatia como manera de comprender a los demas, y
la tematizaron como la capacidad de simular el estar en la posi-
cién del otro en condiciones contraficticas, como mecanismo
mediante el cual se realiza la atribucién mental. Basicamente,
su motivacién consistia en eludir el intelectualismo que subyacia
a la “teoria de la teoria”, al no solicitar competencia conceptual
alguna como medio para la atribucién, sino simplemente la
capacidad para hacer funcionar “off line” el propio sistema in-
tencional e imputar el resultado de ese mecanismo al otro. Ese
funcionamiento “off line” se concibe candénicamente como una
simulacién, de la misma manera que, en el dmbito de la visién
o del control motor se ha propuesto que la imaginacién visual
consiste en “simular”, en hacer funcionar “off line”, el propio

180 En suma: la teoria da cuenta de las capacidades de atribucién mental,
denominadas “teoria de la mente”, como la posesién de una teoria -que
cambia en el curso del desarrollo, en algunas versiones; modularista e innata,
en otras-. De este modo, en algunas concepciones poseer una teoria de la
mente seria como tener una teoria cientifica que es posible aplicar a casos
particulares, esto es: observando la conducta y postulando estados mentales
(términos tedricos) es posible explicar y predecir la conducta futura. En
versiones alternativas, tal teorfa se parece mas a la gramdtica universal
chomskiana y la pretension es que la lectura de mentes revelaria un médulo
de la mente humana.



Karina Pedace

sistema visual (Kosslyn, 1994) y la imaginacién motora, el siste-
ma motor (Jeannerod, 2001).

Se sucité asi una paraddjica tensién entre quienes proponian
la “teoria” de que tener una “teoria de la mente” consistia en te-
ner una teoria y quienes suscribian la “teoria” de que la capacidad
de teoria de la mente no se basa en tener una teoria alguna (a
pesar de la denominacidn), sino en el ejercicio de la capacidad de
“ponerse en lugar del otro”, de empatizar, mediante la simulacién de
sus estados, es decir, de atribuirle los estados que alcanza nuestro
propio sistema intencional, al activarse, no por las circunstancias
propias, sino por la consideracién de las circunstancias ajenas.'

Ahora bien, dado este marco ¢dénde resulta adecuado ubicar
la propuesta de Davidson de la teoria de la interpretacion radical,
una vez que se recuerda que “toda comprensién del habla de otro
involucra interpretacién radical” (Davidson 1973/1984: 125)?

Recordemos que en “The second person” Davidson (1992b)
intenta mostrar el cardcter basicamente social de la atribucién
de pensamientos y significados en un contexto de interaccién
comunicativa, en la que hablante y oyente se vinculan por medio
de patrones comunes de respuesta reconocidos ante un mismo
objeto saliente en el entorno.

Ahora bien, se ha sefialado que el enfoque davidsoniano estd
“demasiado tensionado por una vision teoricista (atenuada en al-
gin sentido por tratarse de “teorias momentaneas” que el in-
térprete revisa constantemente) y por una muy estrecha concep-
cién acerca de la interdependencia de intencionalidad mental e
intencionalidad lingtiistica, de tal suerte que sélo los sujetos con

181 Se suele considerar que el desarrollo reciente del debate ha favorecido a los
simulacionistas por su interpretacién del descubrimiento de las “neuronas
espejo” en el cértex premotor como el mecanismo neuronal de la simulacién
de bajo nivel, es decir, de atribucién de intenciones bésicas y emociones
(antes que de actitudes proposicionales (cfr. Goldman, 2006). Sin embargo,
y aparte de las dificultades intrinsecas que tiene la interpretacién funcional
de las “neuronas espejo” (Gomila, 2007), Gomila cree que sigue siendo
vélida la afirmacién de que este planteo pasa por alto el cardcter distintivo de
las interacciones cara a cara. En el capitulo 8 me ocuparé centralmente de esta
omisién, al considerar los fendmenos de atribucién mental que son recogidos
desde la -asi llamada- perspectiva de segunda persona de la atribucién mental.

243



244  Capitulo 6

competencia lingtiistica puede decirse que tengan pensamientos
y creencias” (Scotto, 2002: 139; mis italicas).'®

Cabe preguntarse, pues, si esta ubicacién de Davidson en el
lado teoricista del debate en torno ala atribucion mental hace jus-
ticia a su propuesta. Para ello, una vez mas, resultard iluminador
volver a su disputa con Rorty (Davidson, 1998/2005).

Alli Davidson introduce precisiones sobre lo que quiso decir
en un ensayo que consideramos en el capitulo anterior: “A Nice
Derangement of Epitaphs”. Considera que se lo malinterpreté al
pensar que sostuvo que hablantes e intérpretes tienen y forman
teorias del significado sobre la base de lo que hablan e interpre-
tan. Stroud pregunta, en ese contexto, por qué Davidson desea
hablar de “teoria” en el caso de la Sra. Malaprop y Rorty, directa-
mente, mina la idea de que la gente opere con teorias del signifi-
cado. Leemos en Rorty:

Por qué no tratar el trabajo de los gramaticos y los lexicégrafos
(o de sus contrapartes ideales, los sostenedores de definiciones
de verdad tarskianas...) como manteniendo con el hablante or-
dinario la misma relacién que el fisico mantiene con el ciclista
ordinario? (citado por Davidson, 1998/2005: 324)

En efecto, Davidson dice haber seguido este consejo rortyano
mucho antes de que se lo hubieran dado. Afirma que desde los
albores de su presentacién de la teoria de la interpretacién ra-
dical sostuvo que “aquellos que usan lenguaje normalmente no
tienen una teoria” (1998/2005: 324). Todo lo que sostuvo de una
teoria satisfactoria en este sentido fue que si alguien tenia una
teoria tal para un hablante, en un momento, esa teoria bastaria
para comprender una emisién arbitraria de ese hablante en ese
momento (y remite, en este espiritu al primer parrafo de “Radi-
cal Interpretation”).

Asimismo, en (1974b), hace expreso que usa la teoria de la in-
terpretacién para describir un aspecto de la competencia del in-

182 Cabe senalar que también Rabossi (2000) considera a Davidson
comprometido con una perspectiva teoricista.



Karina Pedace

térprete en la comprensién de lo que se dice.”® Pero, insiste en que
la teoria de la interpretacién es un trabajo comun del lingiiista,
del psicélogo y del filésofo. En este sentido, la teoria puede usarse
para describir lo que el intérprete sabe, esto es, un subconjunto
especificable de las verdades de la teoria, pero de ningtin modo se
sugiere que el intérprete conozca la teorfa en cuestion.

Por su parte en (1976), Davidson sostiene que alguien estd
en posicién de interpretar las emisiones de los hablantes de un
lenguaje L si ese alguien posee un determinado cuerpo de cono-
cimiento implicado por una teoria de la verdad para Ly sabe que
ese conocimiento estd implicado por dicha teoria. Mi error, dice
Davidson, no fue como parece sugerir Foster, suponer que toda
teoria que diera correctamente condiciones de verdad serviria
para la interpretacién: mi error consistié en pasar por alto el he-
cho de que alguien podria conocer una teoria lo suficientemente
peculiar sin saber que lo es. Imaginé, afirma, que quien cono-
ciera la teoria seria alguien que la habria construido a partir de
la evidencia, y tal persona no podia pasar por alto que su teoria
satisfacia las restricciones.

Tenemos un paralelo preciso si preguntamos qué datos debe
conocer alguien para ser un fisico. Una rdpida respuesta: las leyes
de la fisica. Pero Foster dirfa, y Davidson acuerda, que esto no
basta. El fisico debe conocer también que esas leyes son leyes. El
intérprete, dice Davidson, sabe que su conocimiento consiste en
lo que estd enunciado por una teoria T, una teoria que satisface
la Convencién T. Pero no hay razén para suponer que el intérpre-
te puede expresar su conocimiento en alguna forma lingtistica
especifica, y mucho menos en un lenguaje particular. Quizas de-
beriamos insistir en que una teoria es una oracién o un conjunto
de oraciones de algtin lenguaje. Pero para conocer una teoria no
es ni necesario ni suficiente conocer que estas oraciones son ver-
daderas. No es suficiente ya que esto podria conocerlo alguien

183 Alli afirma que también podemos sostener, si lo deseamos, que hay un
mecanismo en el intérprete que corresponde a la teoria. Si esto significa
solamente que hay alguno u otro mecanismo que ejecuta esa tarea, resulta
dificil ver cémo la afirmacién podria dejar de ser verdadera. De donde, desde
luego, no se sigue en absoluto que le confiera realidad psicolégica a dicha teoria.

245



246

Capitulo 6

que no tuviera idea de lo que las oraciones significan, y no es
necesario pues alcanza con conocer las verdades que expresan
las oraciones de la teorfa y esto no requiere el conocimiento del
lenguaje de la teoria.

Tal como sugeri en la primera parte de este trabajo, Davidson
apela a una “teorfa” para, desde un planteo trascendental, hacer
explicitas las condiciones de posibilidad de la interpretacién que
esta involucrada toda vez que comprendemos el discurso de otro.
La teoria de la interpretacién es su explicitacion de la competen-
cia lingtiistica del intérprete. En este sentido, la llama “teoria”,
sélo porque una descripcién de la competencia del intérprete re-
quiere una explicacién recursiva.

Mas recientemente, tal como nos recuerda en su (1998/2005)
enfatizé que es el filosofo, tratando de comprender la compren-
sién, quien necesita una teoria a los efectos de decir qué es lo
que el intérprete sabe si comprende a un hablante. Un intérprete
ordinario esta preparado, dice Davidson, para interpretar cual-
quier cosa que diga un hablante -una infinidad potencial de
emisiones-. Asi, el intérprete conoce lo que porta cada oracién-T
implicada por una teoria de la verdad para el lenguaje del hablan-
te, y s6lo una teoria puede especificar esta totalidad en términos
finitos. Pero considera haber sido siempre muy claro respecto de
que esto no sugiere que el intérprete conozca una teoria tal.

¢Tiene sentido, pues, hablar de una teoria en el caso de la
Sra. Malaprop? La idea que Davidson tenfa en mente, dice, era
simple. Un intérprete en una situacién conversacional particu-
lar estd preparado con un conjunto general de expectativas (lo
que describe la “teoria previa”). Cuando la expectativa se frustra,
lo que es nuevo se acomoda (usualmente, de manera automati-
ca; por ejemplo, leer “epitetos” por “epitafios”). Si el hablante
continda asi, estas sustituciones en todos los contextos posibles
producen un nuevo lenguaje, que puede ser delineado por una
“teoria al paso”. Los resquicios en la “teoria previa” se llenan de
maneras novedosas. En este sentido, el aparato conceptual de la
“teoria previa” y de la “teoria al paso” fue, dice autocriticamente,
una manera innecesariamente problemdtica de expresar esta idea
(1998/2005: 325). Y afirma:



Karina Pedace

Saber un lenguaje es, en algunos aspectos, como saber andar en
bicicleta. En ambos casos, como Rorty sefiala, hablamos de saber
como, y en ninguno es necesario o comun saber una teoria que
explique lo que hacemos. Pero también hay diferencias notables.
Hay incontables cosas que un hablante o intérprete debe saber: las
condiciones de verdad que un intérprete probablemente tomara
como las que tienen las emisiones del hablante, las condiciones de
verdad que la mayorfa de las oraciones que escuche tendrdn, rela-
ciones de implicacidn, contradiccién, y apoyo evidencial entre ora-
ciones. Andar en bicicleta no requiere en absoluto conocimiento
proposicional. A los animales no lingiiisticos se les puede ensefiar
a andar en bicicleta. (1998/2005: 325; mis italicas).

Tal es la manera en la que, segiin indicamos ya en la primera
parte de este trabajo, Davidson considera que su interés persis-
tente en la semdntica tarskiana puede tornarse compatible con la
agenda wittgensteiniana en que lo inscribe Rorty.

A mi juicio, las consideraciones que formula el propio David-
son acerca del estatus “teérico” de su propuesta ponen en jaque
la interpretacién “teoricista” en la que clasicamente se lo ha ubi-
cado en el debate acerca de la atribucién mental.

Ahora bien, podria juzgarse que los términos en los cuales
se plantea dicho debate resultan profundamente insatisfacto-
rios, y ello por dos razones principales (cfr. Gomila, 1993, cuyos
lineamientos centrales sigo a continuacién). Por un lado, por-
que basa la discusién en una visién cuando menos sesgada de la
atribucién mental, restringida exclusivamente a la atribucién de
actitudes proposicionales, sin tener en cuenta los diversos modos y
niveles de interaccién social psicolégicamente mediada. Y, por
otro, porque supone la reedicion del viejo debate de principios de siglo
XX, en el momento fundacional de las ciencias sociales (las por
entonces llamadas “ciencias del espiritu”), sobre la naturaleza de
la explicacién psicoldgica, cuando se enfrentd el psicologismo
de la escuela de la empatia al enfoque racionalista de Max We-
ber, dando lugar a uno de los “ropajes” que habria de asumir la
querella metodolégica. Ademds, se comparte el supuesto de que
la funcién de la atribucién es la de explicar o predecir 1a conducta
de los demds, desde un plano observacional distanciado de su
accion.

247



248

Capitulo 6

Por ello, la estrategia de Gomila consiste en mostrar lo insa-
tisfactorio de ambos polos de la discusién, esto es: tanto de los
teéricos de la teoria, como de los tedricos de la simulacién, para
dar cuenta de la complejidad de nuestras relaciones intersubjeti-
vas, basadas inicialmente en la interaccion espontdnea, en la partici-
pacion (engagement), y no en una actitud distanciada, observado-
ra, puramente interesada en la prediccién de la conducta ajena.
Su objetivo primordial consiste, asi, en poner de relieve que en
los casos de interaccién intencional cara a cara, la atribucién in-
tencional que media la interaccidn se realiza implicitamente y se
caracteriza por la intersubjetividad, por la experiencia de reciproci-
dad en tal atribucién.

En este mismo espiritu, Scotto (2002: 137) sefiala que en el
debate en cuestién ha pasado inadvertida la consideracién de
una perspectiva de atribucién de mental: la de segunda persona.
Ella sugiere dos hipétesis para explicar esta inadvertencia. La pri-
mera es que los argumentos a favor y en contra, tanto de un lado
(teoricistas) como de otro (simulacionistas), han intentado ex-
plicar la atribucion mental como parte del intento de fundamen-
tar la explicaciéon psicolédgica de cardcter cientifico, sin distinguir
adecuadamente los problemas propios de la atribucién mental
ordinaria de aquellos vinculados con la explicacién psicoldgica.
El problema de la atribucién intencional, dice, adquiere una luz
diferente cuando lo que se intenta describir y/o explicar es, justa-
mente, una competencia ordinaria, distinguiendo esta tarea del
propésito (de segundo orden) de responder a la cuestion de si
una psicologia cientifica deberfa hacer referencia a estados con
contenido y cémo deberia explicarse su atribucién. Piensa que
esta omision puede deberse también a una “caracteristica defor-
macién del analisis y la especulacién filoséficos”, demasiado de-
pendientes de la seleccién de casos paradigmaticos; esto es, que
ejemplifican fenémenos mas localizados o especializados que los
que se deberfan tomar en consideracién si se quiere proponer ge-
neralizaciones sobre un dominio dado. Estos casos paradigma-
ticos son, ademas, frecuentemente descriptos en abstraccion de
los contextos practicos y las variaciones graduales que de hecho
exhiben.



Karina Pedace

Wittgenstein, dice Scotto, nos ensefld a evitar ambos defec-
tos. Por un lado, se puso énfasis en casos paradigmaticos de
“pensamientos-yo” de un sujeto, autoconsciente, reflexivo y lin-
gliisticamente competente, o piénsese en el papel concedido a
fendémenos tales como el “acceso privilegiado” o la “conciencia
fenoménica”. Por otro, se puso énfasis en los cdlculos predictivos
acerca de la conducta ajena que realizamos mediante el recurso
a la observacién y a la hipédtesis acerca de su vida mental o a
ciertos casos complejos de comunicacién intencional.”®* El diag-
noéstico de Scotto es que, de este modo, ambas perspectivas han
distorsionado los rasgos de la atribucién intencional, al subrayar
dimensiones distintas (la subjetividad o la objetividad) y restrin-
girse a dar cuenta de ciertos propdsitos especiales de la atribu-
cién mental, especialmente los epistémicos.

Frente a este estado de la cuestion, su invitacién es que aten-
damos a la perspectiva de segunda persona de la atribucion mental.
Dicha perspectiva, en cambio, ubica en el centro de la escena a la
intersubjetividad e implica un “compartir intencional”, una sintonia
simultdnea que constituye una experiencia psicoldgica genuina,
diferente de las que proporcionan las perspectivas de primera y
tercera persona, y que resulta clave en el proceso de desarrollo
ontogenético (Hobson, 1995, 2005).

Hemos visto que, en virtud de las precisiones que el mismo
Davidson ofrece, no parece licito enrolarlo sin mas en el bando
“teoricista” del debate en cuestion. Asimismo, al principio de esta
seccién afirmé que, en mi opinién, logra ofrecer una elaboracién
precisa de las nociones de objetividad y subjetividad, identificindo-
las respectivamente con las perspectivas de tercera y de primera perso-
na (esto es, considerandolas como perspectivas distintas y genui-
nas) pero que, sin embargo, no se puede decir lo mismo respecto
de la nocién de intersubjetividad. Mas alld de “bautizar”, la nocién
que le serfa correlativa, a saber: la segunda persona, no termina de
articularla conceptualmente como una perspectiva auténtica y

184 En este espiritu, de manera tradicional, se liga al bando “simulacionista” del
debate con la perspectiva de primera persona, y al bando “teoricista” con la
perspectiva de tercera persona de la atribucién mental.

249



250

Capitulo 6

diferente de las dos tradicionales. En otras palabras, en mi opi-
nién, su segunda persona sigue siendo una tercera persona. Esto
es, la “segunda” persona con la que interactuamos en el proceso
de triangulacidn, segtin la posicién explicita en Davidson, parece
ser un mero espectador u observador no comprometido (ubica-
do en la perspectiva propia del intérprete) y no necesariamente
un participante en las practicas sociales de los interpretados. No
obstante, hemos visto que Davidson equipara en muchos aspec-
tos el saber un lenguaje con el saber andar en bicicleta. Si nos
tomamos en serio esta idea, que él mismo alienta, creo que po-
demos encontrar una manera de profundizar su “segunda per-
sona”, esta suerte de hallazgo inconcluso en Davidson, a partir
del modo en que se la tematiza actualmente desde la filosofia de
la mente (Gomila, 2001, 2002, 2003; Scotto, 2002; Pérez, 2013).

Sin embargo, antes de embarcarnos en esta propuesta, se im-
pone que nos desembaracemos del “corset” en el que se confina
la filosofia de la mente davidsoniana. Segtin vimos en los capi-
tulos 4 y 5, tanto su respuesta al problema mente-cuerpo como
su posicién en torno al problema de la relacién entre el pensa-
miento y el lenguaje reposan en una dicotomia (y no una mera
distincion de grado) entre la dimension descriptiva y la dimen-
sién normativa. Segiin mostramos, dicha dicotomia detiene por
principio nuestra discusién al respecto.

La idea que voy a pasar a considerar en el capitulo préximo es
la siguiente: si logramos deshacernos de dicha dicotomia, se abre
un espacio conceptual en el que la perspectiva de segunda persona
de la atribucién mental puede darle sustento a la concepcién de
la intersubjetividad que pone en juego Davidson, de un modo
que nos permita arrojar luz sobre la peculiar normatividad de
lo mental y continuar nuestra discusién, ahi donde Davidson la
cancela a priori.



Seccion ITT

EN BUSCA DE NUEVOS HORIZONTES






Capitulo 7: Davidson y la dicotomia
descriptivo/normativo:
¢el “cuarto dogma del empirismo”?

Estoy sorprendido al encontrar que Rorty, quien
se opone tanto a distinguir el vocabulario men-
tal del vocabulario de la ciencia natural, compre
la vieja distincién positivista entre el “vocabula-
rio descriptivo de la intencionalidad” y el “voca-
bulario prescriptivo de la normatividad”.
(Davidson, 1998/2005: 320; mis itdlicas)

7.1. Tipos de debate y dicotomias.
De la “discusiéon” ala “controversia”

En su articulo “Dichotomies and types of debate”, Marcelo Das-
cal (2007) comienza por recordarnos que las dicotomias son “ubi-
cuas”: estdn presentes en el pensamiento deliberativo, en la toma de
decisiones y al argumentar en todas las esferas de la vida. En particu-
lar, las dicotomias se tornan evidentes, en su opinién, en los debates,
esto es, en los intercambios dialégicos argumentativos “caracteriza-
dos por su naturaleza agonistica”. Los “protagonistas” en un debate
deben su nombre a que sostienen posiciones contrapuestas —o que
asumen como tales-. En algunos casos, esto puede conducir a una
polarizacién del debate, es decir, a una “dicotomizacién”.

Pasa a explorar, entonces, la relacién entre tipos de debate
y sus estrategias caracteristicas. En la taxonomia que propone
encontramos, por un lado, las discusiones y disputas que reposan,
a su juicio, en una estrategia del tipo mencionado, es decir, de
“dicotomizacién” y, por otro, las controversias, a las que subyace
una estrategia de “des-dicotomizaciéon”. En el primer caso, se ra-
dicaliza el debate, al punto de tornar compleja y atin imposible
su resolucion, mientras que en el segundo caso, se abre la posibi-
lidad de una solucién.

El primer tipo de estrategia, la dicotomizacién, puede retro-
traerse a la tradicion platénica. Recordemos que la via propues-

253



254  Capitulo 7

ta para la definicién de las ideas, la diaeresis, es un método que
procede a través de una sucesién de divisiones dicotémicas de
los conceptos. Para una primera aproximacién a la nocién de di-
cotomia, veamos entonces cudl es su caracterizacién légica. Una
dicotomia puede ser definida como una operacién por medio de
la cual un concepto, A, es dividido en otros dos, B y C, cada uno
de los cuales excluye al otro, cubriendo complementariamente el
dominio completo del concepto original. Esto es, si x pertenece
a A, entonces x pertenece a B o x pertenece a C, y six pertenece a
B entonces no pertenece a C y viceversa, lo que implica que C= ~
ByB =~ C. Los términos de la dicotomia se revelan, pues, como
exclusivos y excluyentes.

Dascal rechaza esta caracterizacién que pone el fundamento
de la dicotomia en la relacién légica de exclusién porque, entre
otras cosas, entiende que implica un compromiso con la idea de
que la oposicién de que se trate resultaria insuperable en tanto
constituiria una clase formal. De este modo, frente a la aproxi-
macién platdnica de las dicotomias en términos que involucran
un compromiso con su realidad conceptual, con su estatus como
entidades, Dascal reinvidica su caracterizacién en términos que
denomina “constructivos y pragmaticos” y que le confieren a las
dicotomias el estatus de “estrategias”.

Desde su perspectiva, el que determinadas oposiciones sean
consideradas dicotémicas depende de una variedad de factores
tales como: el marco socio-cultural, las creencias bésicas, los in-
tereses personales, las necesidades y propésitos argumentativos,
etc. Desde su enfoque, entonces, la deconstruccién de cualquier
dicotomia es siempre posible. Es, precisamente, este segundo
tipo de estrategia (la des-dicotomizacién) aquella que estd a la
base de lo que denomina “controversias”.

En suma, segtin la propuesta de Dascal, hay dos tipos de es-
trategia diferentes que configuran distintos tipos de debate. Por
un lado, la estrategia de dicotomizacion, que consiste en radicali-
zar una polaridad, esto es, en enfatizar la incompatibilidad de
los polos y sostener la inexistencia de alternativas intermedias,
configura el espacio conceptual para las discusiones y disputas filo-
soficas. Por otro lado, la estrategia de des-dicotomizacion, que con-



Karina Pedace

siste en mostrar que la oposicién entre los polos puede admitir
alternativas intermedias, configura el espacio conceptual para
las controversias.

En lo que sigue, intentaré proponer el pasaje de una discusion
a una controversia. Trataré de mostrar que la peculiar respuesta
de Davidson a los tres problemas que hemos considerado en la
segunda parte de este trabajo -a saber: el problema mente-cuer-
po, el problema de la relacion entre el pensamiento y el lenguaje
y el problema las perspectivas de primera y tercera persona de
la atribucién mental- se inserta en una discusion que reposa en
una dicotomia que hunde sus raices en la historia de la filosofia:
la dicotomia entre una dimensién normativa y una descriptiva.
Si podemos deshacernos de ella, estaremos ante una controversia
que abre un horizonte conceptual para contemplar alternativas
intermedias y continuar el didlogo.

7.2. La dicotomia descriptivo/normativo:
su historiay su “colapso”

Entre los ejemplos célebres que considera Dascal, se concen-
tra especialmente en la dicotomia hecho/valor, esto es, la dicoto-
mia entre una dimensién descriptiva y una dimensién normati-
va. Dascal encuentra en la obra de Putnam (2002) no s6lo una
critica especifica a la dicotomia en cuestidn, sino una objecién
de talante mds general a los excesos de la dicotomizacién como
estrategia, sugiriendo cémo evitarla sin incurrir en el extremo
opuesto consistente en suprimir, junto con ella, distinciones que
parece interesante retener.

En The collapse of the fact/value dichotomy, Putnam (2002) se ubi-
ca como continuador de una tradicién critica de las dicotomias
y retoma el propdsito central que lo animé en Razon, verdad e
historia, esto es: terminar con la presion asfixiante que unas cuan-
tas dicotomias parecen ejercer tanto sobre el pensamiento filo-
s6fico como sobre el de sentido comun. Alli asume el desafio de
repensar el dogma que consiste en comprometerse con que los
hechos son objetivos, los valores son subjetivos y no hay encuentro

255



256

Capitulo 7

posible entre ambos. Veamos, pues, en qué consiste la dicotomia
en cuestion.

A juicio de Putnam, el asunto de los hechos y los valores,
formulado de un modo suficientemente amplio, nos interpela
a todos. En esto se diferencia claramente de muchos problemas
filosoficos. Seiiala que desde un punto de vista mayoritario, los
problemas de la filosofia del lenguaje, de la epistemologia y has-
ta de la metafisica pueden parecer asuntos interesantes, aunque
de eleccion opcional. Pero el problema de los hechos y los valores
parece de eleccién forzosa: cualquier persona reflexiva ha de te-
ner una toma de posicién frente a él. Ocurre que una particular
solucidn a este problema se ha arrogado el estatus de institucién
cultural, y es la siguiente: hechos y valores pertenecen a esferas
totalmente distintas, la dicotomia entre enunciados de hecho o
enunciados de valor es absoluta y, concomitantemente, no hay base
objetiva para decidir si las cosas son buenas o malas, mejores o
peores. La pregunta que estd detrds de esta reflexién es la de silos
“fines”, los valores, pueden ser discutidos racionalmente o no;
esto es, si hay una nocién de racionalidad aplicable a cuestiones
normativas.

En su libro de (2002), Putnam vuelve a arremeter contra esta
dicotomia, para detenerse especialmente en su historia. Parte de
su interés reside en mostrarnos la manera en que la practica de
ciertos filésofos ha convertido en dicotomias absolutas lo que
parecen ser distinciones inocuas. Asi, pues, el punto de vista con
respecto a la relacién entre “hechos” y “valores” que defiende en
el libro en cuestién es el que John Dewey sostuvo practicamente a
lo largo de toda su vida. Lo que atacaba Dewey, dice Putnam, no
era la idea de que, para ciertos propésitos, pueda ser ttil trazar
una distincién (entre, digamos, “hechos” y “valores”). El blanco
de su critica era mas bien lo que él denominaba el “dualismo”
hechos/valores, uno de los muchos dualismos filoséficos que
Dewey tenia interés en identificar, diagnosticar y exorcizar de
nuestro pensamiento.

Como cuestion preliminar, Putnam traza entonces la siguien-
te aclaracién terminoldgica: una dicotomia es caracterizada como
una distincién tajante y omnipresente, ubicua, que pretende po-



Karina Pedace

der aplicarse a todo enunciado significativo en absolutamente
toda drea; mientras que una distincion ordinaria posee rangos de
aplicacién y no nos sorprende si no es posible aplicarla siempre.

Recordemos, pues, en primera instancia, en qué consiste la
dicotomia hecho/valor a partir de la caracterizacién “en espejo”
que Putnam ofrece de ella desde la célebre dicotomia analitico/
sintético. En efecto, Putnam pretende mostrar que estas dos di-
cotomias “han pervertido nuestro pensamiento tanto en lo que
concierne al razonamiento ético como a la descripciéon del mun-
do, impidiéndonos advertir que evaluacion y descripcion estin en-
tretejidas y son interdependientes” (2002/2004: 16). Como dice en
el capitulo 1, su idea es que pensar sin los dogmas hecho/valor
y sintético/analitico (dogmas que, segiin veremos, hunden sus
raices en dos dicotomias fundacionales del empirismo cldsico) es
entrar en una “auténtica “posmodernidad”: entrar en un campo
totalmente nuevo de posibilidades intelectuales en todas las es-
feras importantes de la cultura” (2002/2004: 23).

En mi opinién, parte de la originalidad de su planteo reside
en sostener que ambas dicotomias estdn prefiguradas por una
dicotomia humeana y que colapsan de manera anéloga. En otras
palabras: tienen una génesis y un destino comun. La primera,
en la medida en que, a juicio de Putnam, ambas reposan en una
dicotomia humeana. El segundo, en el sentido de que ambas co-
lapsan como dicotomias, pero, a su vez, vale la pena retenerlas
como distinciones ttiles. De este modo, Putnam sostiene que la
historia de la dicotomia hecho/valor es en ciertos aspectos para-
lela ala de la dicotomia analitico/sintético. Veamos esta cuestion
mas detenidamente.

Putnam sostiene, por un lado, que la dicotomia analitico/sin-
tético estd prefigurada por la distincién humeana entre “cues-
tiones de hecho” (matters of fact) y “relaciones de ideas” (relations
of ideas). Por otro, afirma que la dicotomia hecho/valor esta pre-
figurada por el dictumn humeano de que un “debe” (ought) nunca
puede ser derivado de un “es” (is). El punto en el que dichas dico-
tomias se “hermanan” es, para él, la nocién de “hecho” que sub-
yace a ambas. En efecto, su esfuerzo reside en mostrarnos en qué
sentido la nocién humeana de “hecho” resulta extremadamente

257



258

Capitulo 7

“estrecha” y signa, desde el comienzo, el destino de estas célebres
dicotomias construidas sobre ella.

La transicion crucial desde una distincién inocente a un dua-
lismo metafisico -de la que Dewey traté de alertarnos- puede
observarse ya, dice Putnam, en la manera en que Kant concibié
la distincién entre juicios “analiticos” y juicios “sintéticos”, pre-
figurada por la distincion humeana entre “cuestiones de hecho”
(matters of fact) y “relaciones de ideas” (relations of ideas). De lo que
se trata, para Putnam, es que Kant forzé la pregunta: “las verda-
des matemadticas ¢son analiticas o son sintéticas?”. Como es sa-
bido, Kant consideraba que eran a la vez sintéticas y a priori, tesis
que ha resultado un anatema para los empiristas. La réplica de
los positivistas 16gicos fue que los principios de las matematicas
son efectivamente necesarios (como pensaba Kant), pero no sin-
téticos, sino analiticos. Sin embargo, a fin de dar esta respuesta,
los positivistas 16gicos “forzaron la nocién de analiticidad hasta
hacerla anicos” (2002/2004: 25).

Célebremente Quine (1951) criticé a los positivistas, en pri-
mer lugar, por su fracaso en apreciar que el elemento de con-
vencién es un rasgo de las hipétesis cientificas de manera gene-
ral -mds que una propiedad de ciertas proposiciones cientificas
particulares y no de otras- y, en segundo lugar, por su fracaso en
apreciar que el hecho de que una proposicién sea inicialmente
aceptada como una convencién no implica que no haya que so-
meterla luego al tribunal de la experiencia, al igual que el resto de
las oraciones de la teoria.

No obstante, a juicio de Putnam, Quine fue demasiado lejos
en su ataque inicial a la distincién en “Dos dogmas del empi-
rismo”, donde -a su juicio- perdia de vista el punto principal al
negar que tenga sentido alguno distinguir una clase de verdades
analiticas de las verdades sujetas a contrastacién observacional.
En opinién de Putnam, puede aceptarse la intuicién de Qui-
ne, segtn la cual hay amplias categorias de proposiciones que
no pueden clasificarse simplemente como verdades analiticas
o como enunciados acerca de hechos observables, pero a la vez
no abandonar la “modesta idea” de que hay también casos que
caen en uno u otro lado de la distincién. En otras palabras: para



Karina Pedace

Putnam, reconocer una diferencia entre enunciados de un cierto
lenguaje que son trivialmente verdaderos en virtud del significa-
do de sus palabras y enunciados que no lo son, no implica que
todos los demas tipos de enunciados se subsuman bajo una tini-
ca clase de “enunciados acerca de cuestiones de hecho” (Hume)
o de “enunciados sintéticos” (Kant). En resumen: “domesticada
de este modo, la nocién de enunciado analitico resulta ser una
nocién modesta y en ocasiones util, pero ya no esa poderosa
arma filosofica capaz de funciones tan maravillosas como la de
explicar por qué las verdades matemdticas no representan nin-
gan problema en absoluto para el empirismo” (2002/2004: 27).

Por su parte, segiin adelantamos, la dicotomia hecho/valor
estd implicita en la doctrina humeana de que no puede inferirse
un “debe” (ought) a partir de un “es” (is). Aquello que, en opinién
de Putnam, Hume quiso sefialar no es una mera cuestion sobre
los canones de la inferencia formal, sino que cuando un juicio
de “es” describe una “cuestién de hecho” no puede derivarse
ningun juicio de “debe”. La idea de Putnam es que lo que cons-
tituye el fundamento de la alegada inderivabilidad de “debe” a
partir de “es” es, una vez mas, la dicotomia metafisica humea-
na entre “cuestiones de hecho” (matters of fact) y “relaciones de
ideas” (relations of ideas).

El criterio de Hume para las “cuestiones de hecho” presupo-
ne lo que se ha denominado “semdntica pictérica” o “semdntica
figurativa”. Recordemos que en la teoria de la mente de Hume,
los conceptos son un tipo de “idea” y las “ideas” son ellas mismas
figurativas; la Gnica manera en que pueden representar cualquier
“cuestion de hecho” es asemejandose a ella (aunque no necesaria-
mente en modo visual -las ideas pueden ser también olfativas,
tactiles-. Las ideas también poseen, no obstante, propiedades no
figurativas: pueden estar asociadas a sentimientos, o entrafiar
emociones. Hume no afirma tan sélo que no podemos inferir
un “debe” de un “es”; sostiene, en un sentido mas vasto, que no
hay “cuestion de hecho” acerca de lo correcto ni “cuestién de
hecho” acerca de la virtud. El fundamento de ello es que, si hu-
biese cuestiones de hecho acerca de la virtud y el vicio, entonces
tendria que ser el caso -si se acepta su semdntica pictdrica- que

259



260

Capitulo 7

la propiedad de la virtud fuera figurable en el modo en que lo es
la propiedad de ser una cereza.

Por su parte, los positivistas 16gicos radicalizaron la idea de
Hume de que los juicios éticos no son enunciados de hecho, sino
expresiones de sentimiento o bien imperativos disfrazados. Esta
exclusién de los enunciados éticos del dominio del discurso ra-
cional recibié una vehemente expresion por parte de Carnap en
The Unity of Science.

Al decir de Putnam, la confianza de los positivistas 16gicos en
que podrian expulsar la ética del dominio de lo racionalmente
discutible derivaba en parte del modo en que, en sus manos, los
dualismos analitico/sintético y hecho/valor se reforzaban reci-
procamente. Seguin los positivistas, para construir conocimien-
to, las “proposiciones” éticas deberian ser o bien analiticas —cosa
que manifiestamente no son- o bien “ficticas”. Y el convenci-
miento de los positivistas de que no podian ser ficticas, al igual
que el de Hume de que “el crimen de la ingratitud no es ningtin
hecho individual”, derivaba del convencimiento de que sabian
exactamente qué es un hecho. A juicio de Putnam, pues, en los es-
critos de los positivistas, tanto en el caso del dualismo de enun-
ciados analiticos y facticos como en el del dualismo de juicios
éticos y facticos, es la concepcion de lo fictico la que hace todo el
trabajo filoséfico.

La estrategia general de Putnam (2002) puede, entonces, re-
sumirse del modo siguiente: explicitamente reticente a efectuar
una “operacién” sobre los juicios de valor mediante un intento
de “naturalizaciéon”, Putnam centra su atencién, en cambio, en
los juicios de hecho y pretende acercar los juicios de valor a los
juicios de hecho mostrando que estos tltimos no tienen las pro-
piedades “sacrosantas” que se suponia que tenian. De esta suerte,
ataca al empirismo en su nudo gordiano: el diagndstico de Put-
nam es que el gran error se cometié respecto de los juicios de he-
cho -al suponer que son objetivos en tanto garantizables mas alld
de toda discusion ulterior- y cree que, correlativamente, se incu-
rrié en un error que es parasitario de aquél: creer que los juicios
de valor son ineludiblemente subjetivos. La posicién de Putnam
puede articularse, a mi juicio, en dos instancias: una parte critica



Karina Pedace

o negativa destinada a mostrar que la dicotomia esta sustentada
en argumentos indefendibles y una parte constructiva o positiva
a los efectos de revelar la imbricacién (entanglement) que habria
entre lo fictico y lo valorativo. Consideremos brevemente cada
una de ellas.

Putnam va a dirigir su ataque, especialmente, a la “pobreza de
la concepcién del lenguaje de los positivistas 16gicos”. La ciencia
ha cambiado radicalmente desde los dias de Hume, y los posi-
tivistas se vieron cada vez mas forzados a abandonar su nocién
inicial de “hecho”, en cierto modo familiar a la de Hume, con el
fin de hacer justicia a la revolucién cientifica de la primera mitad
del siglo XX. El punto de Putnam es que, al revisar su nocién
de “hecho” destruyeron el mismisimo fundamento sobre el cual
habian erigido la dicotomia hecho/valor.

En tiempos de Hume, todavia era razonable mantener que
no habia predicados cientificamente indispensables referidos a
entidades no observables por los sentidos humanos.”®® En efecto,
segin vimos, la nocién humeana de “hecho” es, simplemente,
la de algo de lo que puede haber una “impresién sensorial”. La
situacién era, sin embargo, muy distinta en la época en que se
constituyé el Circulo de Viena. A partir de 1939, los positivistas
l6gicos empezaron a liberalizar su famoso “criterio de significa-
tividad cognoscitiva”, afirmando que el lenguaje cognitivamente
significativo puede contener no sélo términos observacionales,
sino también los llamados “términos teéricos”, términos referi-
dos a inobservables e introducidos por sistemas de postulados,
los postulados de las diversas teorias cientificas.

El criterio liberalizado de significatividad cognitiva resultan-
te quedaba resumido asi: en la medida en que el sistema en su
conjunto nos permite predecir mejor nuestras experiencias con

185 Desde luego, Putnam es consciente de que los “4tomos” figuraban en una
parte importante de la especulaciéon cientifica de la época -principalmente
la britdnica-. No obstante, Locke sostenia que nunca podremos saber
nada sobre ellos, y Berkeley y Hume estaban absolutamente determinados
a descartar tales especulaciones por ininteligibles, del mismo modo que
consideraban -filoséficamente- ininteligible hablar de puntos en geometria
o de infinitesimales en calculo.

261



262

Capitulo 7

tales predicados (teéricos) que sin ellos, esos predicados tienen
que aceptarse como “empiricamente significativos”. Pero, obser-
va Putnam, “predecir” algo significa —para los positivistas 16gi-
cos— deducir enunciados observacionales a partir de una teoria.
Y para deducir algo a partir de un conjunto de postulados em-
piricos se necesitan no sélo estos postulados, sino también los
axiomas de las matemdticas vy la logica. Segn los positivistas 16gi-
cos, estos axiomas no enuncian “hecho” alguno. Son “analiticos”
y, por tanto, “vacios de contenido fictico”.

En suma, “pertenecer al lenguaje de la ciencia es (desde el
punto de vista de los positivistas 16gicos) un criterio de signifi-
catividad cientifica, pero no todo lo cientificamente significativo es un
“enunciado de becho”; entre los enunciados cientificamente signi-
ficativos hay, segin los positivistas légicos, enunciados analiticos
ademds de los sintéticos (es decir, ficticos). Asi, la busqueda de
una demarcacién satisfactoria de lo “factico” se convirtié en la
busqueda de un modo satisfactorio de trazar “la distincién ana-
litico/sintético”.

Como hemos sefialado, en la lectura de Putnam, Quine derrib6
la nocién (metafisicamente exagerada) de lo “analitico”, para satis-
faccion de la mayoria de los fil6sofos. Sin embargo, no sugirié que
todo enunciado del lenguaje de la ciencia deba ser considerado un
enunciado de hecho (esto es, “sintético”); més bien observé que la
idea entera de clasificar todo enunciado -incluidos los de las ma-
temadticas puras- o bien como “ficticos” o bien como “convencio-
nales” (lo que para los positivistas 16gicos equivalia a “analiticos”)
era un atolladero insoluble. Pero, prosigue Putnam, si la idea de
que hay una nocién clara de lo que es un hecho se derrumba junto
con la irremediablemente restrictiva imagen empirista que le dio
lugar ¢qué ocurre con la dicotomia hecho/valor? Como ha escrito el
filésofo economista Vivian Walsh, “comando prestada y adaptan-
do la elocuente imagen de Quine, si una teoria puede ser negra
por el hecho y blanca por la convencién, bien podria ser —en lo
que alcanzan a decir los empiristas l6gicos- roja por los valores.
Dado que para ellos la confirmacién o la falsacién tienen que ser
propiedades de una teoria en su totalidad, no tienen manera de
desenredar toda la madeja” (Walsh, 1987).



Karina Pedace

Asi, sefiala Walsh (y antes de é1, Morton White, amigo de Qui-
ne) que, tras abandonar Carnap -entre 1936 y 1939- la carac-
terizacién de las proposiciones “facticas” como susceptibles de
ser confrontadas una a una con la experiencia sensorial (que era
justamente, como hemos visto, la caracterizaciéon que hacia el
empirismo tradicional) y tras la critica de Quine a la concepcion
positivista del lenguaje de la ciencia, claramente dividido en una
“parte fictica” y otra “analitica”, el argumento en pro de la dicoto-
mia cldsica entre becho 'y valor se desmorona.

A su vez, en la parte positiva de su estrategia, Putnam ancla
su andlisis en nuestro lenguaje ordinario a los efectos de mostrar
el caracter difuso de la distincién hecho/valor. Su idea es que si
reparamos en el vocabulario de nuestro lenguaje como un todo -y
no meramente en la parte que fue supuesta por el positivismo 16-
gico como suficiente para la descripcién de los “hechos”- vamos
a encontrar que hay una imbricacion profunda de hecho y valor in-
cluso en el nivel de los predicados individuales. Dicha “imbrica-
cién” se patentiza, a su juicio, al considerar términos éticos “den-
sos” (thick) como “cruel”. Veamos, brevemente, de qué se trata.

El ntcleo de su propuesta consiste en sefialar el “entretejido”
entre descripcion 'y evaluacion que estaria a la base del uso com-
petente de tales términos. Dicho de otro modo: sostiene que lo
caracteristico, tanto de descripciones “negativas” (como “cruel”)
como de descripciones “positivas” (como “valiente”) es que para
poder usarlas competentemente se debe ser capaz de identificarse
imaginariamente con un punto de vista evaluativo. Esta es la razén
por la que, por ejemplo, quien piensa que “valiente” significa “no
temeroso de arriesgar su vida” no podra comprender la distincién
socratica entre la simple temeridad y la genuina valentia.

Al sefialar la dependencia del uso descriptivo respecto de
la evaluacién, Putnam distingue explicitamente su posicién de
aquellas que: o bien no advirtieron el problema que suscitan los
términos éticos “densos” o bien no pudieron darle una resolu-
cién adecuada.

Por un lado, como ejemplo paradigmatico de “ceguera” fren-
te al problema, presenta la posicién de Mackie (1978) segtin
la cual los conceptos éticos “densos” no son, en rigor, éticos o

263



264  Capitulo 7

normativos sino simplemente ficticos. Por otro lado, encuentra
en la posicién de Hare (1981) un abordaje mas sofisticado, pero
incorrecto. Hare parece favorecer un andlisis de los que deno-
mina términos “secundariamente evaluativos” —en lugar de “éti-
cos densos”- en un componente descriptivo y otro prescriptivo.
Ahora bien, si la propuesta de Hare consiste en que es posible
aislar cada uno de estos componentes, de modo que, aislando el
componente descriptivo se pueda recoger -independientemen-
te de toda evaluacién- un genuino rasgo del mundo, entonces,
sostiene Putnam, se trata de una empresa inviable. No obstante,
Hare parece reconocer que “cruel” ha sido considerado como un
término inseparablemente descriptivo y evaluativo pero, a juicio de
Putnam, la presentaciéon que ofrece de lo que sostienen los pro-
ponentes de la imbricacion (entanglement) esta distorsionada por
la proyeccién de sus propios puntos de vista.

Basicamente, Putnam rechaza el abordaje que Hare hace de la
imbricacion porque cree incorrecto su tratamiento del componen-
te evaluativo como motivacional. El punto es que segin la lec-
tura motivacional de Hare, estos términos se comportarian a la
manera emotivista (expresarian actitudes e intentarian despertar
actitudes similares en el interlocutor) y es —precisamente- este
compromiso con una teoria metaética subjetivista lo que Put-
nam rechaza de la reconstruccién ofrecida por Hare.

A propésito de la dicotomia hecho/valor, Putnam sostiene
entonces que el problema no es sélo que la nocién empirista de
“hecho” fue demasiado estrecha desde el principio; un problema
miés profundo es que desde Hume en adelante los empiristas fa-
llaron, en su opinién, en apreciar los modos en que la descripcion
y la evaluacion pueden y deben estar entretejidos. Su idea es que el
advertir que mucho de nuestro lenguaje descriptivo es un con-
traejemplo viviente, tanto de la pintura empirista clasica como
de la positivista logica del campo de los “hechos”, deberia sacu-
dir la confianza de quien supone que hay una nocién de hecho
que contrasta absolutamente con la nocién de valor.

En resumen, a juicio de Putnam (2002), la dicotomia hecho/
valor colapsa de manera analoga a como colapsé la famosa di-
cotomia analitico/sintético: su punto es que persistiria la distin-



Karina Pedace

cién, pero no seria dicotémica porque si se toma la clase de todos
los enunciados no se puede establecer una linea divisoria claray
universal.

En otros términos: se puede aceptar que hay grandes ran-
gos de enunciados que no pueden ser simplemente clasificados
como verdades analiticas o enunciados sintéticos, esto es, ha-
bilitar una zona de “grises” y retener, no obstante, la idea mas
modesta de que hay también casos que caen en uno de los lados
de la distincién: enunciados de un lenguaje que son trivialmen-
te verdaderos en virtud de su significado y otros que no lo son.
De esta suerte, Putnam asume una rehabilitacién moderada de
la distincién en vistas de que la nocién de enunciado analitico
puede ser una nocién ocasionalmente util. Analogamente, res-
pecto de la dicotomia hecho/valor, la idea de Putnam es que si la
“deflacionamos” lo que obtenemos es que hay una distincién a
trazarse entre juicios éticos y otros tipos de juicio que es ttil en
algunos contextos -asi como hay una distincién atil a trazarse
entre juicios quimicos y juicios que no pertenecen al campo de
la quimica- pero no se seguiria nada metafisico de la existencia de la
distincién hecho/valor en este sentido modesto.

Su invitacién es, pues, a que reparemos en nuestro lengua-
je para advertir una imbricacién que no se limita a los tipos de
“hecho” que reconocieron los positivistas légicos y a valores me-
ramente cognitivos. Asi, el espiritu de fondo que atraviesa The co-
llapse of the fact/value dichotomy and other essays es la reivindicacion
del dictum de los pragmatistas cldsicos segiin el cual los valores y
la normatividad permean toda la experiencia.

Ahora bien, ¢qué tipo de valores tiene en mente Putnam? ¢Y
cual es su relacién con las normas? Putnam nos recuerda que los
pragmatistas clasicos, Peirce, James y Mead, no se referfan sélo al
género de los juicios normativos que llamamos “éticos” o “mora-
les”, sino que también los juicios sobre “coherencia”, “plausibili-
dad”, “razonabilidad” y lo que, en la célebre expresion de Dirac,
es la belleza de una hipétesis, son todos ellos juicios normativos
en el sentido de Charles Peirce, juicios sobre “lo que debe ser en
el caso del razonamiento”. Frente a esta concepcién, en el capi-
tulo 7 se concentra en los intentos frustrados por parte de los

265



266

Capitulo 7

diversos positivistas légicos de evitar reconocer que la seleccién
de teorias siempre presupone valores.

Pero, observa Putnam, del mismo modo que muchos filéso-
fos empiristas estaban determinados a mantener los ojos cerrados
ante el hecho de que la ciencia presupone juicios sobre coherencia,
simplicidad, belleza, naturalidad y demds, muchos autores con-
temporaneos que se refieren a los valores como puramente “subje-
tivos” y ala ciencia como puramente “objetiva”, siguen con los ojos
cerrados ante el mismo hecho. Y, sin embargo, “la coherencia, la
simplicidad y similares son valores” (2002/2004: 46). En este sen-
tido, le resulta claro que los valores epistémicos son también valo-
res. Asimismo, considera que resulta obvio que esta afirmacién no
equivale a negar que haya diferencia entre los valores epistémicos y
los éticos. De hecho, hay diferencias incluso entre los diversos va-
lores éticos mismos; en el Talmud, por ejemplo, la diferencia entre
la din (justicia) y la hesed (compasién) divinas es descripta a veces
como un conflicto en el interior del mismo ser de Dios.

La preocupacién que estd conectada con los valores que nos
guian al escoger entre diferentes hipdtesis —coherencia, simpli-
cidad, etc.- es la preocupacién por “la descripcién correcta del
mundo”, que para muchos -dice Putnam- ha resultado ser lo
mismo que la “objetividad”. Si esto fuese cierto, no sélo entrafia-
ria que los valores éticos y los epistémicos estan conectados con
preocupaciones distintas, sino también que los valores éticos no
estan conectados en absoluto con la objetividad. Pero esto, afir-
ma Putnam, es un error.

Su intencién es desmantelar la ilusién de quien intente justi-
ficar los valores epistémicos mediante la apelacion externa a una
“descripcién correcta del mundo”, ayuna de esos valores. Cuan-
do afirmamos que estamos mds préximos a la verdad al elegir
una teoria que exhibe, por ejemplo, coherencia, simplicidad y
fertilidad predictiva, en lugar de una basada en el método de la
autoridad, lo que hacemos -a su juicio- es comprometernos con
una hipétesis empirica compleja que elegimos guiados, a su vez,
por esos mismos valores epistémicos.

Con ello, no pretende expresar una posicién escéptica respec-
to de la superioridad de estos criterios sino enfatizar que si es-



Karina Pedace

tos valores epistémicos nos permiten describir correctamente el
mundo, “ello es algo que vemos a través de los cristales de esos
mismos valores”. Aunque pueda ser una justificacién circular
“atn es lo suficientemente justificativa para la mayoria de no-
sotros” (2002/2004: 48). De este modo, la escisién que pretendia
trazarse (desde una ecuacidn entre descripcion correcta del mundo y
objetividad) entre valores epistémicos y valores éticos ya no puede
sostenerse. Esta linea argumentativa parece hacerse eco de lo ya
sostenido en Razon, verdad e historia. Recordemos que alli Putnam
afirma que el Gnico criterio para decidir qué es un hecho es lo que
es racional aceptar y que la concepcién de la racionalidad es parte de
la nocién de florecimiento humano, nocién propia de la dimension
ética. En otros términos, su idea es que:

[s]i consideramos el ideal de aceptabilidad racional que se re-
vela al examinar cudles son las teorias cientificas que tanto los
cientificos como la gente de la calle consideran racionalmente
aceptables, observaremos que el propdsito en nuestra actividad
cientifica es construir una representacién del mundo que tenga
las siguientes caracteristicas: eficacia instrumental, coherencia,
alcance comprensivo y simplicidad funcional. Pero ¢por qué ra-
z6n? Yo responderia que la razén por la que queremos este tipo
de representacion [...] es que este tipo de representacién forma
parte de nuestra idea de florecimiento cognitivo humano y, por
tanto, parte de nuestra idea de florecimiento humano total o
eudaemonia (Putnam, 1981: 137-138).

De esta suerte, su tesis de imbricacidn alcanza no sélo a la re-
lacién entre hechos y valores, sino, a su vez, a la relacién entre los
valores epistémicos y los valores éticos. Los valores epistémicos
son “acondicionados” ala luz de valores éticos. Ahora bien, scual
es, a su vez, la relacién de los valores con las normas?

En la primera parte de este trabajo, a los efectos de esclarecer
el marco desde el cual considerar la normatividad de lo mental,
hicimos alusién a su polémica con Habermas, a la que también
vuelve en The collapse of the fact/value dichotomy. Veamos en qué
términos lo hace.

En los capitulos 6 y 7 de su (2002), Putnam aborda dos cues-
tiones que tienen que ver con el fundamento de la ética. Precisa-

267



268

Capitulo 7

mente, en el tltimo de ellos examina la posicién de Habermas,
que traza -segin vimos ya- una distincién tajante entre “nor-
mas” éticas universales y valores no universalizables y sostiene
que sélo las primeras -las “normas”- son objetivas. La tesis de
Putnam es que alli subyace, una vez mis, una dicotomia indefen-
dible y que, de hecho, la objetividad que Habermas atribuye a las
normas presupone la objetividad de por lo menos algunos valores.

Tal es el tema del capitulo 6; alli considera la cuestién de
coémo sostener la creencia en la objetividad del juicio ético si uno
se niega (tal como él lo hace) a postular cualquier tipo de reino
“platénico” especial de propiedades éticas. Sostiene que puede
hallarse el fundamento para una explicacién completamente
opuesta a la platénica en los escritos de John Dewey.

Asimismo, esa es la empresa que acomete Putnam (2004b) en
Ethics without ontology. Su motivacién alli es defender la objeti-
vidad de los juicios morales eludiendo el compromiso con tres
estrategias metafisicas. En primer lugar, desecha la que denomi-
na “inflacionaria” y que encuentra representada paradigmatica-
mente por el platonismo y el intuicionismo mooreano -ie. la
postulacién de propiedades morales qua propiedades no-natura-
les captables por una peculiar intuicién-. Luego, se diferencia de
dos estrategias “deflacionarias”: la “reduccionista”, que establece
identidad entre propiedades morales y propiedades naturales, y
la “eliminativista”, que sostiene que nuestro discurso moral or-
dinario es tan errado como el discurso alquimista o el discurso
acerca del flogisto. Su compromiso es, en cambio, con lo que de-
nomina un “pluralismo pragmatico” segtin el cual no es un acci-
dente que en nuestro lenguaje cotidiano empleemos muchos ti-
pos de discurso, sujetos a diferentes rasgos légicos y gramaticales
-diferentes “juegos de lenguaje” en el sentido wittgensteiniano-.

Una evaluacién respecto de si Putnam tiene éxito en esta
empresa, esto es, la de dar cuenta de la objetividad ética via su
“pluralismo pragmatico” excede completamente los limites de
este trabajo. Simplemente, me interesa sefialar que Putnam nos
recuerda que si abandonamos la idea de disputa ética “racional-
mente irresoluble” no nos comprometemos por ello con el pro-
yecto de la resolucién efectiva de todos nuestros desacuerdos éti-



Karina Pedace

cos, sino con la idea de que siempre hay posibilidad de discusion
y examen ulterior. En este sentido, el aspecto mds deleznable de
la dicotomia hecho/valor, de la dicotomia entre una dimensiéon
descriptiva y una dimensién normativa (en sentido amplio, esto
es, tanto dedntica como evaluativa, dado que seglin vimos nor-
mas y valores estdn entretejidos), es que funciona como un pun-
to en el que se detienen la discusién y el pensamiento.

7.3.La dicotomia descriptivo/normativo en la filosofia de
la mente de Davidson: ¢el “cuarto dogma del empirismo”?

Al considerar la peculiar respuesta de Davidson al problema
mente-cuerpo nos detuvimos en su argumento a favor del ano-
malismo de lo mental. Alli advertimos que la premisa clave es
aquella que reza que lo mental y lo fisico son ambitos conceptua-
les cuyos principios constitutivos difieren radicalmente. Recordé-
moslo brevemente:

(1) Dos dmbitos conceptuales cuyos principios constitu-
tivos difieren radicalmente no pueden estar conectados
mediante leyes.

(if) Lo mental y lo fisico son ambitos conceptuales cu-
yos principios constitutivos difieren radicalmente: en
el primero rige el principio de racionalidad, ausente en el
segundo.

(iii) Por tanto, no hay leyes psicofisicas estrictas porque
“los predicados mentales y fisicos no estan hechos el
uno para el otro.

A los efectos de dotar de sustento a la idea de una “diferencia
radical” entre ambos dominios exploramos los distintos candi-
datos ofrecidos por Davidson para capturar la peculiaridad de lo
mental, a saber: la irreducibilidad, la indeterminacién de la inter-
pretacién y la normatividad. Al respecto, argumentamos que es el
altimo rasgo, esto es, la normatividad, aquello que torna singular
al vocabulario mental. En términos del propio Davidson: “el voca-

269



270

Capitulo 7

bulario mental no es ‘privilegiado’ porque es irreducible sino que
es irreducible porque es normativo” (1998/2005: 318; mis itédlicas).

A partir del marco que presentamos en la primera parte de
este trabajo, distinguimos entre dos sentidos de normatividad:
un sentido dedntico y un sentido evaluativo. Hemos visto que a
la vera de esta distincién, es posible deslindar las siguientes di-
mensiones en la normatividad de lo mental. Por un lado, nos
encontramos con las condiciones de correccion del contenido
mental y con la racionalidad como regla o principio constitutivo de
lo mental. En efecto, dado que el contenido mental tiene condicio-
nes de correccion que se juegan en la direccién de ajuste al mundo,
encontramos aqui una primera dimensién de tipo dedntico de
la normatividad. A su vez, hemos visto que no podemos atribuir
ninguna actitud proposicional a un agente excepto dentro del
marco de una teoria viable de sus creencias, deseos e intenciones,
y dicho marco estd gobernado por la regla o principio constitutivo
de la racionalidad. Encontramos aqui una segunda dimension
de tipo dedntico de la normatividad.

En su intento por clarificar el rasgo normativo de lo mental, Pas-
cal Engel (1999) apela a una comparaciéon entre las posiciones de
Davidson y Wittgenstein. Para Wittgenstein hay reglas de lenguaje,
que registran el uso de las palabras por los hablantes, y por tanto
hechos o regularidades acerca de estos hablantes. Pero no hay he-
chos adicionales acerca de lo que hace correctas a las reglas. Por su
parte, si bien -como vimos en el capitulo acerca de la relacién entre
lenguaje y pensamiento- Davidson no siente atraccién por hablar
de reglas y de normas especificas del lenguaje, su posicion acerca
del estatus de las normas de racionalidad es, a juicio de Engel, bas-
tante similar a la de Wittgenstein: para Davidson hay una manera
correcta —a pesar de la ineliminable indeterminacion- de interpretar
aun hablante y de hacer inteligible lo que piensa o hace, pero no hay
ningun hecho acerca de lo que hace correcta a esta interpretacion,
en tanto no hay modo de codificar los patrones racionales que uno
tiene que atribuir a un hablante en una circunstancia particular.

Asi, para Engel, Wittgenstein y Davidson estan entre los filé-
sofos que mds han insistido en afirmar la existencia de un tipo
particular de normas: las normas interpretativas que son distin-



Karina Pedace

tas de los tipos usuales de normas -practicas, epistémicas o esté-
ticas-. Ambos sostuvieron que tales normas son distintivas y que
no pueden ser reducidas a hechos.

Pero, frente a Engel, yo considero que si nos quedamos en la
consideracién de la mera normatividad dedntica, no se logra do-
tar cabalmente de sentido al pretendido cardcter distintivo de las
normas interpretativas, que esta supuesto en la premisa (ii) del
argumento en cuestiéon. En otras palabras, no se logra romper
la analogia del modo requerido: los principios psicolégicos son
ellos mismos normativos en un sentido en que los principios fisi-
cos no lo son; la racionalidad involucra un giro esencial ausente en
el caso de los principios constitutivos del ambito fisico.

En “The norms of the mental” Engel se detiene en lo que le
parece un rasgo inquietante de la posicién de Davidson: las nor-
mas de lo mental resultan elusivas. En lo personal, acuerdo con
este diagnoéstico inicial de Engel. También en mi opinién resul-
tan elusivas o escurridizas, pero en un nivel diferente al conside-
rado por Engel y por otras razones. Veamos, primero, cudl es el
sentido de “elusivas” que captura Engel y que, lejos de reprobar,
valida como necesario.

Engel dice que se ha objetado que las normas de lo mental
en el esquema davidsoniano son elusivas en la medida en que no
pueden ser explicadas o caracterizadas de modo preciso; varios
criticos se han quejado de que son demasiado inespecificas para
servir como principios efectivos de interpretacién (si la mayoria
de las creencias de alguien tienen que ser ciertas, esto no nos
dice, como intérpretes, cudles, y si un agente tiene que ser racio-
nal, no nos dice cémo). Pero para Engel asi es como debe ser. A
su juicio, Davidson a veces habla como si las normas generales
interpretativas estuvieran codificadas en las teorfas normativas
;86 a veces también alude a principios epistémicos

que usamos;
especificos.'®” En tales casos, dice Engel, es importante ver cuin

186 La ldgica, la teoria de la decisién, o principios generales o leyes usados por
tales teorias: la ley de no contradiccién, o el principio de maximizacién de la
utilidad esperada.

187 Como el requisito de Carnap de “evidencia total” para el razonamiento
inductivo, o su contraparte para el razonamiento practico.

271



272

Capitulo 7

inespecificos y generales son tales principios y por qué deben ser
asi. Silas normas de racionalidad fueran especificas en el sentido
de estar “codificadas” en un conjunto de principios de los cuales
pudiera derivarse la prediccién estricta acerca de la conducta o
pensamiento de los agentes, podrian ser aplicadas como leyes es-
trictas a cualquier caso particular y nos dirian qué hacer o pensar
en una situacién particular.

De esta suerte, Engel sostiene que si su abordaje de la concep-
cién davidsoniana de las normas de racionalidad es correcto, no
tendriamos que esperar ninguna definicién ni ningin tipo de
especificacién de las normas de lo mental. Su idea es que pense-
mos en las normas de la racionalidad como estructuras indefi-
nidas en las que debe reposar una teoria de la interpretacién. Asi
aunque no podemos decir cudles son las normas, podemos decir
qué hacen.

Ahora bien, en mi opinién, Engel parece defender el necesario
cardcter elusivo o inespecifico de las normas de lo mental conside-
rando que si asi no fuera, colapsaria el anomalismo de lo mental,
esto es, contarfamos con leyes estrictas que posibilitarian la pre-
diccién precisa de la conducta o el pensamiento. Frente a esto,
creo que Engel da por supuesto aquello que un defensor de la
irreducibilidad de lo mental como Davidson tiene, precisamente,
que fundamentar, a saber: su anomalismo. Decir que las normas
de lo mental tienen que ser inespecificas porque de otro modo
habria reduccién, no ofrece ninguna elucidacién del sentido nor-
mativo peculiar que fundaria el anomalismo y que serfa la razén
en la que el propio Davidson ve su aporte en el debate.

Miés adn, incluso si se concediera la plausibilidad de interpre-
tarlo a la manera de Engel, dado que en el mejor de los casos s6lo
podriamos decir qué hacen las normas de lo mental, no podria-
mos ir mas alla de la dimension dedntica de la normatividad que
alude a la funcién constitutiva de los principios interpretativos.
Pero, entonces, a mi juicio lo que se elude o se escurre es el paso
conceptualmente necesario, en el nivel de la elucidacién filoséfi-
ca, para entender la asimetria en la que se funda la peculiaridad
de lo mental. Es decir, en mi opinién lo que se escurre es el nece-
sario dar cuenta del giro esencial que involucrarian los principios



Karina Pedace

interpretativos y que haria de los conceptos mentales algo singu-
lar. Veamos mds detenidamente cudles son mis razones.

En primer lugar, recordemos que en la caracterizacién david-
soniana, un evento es un evento mental siy sélo si tiene una des-
cripcién mental, esto es, una descripcién en la que figura esen-
cialmente un verbo de actitud proposicional y que los eventos
fisicos son aquellos que seleccionamos mediante descripciones
u oraciones abiertas que sélo contienen, esencialmente, el voca-
bulario fisico (Davidson, 1970/1980: 211). Segtn sostuve, David-
son asume asi un compromiso ontolégico con eventos desnudos,
es decir, con eventos que sélo segiin descripciones alternativas
serdn mentales o fisicos. El ambito extensional de los eventos
resulta, de esta suerte, “ciego a la dicotomia mental-fisico” (Da-
vidson, 1970/1980: 215).

Ahora bien, si en su esquema de eventos lo fisico termina
siendo de naturaleza tan lingiiistica o conceptual como lo men-
tal scudles son las razones para sostener que hay una diferencia
constitutiva radical entre ambos, un dualismo profundo entre
los conceptos mentales y los fisicos? Esto es, dado que lo fisi-
co también se exhibe como conceptos en el esquema davidso-
niano de eventos: ¢en qué sentido carecerian de condiciones de
correccion? Y sen qué sentido los conceptos fisicos se sustrae-
rian al alcance del principio constitutivo de la consistencia? Para
volver sobre la analogia que consideramos en el capitulo 4, asi
como la atribucién de una actitud proposicional a alguien en
un momento dado estd constreiiida por otras asignaciones de
actitudes que mantengan consistencia, la asignacién de una
medida de longitud a un objeto particular debe respetar, por
ejemplo, la ley de transitividad involucrada en la relacién “mas
largo que” y, de este modo, esta también constrefiida por otras
asignaciones de medida. No hay nada esencialmente normativo en
el primer caso, al menos no hay nada que no esté presente en el
segundo. En la medida en que son conceptos, tanto los fisicos
como los mentales tienen condiciones de correccion y principios que
constituyen su rango posible de aplicacion. ¢Cual es, entonces,
la explicacién de la pretendida peculiaridad normativa de los
conceptos mentales?

273



274

Capitulo 7

En el capitulo 4 anticipé mi respuesta: hay que elucidarla des-
de una dimensién evaluativa de la normatividad: la peculiaridad
de lo mental reside en el contenido de su especial principio consti-
tutivo, a partir del cual la racionalidad introduce el valor de con-
siderarnos como personas. Recordemos la conexién conceptual
intima que Davidson establece entre racionalidad y agencia, co-
nexién que se hace manifiesta en la teoria de la decisién racional
que abrazé a lo largo de los afos.”®® Asi, pues, parece que David-
son pone en juego la nocién de una racionalidad prictica. En esta
linea, tal vez no sea excesivamente aventurado decir que David-
son estd revitalizando la tesis kantiana de la primacia de la razén
practica, segiin la cual los valores tiltimos no son los cognitivos o
epistémicos sino los éticos: la racionalidad estd inextricablemen-
te unida al valor de la libertad, y seria esta unién la que abriria el
hiato entre esta dimensién y la de la mera necesidad natural'®

Su punto es que “no habria pensamiento si los individuos no
jugaran el rol indispensable e inevitablemente creativo de drbitro
final” (Davidson, 1998b/2001: 91).

Como es sabido, Kant tratd de separar la distincién mente-
cuerpo de la distincién persona-cosa, argumentando que la pri-
mera estd dentro del dmbito del entendimiento y la tltima den-
tro del ambito de la razon prdctica. No obstante, atin el propio
uso kantiano del término “racional” nos tienta a volver a juntar
las dos distinciones. Davidson sigue esta linea y a menudo usa
“racionalidad”, “normatividad”, “intencionalidad” y “agencia”
como si fueran co-extensivos.

A mi juicio, pues, la clave para comprender la relacién mente-
cuerpo no estd en comprender la irreducibilidad de lo mental a
lo fisico, sino en comprender la inescapabilidad de la normatividad.

188 En los 70 con el énfasis puesto, en mi opinién, en mostrar la peculiaridad
de la psicologia como ciencia y en los 80 y 90 con el énfasis puesto en el
entramado atributivo cotidiano al que, a su juicio, subyace dicha teoria.

189 En este sentido, vale la pena recordar que al comienzo de “Mental Events”
Davidson hace expresa su simpatia para con la formulacion kantiana del
problema que se propone tratar: el de dar cuenta de la ausencia de una
verdadera contradiccidn entre la libertad y la necesidad natural en las mismas
acciones humanas (cfr. 1970/1980: 207). Voy a volver sobre este punto en el
capitulo préximo.



Karina Pedace

En contraste, ninglin vocabulario meramente descriptivo es ines-
capable, excepto quizds el vocabulario de sentido comtn -por
razones kantianas/strawsonianas- en que describimos las movi-
mientos de los objetos macrofisicos perceptibles por los érganos
sensoriales humanos. Podriamos haber hecho un montén de
prediccién y control atin si no se nos hubiera ocurrido indagar
en un nivel microestructural, atn si la ciencia hubiera seguido
siendo aristotélica. Pero no hubiéramos podido siquiera hablar
-en términos de sentido comun o aristotélicos o corpusculares-—
a menos que no nos hubiéramos tratado ya mutuamente como
personas, que tienen deberes de responder a ciertas situaciones
con ciertas palabras en lugar de otras.

En efecto, en el capitulo en el que me ocupé de la respuesta da-
vidsoniana al problema mente-cuerpo, argumenté que la dimen-
sién dedntica propia del principio constitutivo de la racionalidad
s6lo se comprende cabalmente a partir de contemplar la dimen-
sién evaluativa en la que se engarza: en nuestra necesidad de ha-
llar comprensible a alguien, trataremos de construir una teoria
que “la haga consistente, creyente de verdades y amante de lo bueno”
(1970/1980: 222; mis italicas). De lo que se trata es de advertir,
tal como hace Bill Martin (1999), que el monismo anémalo no
es s6lo un principio de la filosofia de la mente, sino un principio
ético-politico. Sostuve, entonces, que el valor que pone en juego la
racionalidad es el de tratarnos mutuamente como personas.

Ahora bien, si asumimos la plausibilidad de llenar la lagu-
na conceptual de Davidson en torno al nivel normativo pecu-
liar de lo mental desde una concepcién de la racionalidad como
introduciendo el valor de considerarnos como personas, todavia
resulta necesario adherir a un supuesto adicional para defender
el caracter “irreduciblemente normativo” de lo mental (Davidson,
1974c/1980: 241).

En efecto, podria argiiirse, tal como sostiene Putnam (2002),
que las normas son tales a la luz de valores y que estos se encuen-
tran entretejidos con los hechos, de modo que el reconocimiento
de una dimensién normativa y una descriptiva no conduciria per
se necesariamente a un dualismo conceptual profundo, del tipo
que Davidson pretende establecer entre lo mental y lo fisico.

275



276

Capitulo 7

Por tanto, la diferencia radical entre los principios constitutivos
de lo mental y de lo fisico se sigue en la medida en que repose en el
compromiso con una dicotomia (y no una mera distincién) entre la
dimensién descriptiva y la evaluativa. Efectivamente, en varios pasa-
jes Davidson asume un compromiso explicito con esta dicotomia.'*®

En suma: en su peculiar respuesta al problema mente-cuerpo,
a los efectos de respaldar un dualismo profundo entre los con-
ceptos mentales y los conceptos fisicos, Davidson sostiene una
diferencia tajante entre la dimensién evaluativa propia de la ra-
cionalidad y la dimensién descriptiva del mundo de la necesidad
natural, posicién que resulta dificil de conciliar con su inscrip-
cién general en la tradicién critica de las dicotomias.

Por su parte, cuando consideramos el problema de la relacién
entre el lenguaje y el pensamiento, nos detuvimos en las aplica-
ciones que ofrece Davidson de la nocién de triangulacion. Prime-
ro, como una descripcion de las condiciones necesarias (comple-
tamente no intencionales) para el pensamiento; segundo, como
una descripcién de la situacion de aprendizaje en la que una cria-
tura aprende su primer lenguaje (la situacién en la que el pen-
samiento y el lenguaje “emergen”); y tercero, la situacién en la
que se determinan los contenidos de nuestras creencias percep-
tuales. Senalamos, asimismo, que hay una situacién triangular
adicional, la original en Davidson: la situacién de interpretacion
radical, es decir, cuando dos personas no comparten el mismo
lenguaje. El punto que, entonces, advertimos es que dado el ras-
go peculiar que atraviesa esta dimensién propiamente proposi-
cional, esto es, su normatividad, no podemos conectarla (y cabe
recordar que se trata de una imposibilidad por principio) con el
primer tridngulo (causal/fisico); tal es el sustento del anomalis-
mo de lo mental que acabamos de considerar. Caso contrario, la
reduccidn seria, en principio, posible.

190 Asi, por ejemplo, se vale de ella en “Deception and Division” a instancias
de discernir entre pensamiento desiderativo y autoengafio, por un lado,
y debilidad de la justificacion, por otro. En consonancia con esto emplea
la dicotomia para trazar una distincién entre tener una razén (evaluativa)
para creer cierta proposicion y tener una evidencia (cognitiva) a cuya luz es
razonable considerar verdadera la proposicién (cfr. Davidson, 1986b/2004).



Karina Pedace

Ahora bien, en este escenario, los dos participantes ya tienen
los conceptos de contenido objetivo y de verdad; saben lo que es
un objeto fisico y en qué consiste que una creencia sea verdadera
o falsa. Por su parte, vimos que tampoco podemos conectar con-
ceptualmente el tridngulo causal/fisico con aquel que se pone en
juego entre el nifio y el adulto que le ensefia la primera lengua.
Una vez mds, aqui nos topamos con la normatividad como aquel
rasgo que abre el hiato con la dimensién meramente descriptiva
del vocabulario causal/fisico. Veamos en qué sentido.

A juicio de Davidson, la interaccién entre el adulto y el nifio
en la situacion del aprendizaje ostensivo provee las condiciones
necesarias para la emergencia del lenguaje y el pensamiento pro-
posicional, al crear un espacio en el que el error sea posible. Lee-
mos en él:

Es dificil exagerar la magnitud del paso desde la disposicién in-
nata o aprendida a responder a estimulos de un cierto tipo, a
emplear un concepto con consciencia de la posibilidad de error.
Es el paso desde reaccionar a estimulos proximales a pensar acer-
ca de objetos y eventos distales, el paso desde la mera respuesta
condicionada hasta lo que Wittgenstein llamé “seguir una regla”
(1997¢/2005: 14).

La idea que estd detras de esta afirmacién es que uno no pue-
de fallar al actuar de acuerdo con una disposicion, pero uno pue-
de fallar al seguir una regla. Estamos suponiendo, dice Davidson,
que:

[e]l que aprende tiene muchos conceptos a su alcance, ¢pero cudl
es el correcto? Solamente quien le ensefia puede determinarlo. Se
necesitan dos para triangular la ubicacién del estimulo distal,
dos para una prueba objetiva de correccién o error. Si esto es asi,
debe serlo desde el comienzo, antes de que quien aprende tenga
la idea de objetividad cuando estd aprendiendo, por medio de
ostensiones lo que para empezar no son mds que maneras de es-
tablecer asociaciones, qué es juzgar que una respuesta es correcta
o es errénea. La posibilidad del pensamiento viene en compariia

(1998b/2001: 88).

277



278

Capitulo 7

Sin un intérprete, pues, no se puede dar contenido a la afir-
macién de que el hablante se ha equivocado. Ahora bien, llega-
dos a este punto cabe recordar sus diferencias con Kripkestein,
consideradas en la primera parte de este trabajo. Al respecto se
pregunta Davidson:

Pero al eliminar la condicién de que el hablante debe seguir
como el intérprete (u otros) lo haria(n), sno hemos destruido al
mismo tiempo inadvertidamente toda oportunidad de caracte-
rizar el error lingtistico? ¢Si no hay practica social con la cual
comparar la actuacion del hablante, no ocurrird que sea lo que
sea lo que diga el hablante éste estard, como sefiala Wittgenstein,
en concordancia con alguna regla (esto es, en concordancia con
alguna lengua)? (1992b/2001: 116)

En otras palabras, si el comportamiento lingiistico de los de-
mds no proporciona la norma al hablante, ¢qué lo puede hacer?
Al considerar el problema de la relacién entre el lenguaje y el pen-
samiento, hemos visto que Davidson se opone explicitamente a
apelar a la dimension dedntica de las convenciones o reglas ala hora
de oftrecer su elucidacién de qué es hablar una lengua. En efecto,
hemos advertido que afirma que:

Deberfamos preguntarnos sobre la adecuacién del concepto de
seguir una regla para describir lo que se supone que es hablar
una lengua. Cuando hablamos de reglas del lenguaje, usualmente
pensamos en las descripciones que los gramdticos o los lingtiistas
hacen de la practica (generalizada e idealizada), o en las prescrip-
ciones que los gramaticos desean que se sigan. Las reglas pueden
servir de ayuda para aprender una lengua, pero sélo podemos dis-
poner de esa ayuda en la adquisicién de una segunda lengua. La
mayor parte del aprendizaje de coémo usar las palabras se logra sin
aprender explicitamente ningun tipo de regla (1992b/2001: 113).

Hasta aqui, hemos visto que aquello que introduce el “paso”,
cuya magnitud “no puede exagerarse”, entre el primer tridngulo
y aquel en el que interactian el adulto que ensefia y el nifio que
aprende es la dimensidén dedntica de la normatividad que se pone
en juego en el concepto de correccion como la otra cara del error



Karina Pedace

posible. En la primera etapa del aprendizaje ostensivo, el error no
tiene sentido para el que aprende, porque no hay nada acerca de
lo cual estar equivocado, y “donde el error no tiene sentido, no
hay un concepto o pensamiento” (1997e/2005: 14).

Ahora bien, a la hora de precisar en qué sentido la interac-
cién con el adulto provee una “norma” que permita percatarse
de la distincién entre lo meramente creido y lo que es el caso,
Davidson rechaza abiertamente la otra dimensién dedntica que
hemos considerado, a saber, que se pueda elucidar en términos
de “reglas”. Hemos sefialado ya que parece apuntar a una di-
mensién no meramente dedntica de la normatividad, sino a los
valores ulteriores en los que reposa nuestra comprensién mutua.
Segiin vimos en el capitulo dedicado al problema de la relacién
entre el lenguaje y el pensamiento, Davidson afirma que quienes
insisten en que las pricticas compartidas son esenciales estan
parcialmente en lo correcto: debe haber un grupo interactivo para
que emerjan el lenguaje y el pensamiento proposicional. Y dice:

dado un terreno suficientemente comtin podemos comprender y
explicar las diferencias; podemos criticar, comparar y persuadir.
El punto central es que encontrar el terreno comdn no es resul-
tado de la comprensién, sino una condicion de ella: si compren-
demos sus palabras, existe un terreno comun, un “modo de vida
compartido” (Davidson 1984c¢/2004: 37).

Y sostiene

asi como con la creencia, no hay espacio para relativizar los va-
lores, o para preguntar si las comparaciones interpersonales de
valores son posibles.

La Uinica manera que tenemos para saber cudles son los valores
de otro es la que ~como en el caso de la creencia- se constituye en
un marco comun (Davidson 1995¢/2004: 50).

De este modo

las criaturas racionales son necesariamente habitantes del mis-
mo mundo objetivo que nosotros y necesariamente comparten sus
principales valores (leading values) con nosotros (1984c/2004: 36).

279



280

Capitulo 7

Ahora bien, en la primera parte de este trabajo argumenté que
uno de los puntos de contacto entre las posiciones de Putnam y
Davidson consiste en su defensa de la objetividad de los valores.
Al respecto Davidson aclara que no estd diciendo que “los valo-
res son objetivos porque hay mds acuerdo que el que ‘encuentra
el 0jo” y ciertamente tampoco estd diciendo “que aquello en lo
que acordamos es por tanto verdadero. La importancia de un
trasfondo de creencias y valores compartidos (background of sha-
red beliefs and values) es que tal trasfondo nos permite dotar de
sentido a la idea de un estandar comiin de lo correcto y lo erroneo, lo
verdadero y lo falso” (1995¢/2004: 51; mis italicas). El error pue-
de ser inteligible “sélo si hay un adecuado trasfondo de acuerdo”
(1993d/2005: 43).

En consecuencia, segin argumentamos oportunamente, re-
sulta que la dimensién dedntica de la normatividad, que se exhibe
en el argumento que ofrecimos en el capitulo correspondiente al
problema de la relacién entre pensamiento y lenguaje, esto es, el
argumento a partir del error (segtin el cual para tener el concepto
de creencia se debe tener el concepto de error y para ello se debe
estar en comunicacién con otros) supone una dimensién evalua-
tiva de la normatividad en el siguiente sentido: sin un trasfondo
de valores compartidos que constituyen un terreno comun, la
comunicacién no podria tener lugar.

Por tanto, la estrategia davidsoniana para defender la “mag-
nitud” nunca “exagerada” del paso desde el tridngulo inicial, a
aquel en el que emergen el pensamiento y el lenguaje, deviene un
“salto”, un “paso de prestidigitacién” en la medida en que, una
vez mas, la argumentacién reposa en una dicotomia (y no una
mera distincién) entre la dimensién descriptiva de los conceptos
fisico-causales propios del primer tridngulo y la dimensién eva-
luativa que posibilita la emergencia del pensamiento y el lenguaje
en el segundo tridngulo (nifio-adulto) y que se exhibe cabalmen-
te en el tercero (entre adultos normales).

Ahora bien ¢cudles son los valores que constituyen el trasfon-
do requerido por la comprensién? Davidson se encarga de enfati-
zar que hay un “lugar de partida y el lugar concierne a los valores
o deseos. No seria errado decir que las actitudes evaluativas y



Karina Pedace

las acciones que las revelan forman el fundamento de nuestra
comprensién del habla y la conducta de los otros” (1984¢/2004:
35). Enfatiza que “no hay una lista fija de estdndares, ni una
jerarquia eterna de valores a los que todos debamos suscribir”
(1993/2005: 169), pero al mismo tiempo subraya que “tendria-
mos que esperar que los valores iluminados (enlightened values)
converjan [...] tendriamos que esperar que la gente iluminada y
que se comprende completamente entre si acuerde en sus valores
bdsicos” (1995¢/2004: 49). En el capitulo relativo al problema de
la relacién entre el pensamiento y el lenguaje, argumenté que el
valor basico que subyace al tipo de acuerdo que posibilita la com-
prension es el de considerarnos como personas.

En efecto, el propio Davidson alude al valor en cuestién al
referirse a “nuestros valores y creencias fundamentales” entre los
que cuenta -ademads de la nocién de persona- al “conocimiento”,
la “virtud” y la “honestidad” (cfr. 1994b/2005: 259).

Ahora bien, si también a propésito del problema de la rela-
cién entre el pensamiento y el lenguaje asumimos la plausibili-
dad de llenar la laguna conceptual de Davidson en torno al ni-
vel normativo peculiar de lo mental desde una concepcién de
la racionalidad como introduciendo el valor de considerarnos
como personas, todavia resulta necesario adherir a un supuesto
adicional para defender el caracter “irreduciblemente normativo
de lo mental” y sostener que hay un problema conceptual quizas
“insuperable” a la hora de describir la aparicién del lenguaje y
el pensamiento: la existencia de una dicotomia (y no una mera
distincién) entre la dimensién descriptiva del primer tridngulo y
la normativa que se exhibe cabalmente en el que tiene lugar entre
adultos normales que nos tratamos como personas.

Una vez mds, nos topamos aqui con una dicotomia que es di-
ficil de compatibilizar con la posicién critica de Davidson frente
a las dicotomias tradicionales.

Por su parte, al abordar el problema de las perspectivas de
primera y tercera personas en la atribucién mental, hicimos ma-
nifiesto que si bien Davidson no interviene explicitamente en el
debate, su posicidn suele interpretarse en términos “teoricistas”
que lo ubican defendiendo una perspectiva de “tercera persona”.

281



282

Capitulo 7

Frente a esta lectura estindar de su posicién, nos detuvimos en
precisiones que él mismo ofrece (especialmente en Davidson,
1986/2005 y 1998/2005) y que, segiin vimos, desalientan ese en-
rolamiento. En vistas de ello, concluimos que alli donde logra
ofrecer una articulacién precisa de las nociones de “subjetividad”
y “objetividad”, no puede decirse lo mismo de su tratamiento
de la “intersubjetividad”. En efecto, en mi opinién, Davidson no
logra darle sustento a una afirmacién crucial como la siguiente:

Asi al introducir explicitamente al intérprete completamos en un
microcosmos la situacién social que da contenido a la idea de
estar en lo correcto o equivocado acerca de un mundo publico com-
partido. Un intérprete no es un espectador ocioso [idle bystander]: es
un jugador esencial [essential player] en una actuacién [performance|
que requiere interacciones causales complejas entre la gente y el

mundo (1995¢/2004: 49; mis itélicas).

En este pasaje, Davidson conecta la normatividad entendida
desde la dimensién dedntica concerniente al concepto de correc-
cion (contracara del concepto de error) con la introduccién de
un intérprete que no sea un mero “espectador ocioso” o “des-
interesado”; esto es, en términos de la polémica que vimos en el
capitulo anterior, con la introduccién de una perspectiva que no
serfa propia de la “tercera persona”.

Tal como anticipé, la idea de un “participante” o “jugador esen-
cial” requiere abandonar el planteo tradicional en que se esta-
bleci6 el debate en torno a la atribucién mental, esto es, como
restringido a las perspectivas de primera y tercera persona, para
dar cabida a una genuina perspectiva de segunda persona. Sélo en-
tonces la normatividad dedntica a la que aludimos mds arriba
quedara adecuadamente caracterizada. Recordemos, brevemen-
te, la manera en que dicha perspectiva pretende diferenciarse de
las dos canoénicas.

Por un lado, para establecer la diferencia entre las perspecti-
vas de primera y segunda persona se suele acudir a la distincién
entre la empatia y la simpatia. El fenémeno de la simpatia (como
resena Wispé (1986) en su ya clasico articulo, citado en Scotto
(2002), donde intenta distinguir ambos conceptos) consiste en



Karina Pedace

la conciencia y participacion en el sufrimiento o, mas ampliamen-
te, en las emociones de otra persona. Se distingue de la empatia
que es el intento de comprender estados positivos o negativos
del otro. La etimologia de estas dos expresiones sugiere una dife-
rencia de significado -a pesar de que en la literatura se emplean
con cierta frecuencia de manera intercambiable-: el prefijo “sim”
significa “con”, “junto con”, mientras que el prefijo “em” signi-
fica “en”.

Wispé describe la diferencia entre empatia y simpatia del si-
guiente modo:

En la empatia el yo es el vehiculo para la comprensién, y nunca
pierde su identidad. La simpatia, por otra parte, tiene mds que
ver con la comunién que con la certeza [...]| En la empatia uno se
sustituye a uno mismo por otra persona; en la simpatia uno sus-
tituye a otros por uno mismo. Saber cémo se sentiria ser esa per-
sona es empatia. Conocer lo que seria ser esa persona es simpatia.
En la empatia uno actda “como si” uno fuera la otra persona [...]
el objeto de la empatia es la comprensién. El objeto de la simpa-
tia es el bienestar de la otra persona. En suma, la empatia es un
modo de conocimiento, en tanto que la simpatia es un modo de
relacionarse.

La empatia es uno de los mecanismos bésicos que, segtin los
teéricos de la simulacidn, explican el funcionamiento de la atri-
bucién mental en la folk psychology, oponiéndola a los procesos
inferenciales postulados por la Teoria de la Teoria. Se trata de un
mecanismo de primera persona que estriba en la capacidad para
comprender a otro y no se restringe a una experiencia afectiva,
aunque puede incluirla. La simpatia, en cambio, implica el expe-
rimentar el estado mental o emocional del otro y, en este sentido,
involucra compartir una experiencia con alguien mds. Al consti-
tuir un comportamiento social basico precede a la empatia y no
a la inversa (aunque, desde luego, no todos coinciden en explicar
las cosas de este modo). Goldie (2000) asemeja la simpatia a la
empatia en la medida en que ambas presuponen algin tipo de
comprensioén, negando en cambio este rasgo al contagio emocio-
nal, el que no podria incluso ser descripto tampoco como una

283



284  Capitulo 7

respuesta en algiin sentido apropiada a las conductas de los de-
mis. Goldie avanza todavia mas al afirmar que para comprender
las emociones de los demds no se requiere ser capaz de contagiar-
se emocionalmente (2000: 177-219). La empatia y otros procesos
implicados en la adscripcién mental que discuten los simulacio-
nistas son mecanismos y habilidades basicamente intelectuales,
no emocionales, tal como advierte Scotto (2002).

Lo cierto es que, podria alegarse, que la simpatia es un fené-
meno intencional mas basico y primitivo, como bien reconocia
Wittgenstein: “Lo que es esencial para nosotros es, después de
todo, el acuerdo espontaneo, la simpatia espontanea” (Investigacio-
nes Filosoficas, # 699; mis italicas). Creo que no es aventurado pen-
sar que, en esta misma linea (es decir, apelando a una perspectiva
de segunda persona) podria ofrecerse una articulacién del tipo
de acuerdo que, a juicio de Davidson, subyace a la comprension
y que deja sin precisar, en la medida en que sélo se atiene a la
perspectiva de “tercera persona” (pese a vislumbrar la riqueza de
introducir una alternativa que sélo “bautiza” sin explorar).

Por su parte, y respecto de diferenciar la perspectiva de segun-
da persona de la de tercera, recordemos que Wittgenstein cuestio-
né también los intentos de interpretar las competencias ordina-
rias para la comprensién mental como basadas en alguna clase
de teoria (en el fragmento #223 de Zettel sostiene explicitamente
que “[...] el lenguaje ingenuo’, nuestro modo de hablar ingenuo,
normal, no contiene teoria alguna [...] acerca de ningtin fenéme-
no psicoldgico, ‘no muestra ningun tipo de teoria’, (tampoco una
‘teoria popular’) sino tan sélo conceptos mediante los cuales ha-
blamos acerca de ellos”. Como sefialamos en el capitulo anterior,
para estos enfoques demasiado intelectualistas de la comprensién
mental, Wittgenstein proponia un remedio no-teérico: “[...] uno
quisiera decir: Vive un tiempo entre nosotros y lo entenderas”
(Observaciones sobre la Filosofia de la Psicologia, 11, # 630).

Frente a una concepcién como la davidsoniana, para muchos
demasiado tensionada por una visién “teoricista”, tal como se-
fiala Scotto (2002), la atribucién mental desde la perspectiva de
segunda persona es un conjunto de habilidades o una compe-
tencia compleja para la comprensién reciproca, cuyo desarrollo



Karina Pedace

y expresion se da en contextos interactivos, a la vez publicos, so-
ciales y practicos. Como ya advertimos, es evidente que la nocién
misma de “segunda persona” tiene una didfana filiacién en la
gramatica de los pronombres personales (que, como sefiala Sco-
tto, es un primer indicador vago pero correcto de la nocién que
se quiere considerar), esto es, es la categoria con la cual hacemos
alusién a otro que estd proximo, frente a quien se estd en cierta
relacién y quien puede constituirse en un “jugador esencial” o
“participante”, distinguiéndose asi de la “tercera persona” o “es-
pectador ocioso” y de uno mismo, el “yo” o “primera persona”.

La atribucién intencional, desde la perspectiva de segunda
persona ocurre asi en un marco interactivo o, incluso, en sus
manifestaciones mds simples; es ella misma una clase de interac-
cién. A la vera de esta nocién se abre, entonces, también la posi-
bilidad de precisar el tipo de interaccién que a juicio de Davidson
es propia del grupo (interacting group, 1994/2005: 125) que estd a
la base de la comprensién.

Ahora bien, segiin vimos en el capitulo anterior, pese a que
Davidson parece avizorar la riqueza conceptual que ofrece la pers-
pectiva de segunda persona, no la despliega. Asimismo, advertimos
que a diferencia de los otros dos problemas considerados (el pro-
blema mente-cuerpo y el problema de la relacién entre el pensa-
miento y el lenguaje) Davidson no interviene explicitamente en el
debate en torno a la atribucién mental. Sin embargo, a partir de
lo que consideramos hasta aqui podemos aventurar una hipétesis
plausible acerca de su “ceguera” frente a la capacidad explicativa
de esta perspectiva. Las dimensiones subjetiva y objetiva, esto es,
las perspectivas de primera y tercera persona que él explora, son
dos caras de la misma “moneda” que se pone en juego en la in-
terpretacién que tiene lugar entre adultos normales, esto es, ahi
donde los conceptos de actitud proposicional tienen una cabal
aplicacién y poseen la normatividad como rasgo constitutivo.

En otras palabras: tanto la presuncién a favor de la verdad del
hablante, como la adopcién de la perspectiva del intérprete, se re-
velan como condiciones necesarias de la interpretacién. Dado su
caricter “irreduciblemente normativo” se clausura por principio
toda posibilidad de dar cuenta de como emergen. Recordemos

285



286

Capitulo 7

que dado que “no tenemos una manera de hacer corresponder
los eventos descriptos con el vocabulario de lo fisico con even-
tos descriptos con el vocabulario mental y no podemos esperar
encontrarla [...] Esto quiere decir que quizds haya un problema
insuperable en dar una descripcién plena de la aparicién del pen-
samiento. Doy gracias de no estar en el campo de la psicologia
del desarrollo” (1997¢/2001: 128). La imposibilidad de vislum-
brar la riqueza conceptual de la perspectiva de segunda persona
tiene que ver, en mi opinién, con que recoge un tipo de interac-
cién que relaciona aquello que, segin Davidson, por principio
no podria conectarse: las relaciones causales con otro préximo
pasibles de ser recogidas por un vocabulario meramente descrip-
tivo con las relaciones normativas que tienen lugar en la instancia
interpretativa normal entre adultos. Aquello que impide, pues, la
posibilidad de elucidar la normatividad de lo mental en el senti-
do pretendido por Davidson, esto es, mediante su conexién con
un “jugador” o “participante esencial” (y no un mero observador
o espectador desinteresado u ocioso) es, una vez mds, el compro-
miso de Davidson con la dicotomia (y no una mera distincién)
entre una dimensién descriptiva y una normativa.

Como podrd apreciarse a esta altura, la consecuencia mas
perniciosa que, en mi opinién, posee su adhesién a dicha dicoto-
mia es que (como observa Putnam, 2002) se detiene la discusién.
En efecto, vimos que a propésito del problema mente-cuerpo, el
problema de la relacién entre el pensamiento y el lenguaje y el
problema de las perspectivas de la primera y la tercera persona de
la atribucién mental, la discusién se clausura por principio. Esta
consecuencia constituye, a mi juicio, una buena razén para aban-
donar la dicotomia en cuestién. Veamos, mas detenidamente, so-
bre qué pilares se la puede rechazar y qué horizonte conceptual
se abre en caso de hacerlo.

Como cuestién preliminar, cabe sefialar que una estrategia
posible es la de quienes apuntan a socavar la dicotomia descripti-
vo-normativo per se, esto es, en términos absolutos, tal como es el
caso de Putnam (2002), cuyos lineamientos centrales reconstrui-
mos en la seccién anterior, y cuyo propdsito es mds ambicioso
que el que persigo en el presente trabajo.



Karina Pedace

En efecto, mi argumentacién en contra de la dicotomia des-
criptivo-normativo es, en cambio, relativa a la contribucién de
Davidson en filosofia de la mente. En este sentido, creo que mi in-
dicacién debe leerse con cautela. Como sefialé al principio de este
capitulo, tradicionalmente se considera que una dicotomia es ex-
clusiva y excluyente. Mi sugerencia a propésito de despojarnos de
la dicotomia descriptivo/normativo presentara las dos siguientes
salvedades: por un lado, pretendo que alcance sélo a las singula-
res respuestas que ofrece Davidson a los tres problemas aqui con-
siderados (esto es, no pretendo hacerla extensiva a otros dominios
de reflexién, al menos no en el presente trabajo); por otro lado,
me interesa retener los polos de la distincién pero prescindiendo,
simplemente, de su caracter excluyente, es decir, habilitando un
espacio conceptual en que lo descriptivo y lo normativo puedan
entrelazarse (en consecuencia, no cuestionaré su caracter exclusi-
vo y no propondré, por tanto, una tercera alternativa).

En primer lugar, creo que hay una interpretacién plausible
de la posicién de Davidson que hace que su adhesién a la dico-
tomia descriptivo-normativo se revele como inconsistente -o, al
menos, como entrando en una fuerte tensidon- con el resto de su
sistema. En efecto, creo que es posible ofrecer una lectura de su
contribucién en clave pragmatista. En la primera parte de este
trabajo sefialamos que -inter alia- Glock propone una interpre-
tacion en esa direccion. Sostiene que Quine y Davidson pueden
considerarse “pragmatistas logicos”™ han estado influidos por el po-
sitivismo légico, por un lado, y por el pragmatismo americano,
por otro. Lo que conecta sus posiciones es, como hemos dicho,
una antropologia filoséfica, una concepcién singular del ser hu-
mano y de la accién humana.

A su vez, al rechazar el dualismo esquema-contenido que
el empirismo légico daba por supuesto, Davidson, dice Glock,
mantuvo la légica pero se desembarazé del empirismo, mantuvo
la atencién en el lenguaje y se deshizo de la epistemologia. Nos
permitié usar las intuiciones de Frege para confirmar las doctri-
nas holista y pragmatista de Dewey. Su trabajo hace posible el
tipo de sintesis de pragmatismo y positivismo que Morton Whi-
te previé como posible “reunion in philosophy”.

287



288

Capitulo 7

Por su parte, Rorty (1986) caracteriza al pragmatismo como
un movimiento que se ha especializado en desmantelar dualis-
mos y en disolver los problemas tradicionales creados por esos
dualismos. A su juicio, la cercana filiacién de la obra de David-
son en la de Quine y, a su vez, la de Quine en la obra de Dewey,
torna tentador verlo a Davidson como perteneciente a la tradi-
cién pragmatista americana. En este sentido, bajo la acepcion
propuesta por Rorty, creo que es plausible pensar en Davidson
como un “pragmatista”,'”! que ha adherido a las criticas quinea-
nas hacia el reduccionismo neopositivista y la dicotomia analiti-
co-sintético y ha denunciado la dicotomia esquema-contenido.
Asi leemos:

En vez de decir que es la dicotomia esquema-contenido la que
ha dominado y definido los problemas de la filosofia moderna,
podriamos entonces también decir que es la manera en que se ha
concebido el dualismo entre lo objetivo y lo subjetivo. La razén
de ello es que ambos dualismos tienen un origen comun: un con-
cepto de mente con sus estados y objetos privados.

He llegado al punto al que me estaba dirigiendo puesto que me
parece que el cambio mds promisorio e interesante que ocurre
en filosofia actualmente es que estos dualismos se estin ponien-
do en cuestién de nuevas maneras o que se estan redefiniendo
radicalmente. Hay una buena oportunidad para que sean aban-
donados, al menos en su forma presente. Estamos asistiendo a la
aparicién de una vision revisada de la relacién entre la mente y el
mundo (1988/2001: 43).

En la primera parte de este trabajo, he sostenido el cardc-
ter crucial que posee su critica a la concepcidn cartesiana de la
mente. Al desmantelarla, Davidson pretende poner en jaque los

191 Soy plenamente consciente de que Davidson ha negado de manera explicita
que su ruptura con la tradicién empirista lo convierta en pragmatista (1984:
xviii). El concibe el pragmatismo en términos de una identificacién de
verdad con asertabilidad bajo condiciones ideales. Pero, como advierte Rorty,
si tal identificacion es esencial al pragmatismo, en efecto, Davidson es tanto
anti-pragmatista como anti-empirista. No obstante, bajo la acepcién mds
acotada que propone Rorty, coincido con él en que es tentador interpretar a
Davidson como un pragmatista.



Karina Pedace

dualismos modernos que reposan en ella. De este modo, no sélo
comparte la critica quineana al dualismo analitico/sintético (y,
con ella, el repudio a la distincién entre creencia y significado
y entre teoria integral y lenguaje; cfr. 1994¢/2005: 81), sino que
va més alld y denuncia el dualismo entre esquema y contenido
como el “tercer dogma del empirismo” (1974/1984: 189).

Ahora bien, si la lectura que propongo es correcta, la peculiar
concepcién de la mente “social e interactiva” que propone sobre
la cartesiana tradicional reposa, a su vez, en la dicotomia entre
la dimensién descriptiva de los conceptos fisicos y la dimension
normativa “esencial” de los conceptos mentales. Dada la historia
en la que dicha dicotomia hunde sus raices -segtin el relato de
Putnam (2002) que reconstrui en el apartado anterior- podria-
mos bautizarla como el “cuarto dogma del empirismo”.

Mi invitacién es, entonces, a que despojemos su filosofia de
la mente del dualismo en cuestién. En mi opinién, al desemba-
razarlo de la dicotomia entre una dimension descriptiva y una
dimensién normativa creo que tornamos mas “davidsoniano” a
Davidson al hacerlo mds “consistente” con su propia inscripcion
en la tradicién critica de las dicotomias tradicionales.

Luego de los tres célebres “dogmas” del empirismo, a saber:
el reduccionismo neopositivista, la distincién analitico-sintético
y el dualismo esquema-contenido, la dicotomia descriptivo/nor-
mativo podria concebirse como un “cuarto dogma” que tiene la
consecuencia indeseable, a mi juicio, de detener —por principio-
la discusién acerca de como aparece en nosotros lo que nos hace
peculiares. Asi, si logramos deshacernos de dicha dicotomia, des-
mantelamos la condicién de posibilidad para que surja el “pro-
blema conceptual” sobre el que nos advierte Davidson, y abrimos
con ello un nuevo horizonte conceptual.

Con todo, considero que mds alld de estas razones “externas”
que reposan en la posible filiacién de la filosofia de Davidson en
la tradicién pragmatista americana, hay razones “internas” a su
propio planteo que instan al abandono de la dicotomia descrip-
tivo/normativo. Veimoslo mds detenidamente.

En la primera parte de este trabajo vimos que un rasgo cen-
tral de la posicién defendida por Davidson es que el recurso al

289



290

Capitulo 7

principio de caridad no es una opcién disponible al intérprete
que este pueda tomar o dejar de lado, sino que la asuncién de
una perspectiva caritativa es condicién de posibilidad de toda
interpretacién. La interdependencia entre creencia y significado
impone el principio de caridad al intérprete, y la inica alterna-
tiva real a la aplicacion del mismo es el colapso total de la em-
presa interpretativa. No resulta adecuado, entonces, pensar la
atribucién caritativa de creencias verdaderas y coherentes (segin
el juicio del intérprete) como una suposicién o una hipétesis, ya
que de ese modo sugerirfamos que, al igual que con cualquier
otra hipétesis, podriamos eventualmente contrastarla o al me-
nos concebir las circunstancias en que podriamos, en principio,
llegar a reconocer su falsedad o su adecuacion. En el caso de la
caridad, sin embargo, esta posibilidad se encuentra por principio
clausurada, ya que para reconocer la falsedad de las atribucio-
nes que la caridad demanda tendriamos que poder contar con
alguna medida contra la cual poder evaluar su correccién, o al
menos concebir la posibilidad de tal medida. El problema radica
en que esta medida sélo podriamos encontrarla al interior de
alguna interpretacién, y la conclusién del andlisis ofrecido por
Davidson es precisamente que seguir los dictados de la caridad
es, ante todo, condicién de posibilidad de toda interpretacion.
Segtin afirma Davidson:

La politica de acomodamiento racional o caridad en la interpre-
tacién no es una politica en el sentido de ser una entre muchas
politicas exitosas posibles. Es la tinica politica disponible si que-
remos entender a los demads. De este modo, en lugar de llamarla
una ‘politica’, hariamos mejor en concebirla como una forma de
expresar el hecho de que las criaturas con pensamientos, valo-
res y habla deben ser criaturas racionales, deben habitar nece-
sariamente el mismo mundo objetivo que nosotros habitamos,
y deben compartir necesariamente los valores que nos guian
(1984¢/2004: 36).

Creo que se imponen dos comentarios, al menos, para aclarar
el sentido preciso de esta observacién. En primer lugar, como ob-
servamos oportunamente, que el intérprete deba proceder bajo



Karina Pedace

la suposicién del acuerdo entre sus creencias y las del hablante
no implica que haya ningtin asunto particular sobre el que no
sea concebible la diferencia de opinién. La tesis de Davidson es
que toda diferencia local, dondequiera que se encuentre, deberd
ubicarse dentro de un panorama de acuerdo global (so pena de
ininteligibilidad), ain cuando no sea posible ni necesario sefialar
a priori ningun conjunto determinado de creencias sobre el que
ambos deban coincidir.

En segundo lugar,'”* el marco de acuerdo prescripto por la
caridad debe alcanzar a todo el conjunto de las actitudes propo-
sicionales del hablante. Segiin la formulacién de esta idea en
“Mental Events”, el principio de caridad no nos demanda tni-
camente encontrar que los hablantes interpretados son (mayor-
mente) consistentes y que sus creencias son (mayormente) verda-
deras, sino que exige igualmente que sean, a juicio del intérprete,
“amantes de lo bueno” (1970/1980: 222).

Esta extension del alcance de la caridad resulta inevitable si
creemos, siguiendo a Putnam (2002), que el colapso de la dicoto-
mia entre lo descriptivo y lo valorativo estd dado por el holismo
resultante de rechazar la dicotomia entre lo analitico y lo sinté-
tico. En el caso Davidson, la conclusién no es requerida sélo por
su adhesién al holismo semantico (el ‘holismo intra-actitudinal’
que examinamos en la primera parte de este trabajo), sino que es
al mismo tiempo reforzada por su tesis de la imbricacién entre
las diferentes actitudes que asumimos ante esos contenidos (el
“holismo inter-actitudinal”, que denominamos también como
“holismo psicolégico”), que vuelve dramadtica la diferencia entre
tener una actitud proposicional y no tener ninguna. Este doble
aspecto del holismo propio de lo mental bloquea todo intento
de restriccién de la aplicaciéon de la caridad a un subconjunto
seflalado de actitudes proposicionales.

Si la interpretacién ha de ser posible, entonces, el intérprete
debera proceder segtin el principio normativo de la caridad, y si
ha de interpretar caritativamente, ha de suponer que las emisio-

192 Agradezco a Federico Burdman haberme iluminado esta segunda via de
reflexion.

291



292

Capitulo 7

nes del hablante expresan un conjunto ampliamente coherente
de pensamientos, que sus creencias son mayormente verdaderas
y que sus valores son mayormente los correctos, segiin sus propios
estandares. Hay, pues, un derrotero conceptual al interior de la
propia propuesta davidsoniana que parece conducir desde el
rechazo de la dicotomia analitico-sintético a la adhesién de un
compromiso holista que hace colapsar el trazado de una distin-
cién tajante entre elementos que serian meramente descriptivos
y elementos valorativos.

Adicionalmente, en polémica con Rorty el propio Davidson
considera que la dicotomia descriptivo/normativo es un lastre
del viejo positivismo:

Estoy sorprendido al encontrar que Rorty, quien se opone tanto
a distinguir el vocabulario mental del vocabulario de la ciencia
natural, compre la vieja distincién positivista entre el “vocabula-
rio descriptivo de la intencionalidad” y el “vocabulario prescriptivo
de la normatividad” (1998/2005: 320; mis italicas).

Frente a esta dicotomia él afirma que lo mismo que dijo acer-
ca de las creencias lo sostiene respecto de los valores morales:

[a]ntes de que podamos decir que dos personas estin en des-
acuerdo acerca del valor de una accién u objeto, debemos estar
seguros de que es la misma accién u objeto y que son los mismos
aspectos de esas acciones u objetos los que tienen en mente. Las
consideraciones que prueban la disputa genuina -las conside-
raciones que conducen a la interpretacién correcta- revelaran
también los criterios compartidos que determinan dénde yace la
verdad (Davidson 1995¢/2004: 47).

Y desafiando abiertamente la dicotomia descriptivo/normati-
vo, propia del empirismo cldsico y légico, afirma explicitamente
la siguiente tesis de “imbricacion”: “los valores estan enraizados
en las cosas” (values are rooted to things; 1995¢/2004: 52).

Ante este estado de la cuestion mi propuesta es, pues, la si-
guiente: Si el trazado de las dimensiones descriptiva y normati-
va resulta insostenible como dicotomia incluso al interior de la
propia filosofia de la mente de Davidson, podemos conservarlo,



Karina Pedace

no obstante, como una distincién mas modesta -de grado- para
retener la normatividad de lo mental, pero sin pagar el precio
que paga Davidson: el de un dualismo profundo que impide, por
principio, la posibilidad de contar una historia acerca de como
pasamos de lo pre-conceptual a lo conceptual, acerca de qué nos
hace ser quienes somos.

En una linea consonante con la que propongo aqui, Ram-
berg (2000) ofrece su iluminadora lectura de la filosofia de la
mente davidsoniana. A su juicio, hay una precedencia de la di-
mensién normativa, que permea toda dimensién descriptiva. En
este sentido, al igual que pretendo con mi planteo, se conservan
los polos normativo y descriptivo de la distincién (esto es, su
caricter exclusivo), pero se socava su cardcter excluyente, es decir,
se habilita la posibilidad conceptual de que las dimensiones se
“entrelacen”.

Todo vocabulario descriptivo presupone un vocabulario nor-
mativo, no en virtud de relaciones inferenciales entre oraciones
de un vocabulario y oraciones del otro, sino pragmdticamente:
no podemos desplegar el vocabulario descriptivo a menos que
podamos desarrollar el normativo (asi como no podriamos em-
plear un destornillador si no tuviéramos manos). En opinién de
Ramberg, si Davidson estd en lo correcto, describir algo es una
habilidad que tenemos sélo porque es posible para otros vernos como
personas como en una conformidad general a las normas que en-
carnan los predicados de la agencia. La agencia, entendida como
la habilidad de ofrecer descripciones en lugar de ruido, sélo apa-
rece si un vocabulario normativo ya esta siendo usado: las descrip-
ciones emergen como descripciones de cualquier tipo sélo con-
tra un trasfondo supuesto de conducta propositiva y, por tanto
normativamente describible por parte de los comunicadores in-
volucrados.

Ahora bien, ¢por qué nos tienta juntar los conceptos de mente
y de persona y de racionalidad como intencionalidad y racionali-
dad como tener responsabilidades? ;Por qué esta tentacién fue lo
suficientemente fuerte como para hacer caer a Kant en la meta-
fisica, al sostener que la libertad sélo es posible si hay un tipo
de realidad no espacio-temporal? Segtin Rorty, la respuesta que

293



294  Capitulo 7

Ramberg ofrece a las dos preguntas es que hay una yuxtaposi-
cién considerable entre seres que hablamos acerca de (talk about)
usando el vocabulario intencional y seres entre quienes nos habla-
mos (talk to) usando el vocabulario normativo. Hay muchos voca-
bularios descriptivos (maneras de conferir “sapiencia” a diferen-
tes patrones causales en el mundo) y muchas comunidades de
usuarios de lenguaje, pero siempre debemos, a la vez, recoger tal
patrén y pertenecer a alguna comunidad. No podemos parar de
prescribir y sélo describir.

De esta suerte, los intereses predictivos que estdn expresados
en el vocabulario de la agencia son de un tipo muy peculiar: se
activan revelando los tipos de rasgos que nos permiten recono-
cernos a nosotros mismos en aquello acerca de lo cual estamos
hablando, y traer a la luz aquellas complicadas consideraciones
en torno a la nocion moral de persona.'*?

En una linea afin, leemos en Bill Martin:

Davidson acepta no sélo la posibilidad de lo ético, sino, més atn,
la inevitabilidad de la posibilidad de lo ético. Para Davidson, par-
ticipar de un lenguaje es depender de la posibilidad de lo ético,
dado que es estar comprometido eny, en efecto, ser formado por
un despliegue nunca completo [...] de lenguaje y evaluacién. (En:
Hahn, 1999: 345).

Mi invitacién es, pues, la siguiente: Una vez que nos hemos

193 En este espiritu, Ramberg (2000) propone que en lugar de leer a Davidson
bajo el signo de Brentano, esto es, en términos de la irreducibilidad de la
intencionalidad, pasemos a leerlo en la clave hegeliana de nuestro mutuo
reconocimiento (Anerkennung) como personas. A su juicio, Davidson
ha comprendido mejor que Rorty que reconocer a algunos seres como
obedientes-seguidores de normas, reconocerlos como miembros de una
comunidad, es un requisito para usar un lenguaje, para la habilidad de
desplegar un vocabulario descriptivo. El reconocimiento establece una
comunidad de usuarios de herramientas. Los distintos vocabularios
descriptivos son herramientas en el “kit” de nuestra comunidad. Sin caja
de herramientas, no hay comunidad (si no describiéramos no tendriamos
criticas que ofrecer a las descripciones de otros). Pero sin comunidad, no
habria caja de herramientas (si no nos criticiramos, nuestras descripciones
no serian descripciones).



Karina Pedace 295

despojado de la dicotomia descriptivo/normativo, se abre un ho-
rizonte conceptual nuevo para elucidar la normatividad de lo men-
tal, aquello que nos hace peculiares, a partir del rol que desempe-
fia la perspectiva de segunda persona de la atribucién mental. Tal
es el sentido en el que planteo que pasemos de una “discusién” a
una “controversia”. Veamos, a continuacién, mi propuesta.






Capitulo 8: La normatividad de lo mental
y el rol de la segunda persona

El descubrimiento que el nifio hace de si mismo
como persona es también su descubrimiento de si
mismo como miembro de un mundo de personas
[..] El descubrimiento de mi mismo como per-
sona es el descubrimiento de que puedo hablar

y de que soy una persona o hablante; al hablar

soy tanto hablante como oyente, y puesto que el
descubrimiento de mi mismo como persona es
también el descubrimiento de otras personas a
mi alrededor, es el descubrimiento de hablantes y
oyentes distintos a mi.

(Collingwood, citado por Davidson, 1991/2001: 219)

El desafio que afrontamos en este capitulo es el que sigue.
En la primera parte de nuestro trabajo presentamos la teoria de
la interpretacién radical como marco de nuestra indagacién. En
efecto, ella constituyé nuestro “hilo de Ariadna” para mostrar
la figura que surge del fascinante “rompecabezas” conceptual
davidsoniano: su contribucién antropoldgica. Para ello, inten-
tamos acomodar las “piezas” en juego de modo de iluminar las
relaciones conceptuales que hay al interior de su filosofia de la
mente y examinar sus consecuencias. El recorrido que propusi-
mos, a tal efecto, fue el que repasaré a continuacién.

Nos concentramos en los tres rasgos de su nocién de creencia,
a saber: holismo, normatividad y triangulacion. En cada caso, dis-
tinguimos variedades y propusimos elucidaciones, ahi donde
a nuestro juicio Davidson dejé inarticulado su planteo. En la
segunda parte de nuestro trabajo, indagamos el rol que desem-
pefian dichos rasgos en las respuestas de Davidson a tres pro-
blemas cruciales en el drea de la que nos ocupamos: el problema
mente-cuerpo, el problema de la relacion entre el pensamiento vy el len-
guaje y el problema de las perspectivas de primera y tercera persona de la
atribucion mental. A partir de su consideracion, en el capitulo an-
terior advertimos un supuesto en el que, a nuestro juicio, reposa
su filosofia de la mente, y que la compromete con consecuencias

297



298

Capitulo 8

indeseables: la dicotomia descriptivo/normativo. He defendi-
do la idea de que si despojamos su filosofia de la mente de este
“cuarto dogma” del empirismo, no sélo habremos de tornar mas
“davidsoniano” a Davidson, sino que abriremos un horizonte
conceptual para ofrecer una elucidacién de aquel rasgo central
de su planteo, que él mismo asume haber dejado vago: la norma-
tividad de lo mental. He argumentado que si nos restringimos a la
dimensién meramente “dedntica” de su propuesta, no la captu-
ramos en toda su peculiaridad y hondura. En tal sentido, sostuve
la necesidad de profundizarla en su dimensién “evaluativa”. En
el curso de la segunda parte de este trabajo, alegué que el valor
“ulterior” que Davidson pone en juego a la hora de esclarecer
qué nos hace ser quienes somos es el de tratarnos mutuamente
como personas. Asimismo, argumenté que dado su tratamiento
de las perspectivas de primera, segunda y tercera persona, dicho
valor no logra captarse en la singularidad requerida por el pro-
pio planteo davidsoniano. Mi invitacion es, pues, a hacerlo des-
de la perspectiva que él simplemente “bautizé”, pero no explord
en toda su profundidad: la perspectiva de segunda persona de la
atribucién mental. Ha llegado, pues, el momento de mostrar en
qué sentido dicha perspectiva resulta relevante a la hora de escla-
recer en qué consiste tratarnos mutuamente como persondas. Tal
es el desafio que abordamos aqui. Comencemos, entonces, por
ofrecer una caracterizacién precisa de la perspectiva de segunda
persona de la atribucién mental.

8.1. La perspectiva de segunda persona: repensando la
atribucién mental. El regreso de las emociones'*

Como ya anticipé, hasta aqui hemos visto el papel que la pers-
pectiva de tercera persona -que aparece claramente relacionada
con la nocién de objetividad- desempenia en la teoria de la inter-
pretacién radical. Asimismo, hemos advertido que dicho marco

194 En esta seccién voy a seguir los lineamientos centrales de las iluminadoras
presentaciones de Scotto (2002) y Gomila (2002).



Karina Pedace

deja lugar para el reconocimiento de la perspectiva de primera
persona, en un sentido que resignifica la concepcién tradicional
de subjetividad. Por su parte, la perspectiva de segunda persona
parece introducir una dimensién que, como dijimos, sugiere la
posibilidad de cerrar la brecha entre lo objetivo y lo subjetivo
abierta en la modernidad, esto es: la intersubjetividad. Ahora bien,
he sefialado que alli donde considero que Davidson logré ofrecer
una elaboracién precisa de las perspectivas de primera y tercera
persona, esto es, como perspectivas genuinas y distintas, no logrd
lo propio con la perspectiva de segunda persona, a la que mas alla
de “bautizarla” no terminé de articular conceptualmente como
una perspectiva “auténtica” y diferente de las dos tradicionales.
Tal como argumenté en el capitulo 6: su segunda persona sigue
siendo una tercera persona. Esto es, la “segunda” persona con la
que interactuamos en el proceso de triangulacion parece ser un
mero observador no comprometido y no un participante en las
précticas sociales de los interpretados. En este sentido sostuve
que, a mi juicio, Davidson vislumbré la riqueza de introducir la
dimensién intersubjetiva en nuestra reflexién acerca del pensa-
miento y el lenguaje, pero no terminé de elaborarla en toda su
hondura, esto es, como auténticamente distinta de lo subjetivo
y lo objetivo.

A los efectos de profundizar esta suerte de hallazgo incon-
cluso en Davidson, creo que puede sernos de ayuda apelar a la
perspectiva de segunda persona tal como se la introdujo reciente-
mente en la filosofia de la mente. Hasta donde sé, ha sido Antoni
Gomila (2002) quien identificé el dominio de la perspectiva de
segunda persona de la atribucién mental y justificé su rele-

195 La primera vez que escuché hablar de la perspectiva de segunda persona de
la atribucién mental fue en el afio 2000, a instancias de su participacién
en el “Coloquio Internacional sobre temas actuales de Psicologia Cognitiva
y Filosofia de la Mente”, como una actividad del proyecto “Lenguaje,
comprensién y cognicién”, dirigido por Eduardo Rabossi y Anibal Duarte
(Duarte y Rabossi (eds.), 2003). Esa fue una de las primeras ocasiones en
que Gomila presenté ptiblicamente sus ideas sobre la perspectiva de segunda
persona (que cuajaron en Gomila 2001, 2002, 2003). Por entonces afirmé
que Eduardo Rabossi lo puso en la pista de la obra de Martin Buber (1922)
a la que califica como aquella obra que podria considerarse la primera que

299



300

Capitulo 8

vancia, observando con acierto que resulta “sorprendente” que
en el debate acerca de las perspectivas no se haya advertido la
posibilidad de otra perspectiva genuina y diferente de las cldsicas
de primera y tercera persona.'*®

Como observamos en el capitulo en el que presentamos el de-
bate en torno a la “teoria de la mente”, a juicio de Gomila la idea
de la perspectiva de segunda parece funcionar como un “ariete”
frente a las dicotomias subjetivo/objetivo, o frente a las perspec-
tivas de primera y tercera persona, entendidas como exclusivas y
excluyentes. En su opinién, la cuestién de fondo es que los tedricos
de la simulacién y los teéricos de la teorfa sucumben a la misma
arena dialéctica. Por un lado, su oposicién replica, desde la opcién
estratégica por la perspectiva de primera persona, la transitada pro-
blematica de la concepcién moderna del sujeto atravesada -entre
otros problemas- por el del “conocimiento de las otras mentes”,
a la que deben dar respuesta, tanto la version racionalista como la
empirista, y que terminan abrazando versiones del conocimiento
por analogia, permeadas de dificultades. Por su parte, la alternativa
estratégica por la perspectiva de tercera persona lleva a la contra-
partida con la que se topan los materialismos objetivistas del siglo
XX, que pretender resolver el problema del “conocimiento de las

trat6 de capturar lo especifico de la perspectiva de segunda persona, aunque
desde un abordaje existencialista, como un tipo especifico de relaciéon entre
personas. Desde aquella ocasién, he creido que dicha perspectiva no es una
mera enmienda de la concepcién tradicional moderna de la subjetividad, sino
que abre la posibilidad de una genuina alternativa. En los afios transcurridos
desde aquel encuentro, la idea de una perspectiva de segunda persona ha
dejado de reverberar como una pieza conceptual exdtica, y diversos autores,
desde diferentes contextos reflexivos, han utilizado esa expresién y han
indagado posibilidades relacionadas.

196 Como advierte Scotto (2002), en la literatura filoséfica y psicoldgica hay algunas
conspicuas excepciones. Entre ellas, destaca a: Gomez (1996) y el libro editado
por Thompson (2001). Asimismo, creo que cabe sefialar la obra de Gallagher
(2005: cap. 9). Desde el ambito de la psicologia, cabe subrayar diversos trabajos
de la discipula de Colwyn Trevarthen, Vasudevi Reddy, la primera en utilizar la
expresion “segunda persona” dentro del debate sobre la “teoria de la mente”
(Reddy, 1996: 2003) asi como de Peter Hobson (Hobson, 1995). Y, como veremos
en breve, recientemente se la ha incorporado a la dimensién de la reflexién ética,
con el libro de Stephen Darwall (2006).



Karina Pedace

otras mentes”, tornandolo en un conocimiento tedrico, pero con
el costo de despojar al autoconocimiento y a la autoconciencia de
su cardcter peculiar, esto es, de soslayar la especificidad del agente,
del sujeto. Por ello, el reconocimiento de la perspectiva de segunda
persona como una perspectiva genuina y distintiva, debe inscribir-
se en la esfera de los recursos tedricos para intentar superar o des-
activar los problemas caracteristicos de la dialéctica sujeto/objeto
propia de la filosofia moderna. En efecto, a juicio de Gomila, asi
como las filosofias subjetivistas al conferirle al sujeto la ubicaciéon
privilegiada de fundamento ontolégico y epistémico lo condenan
a quedar fuera del mundo (v.gr. Descartes, Kant, Wittgenstein en el
Tractatus), las filosofias objetivistas y materialistas excluyen, por su
parte, las dimensiones distintivas de la experiencia humana.

Cabe aclarar que esta concepcién, no obstante, no requiere convertir
la segunda persona enla tinica existente. Al contrario, advertir lo genuino de
la perspectiva de segunda persona permite reconocer, del mismo modo,
lo genuino de las de primera y tercera persona, en lugar de vislumbrarlas
como opciones en conflicto. En rigor, bien puede suceder que adscriba-
mos estados mentales a los demads de formas muy distintas, y sobre bases
muy diversas, del mismo modo que también somos capaces de autoa-
tribuirnos estados mentales de modos variopintos a nosotros mismos.

Para Gomila es simple advertir que las atribuciones de segun-
da persona son distintas de las autoatribuciones y de las atri-
buciones en tercera persona (en las que se asume una posicién
objetiva y distanciada, para intentar explicar o reconstruir las
circunstancias de otra persona, al margen de nuestra relacién
con ella). No obstante, admite que puede no resultar tan senci-
llo aceptar que configura una perspectiva distinta y genuina, es
decir, no reducible a una de las dos anteriores. En efecto, podria
argumentarse que la atribucién de segunda persona -igual que
se ha sostenido respecto de las atribuciones de tercera persona-
se estructura sobre la base de las atribuciones de primera persona,
y que luego se proyecta, por analogia -o en la terminologia con-
temporanea, por simulacion- a los demas. Inversamente, podria
tratar de defenderse que las atribuciones de segunda persona
resultan, en rigor, de la inferencia mediada, desde la perspectiva de
tercera persona, por la teoria de la mente de que se dispone.

301



302

Capitulo 8

Gomila sostiene que para ver que la primera opcidén no es
plausible, resulta esclarecedor ponderar que, con frecuencia, las
atribuciones de segunda persona conllevan la atribucién de un
estado distinto de aquel que experimenta quien hace la atribu-
cién. En efecto, esto es especialmente didfano en el caso de la
interaccién emocional: mi reconocerte o atribuirte duelo por
la pérdida de un ser querido hace que sienta compasién y que
te “acompafie en el sentimiento”, pero de ningiin modo puedo
experimentar ese mismo duelo, que obedece al singular vinculo
afectivo que mantenias con el ser querido en cuestién.

Respecto de que consistiria en una inferencia basada en una
teoria, Gomila cree que hay dos tipos de consideraciones que ha-
cen poco plausible tal opcién. En primer lugar, subraya que la
atribucién se da implicitamente en la propia experiencia percep-
tiva social, esto es, no a través de una inferencia a partir de las
expresiones faciales o gestos percibidos; por el contrario, consiste
en un caso de percepcion significativa, de reconocimiento perceptivo de
una instanciacién de un estado psicolégico -esto es, no es posi-
ble escindir un aspecto del otro; tal como acontece en el caso del
habla: no podemos deslindar la percepcion aciistica de la percep-
cién del significado-. En sendos casos, la percepcion significativa
esta atravesada por el conocimiento adquirido, pero sin que de
ahi pueda deducirse que el conocimiento en cuestién es de ca-
ricter tedrico (comparese, dice Gomila, con un caso claramente
mediado por el conocimiento teérico, como por ejemplo el inter-
pretar que alguien se comporta de determinado modo en virtud
de su “complejo de Edipo”).

Asimismo, su dimension prdctica puede advertirse en la rele-
vancia que tiene el contexto practico involucrado: en efecto, la
atribucién depende del contexto de interaccion en que nos en-
contramos envueltos, conjuntamente con el conocimiento previo
acumulado a partir de interacciones anteriores. No es un interés
explicativo o predictivo el que guia la atribucién, sino la necesi-
dad de interaccién en tiempo real, lo que nos lleva a hablar de una
dimensién reactiva, de la manera en que nuestra propia reaccioén
a la situacion depende de la atribucién. En ese sentido, el cono-
cimiento involucrado es de la misma indole que el conocimiento



Karina Pedace

prdctico que guia nuestra accidn en, por ejemplo, instancias de ex-
pertise técnica o practica en general, esto es, como un “know how”y
no como un “know that” (Vega, 2001). No tiene sentido, por tanto,
sostener que se trata de un funcionamiento “off-line” de nuestro
propio sistema psicoldgico: en oposicién a los procesos off-line
-como v.gr. la toma reflexiva de decisiones, el razonamiento es-
pacial o la asi llamada “imaginacién hermenéutica”- la compren-
sién intencional posee un caricter “on-line”, como una variedad
de percepcién significativa, se trata de un “ver-en” la conducta la
intencién que la gufa o la emocién que expresa (Wollheim, 1980).
Adicionalmente, Gomila argumenta que si la capacidad de atri-
bucién intencional fuera de talante tedrico, debiera ser permeable
a la adquisicién de nuevo conocimiento. Esto es lo que ocurre,
en rigor, en el caso de la perspectiva de tercera persona, donde
la explicacién que podamos procurar de la conducta de alguien
puede diferir si nos brindan alguna nueva informacién que des-
conociamos (como cualquier otro caso de inferencia a la mejor
explicacién); en tanto que la atribucién de segunda persona es
mas “rigida”, en la medida en que depende de reconocimiento
de patrones, dada la centralidad que posee la percepcién de los
elementos expresivos y conductuales en que se basa.

Ademas, la perspectiva de segunda persona puede activarse
también en situaciones no canodnicas, rasgo que abonaria en fa-
vor su naturaleza distintiva y genuina. En efecto, tal como sefiala
Gomila a propésito de nuestra experiencia como espectadores de
cine, e incluso en el caso de la audicién musical, es caracteristico
que nuestra experiencia dependa de la atribucién de emociones
a patrones visuales o sonoros de los que sabemos efectivamente
que no son sujetos de experiencia. A su juicio, la capacidad del
arte de suscitarnos estas experiencias configura en gran parte su
valor e ilumina por qué nos conmueve.

Es por estas razones, centralmente, que la segunda persona es
caracterizada -tal como anticipamos en el capitulo 6- como una
perspectiva de atribucién mental, diferenciada de las de prime-
ra y tercera persona. Veamos, entonces, con algo mas de deteni-
miento los elementos que se consideran como constitutivos de
esta perspectiva de atribucién mental.

303



304 Capitulo 8

A tal efecto, voy a seguir, especialmente, el aporte de Carolina
Scotto (2002) y la contribucién de Diana Pérez (2013). En sendos
trabajos, se describen los rasgos que identifican a la perspectiva
de la segunda persona como una perspectiva genuina, especifica
y bdsica de la atribucién mental y, sobre esa caracterizacién se
propone defender su adecuacién para dar cuenta de ciertos feno-
menos basicos de atribucién mental que quedarian excluidos del
interés y del alcance de las perspectivas de primera y tercera per-
sona. Se ha sefialado también su capacidad para eludir (o atn di-
solver) los problemas escépticos que les son concomitantes a las
tradicionales perspectivas de primera y tercera persona, a saber:
el de las otras mentes y el del conocimiento de la experiencia sub-
jetiva, respectivamente (en especial, Scotto habla explicitamen-
te de disolver problemas escépticos porque estos emergen, a su
juicio, de una importancia exacerbada concedida a los objetivos
“epistémicos” de la atribucién mental, los que no detentarfan un
rol decisivo en la perspectiva de segunda persona).

Scotto (2002: 135) defiende la tesis de que “ni la perspectiva
de primera ni la de tercera son excluyentes ni basicas”, y sugiere,
en cambio, que “se trata de perspectivas que se adquieren gra-
dual y tardiamente en el desarrollo psicolégico, y que son com-
plementarias entre si y con la de segunda persona”, propiciando
cada una formas diferenciadas de comprensién, segin los fené-
menos de que se trate y los rasgos propios de quien las adopte.
En segundo lugar, identifica algunos fenémenos interactivos pe-
culiares de esta perspectiva (en especial, ciertos fenémenos emo-
cionales, con el objeto de elucidar cémo funciona y a quiénes es
correcto atribuir competencia para la atribucién intencional en
estos casos). Por tltimo, extrae algunas conclusiones generales
que se siguen de la aceptacién de esta perspectiva y de su relevan-
cia en la explicacién de la atribucién intencional ordinaria o de
la folk psychology, en un debate signado por las opciones rivales de
las perspectivas de primera y tercera persona.

El enfoque de la segunda persona pretende dar cuenta, como
veremos, de aquellos casos de comprensién intencional que pue-
den atribuirse a legos e incluso a chicos (asi como también a
otras especies animales no humanas) dando lugar a fenémenos



Karina Pedace

que ponen de manifiesto el cardcter constitutivo de los vinculos
intersubjetivos.

En torno a los fendmenos que, como veremos, parece mds
adecuado describir desde esta nueva perspectiva, ha habido mi-
radas sefleras que se han acercado a una comprensién mads satis-
factoria del complejo fenémeno de la atribucién mental. Tal es
el caso, a juicio de Scotto, de la caracterizacidn preferentemente
prdctica y social de la “actitud intencional” que propone Daniel
Dennett (1987) y “con mads nitidez atin, el caso de las anticipa-
doras y minuciosas reconstrucciones wittgensteinianas de los
fenémenos ordinarios de la interpretacién emocional y el papel
que ella tiene en la expresion gestual, en su caracterizacién de
los fenémenos de la percepcion visual (los casos de “ver como”) y
en general, en la comprension de significados lingiiisticos y no-
lingtiisticos en contextos pricticos, de interaccién “cara a cara”
(Scotto 2002: 138).

En igual direccién, Scotto valora las “criticas de Wittgenstein
a los intentos de describir a la atribucién mental como un desa-
fio escéptico acerca de las ‘otras mentes’ o como el resultado de
una inferencia analdgica a partir del propio caso, tanto como de
presentarla bajo el paradigma de la autoatribucién transparente,
en el dominio privado de la propia subjetividad”."”” Esto, a juicio
de Scotto, significa varias cosas relativas a la perspectiva de se-
gunda persona, a saber:

1. Se manifiesta en conductas publicas; el énfasis puesto en las
conductas reside en que en esta variedad de vinculo intencional
con el otro hay involucrados componentes publicos o bien com-
ponentes mentales que tienen una directa e inequivoca expresion
publica (expresiones faciales o posturales, y diversas formas de
conducta). Este rasgo introduce una diferencia con el esfuerzo

197 Scotto (2002: 138) alli sostiene que “los aportes de Wittgenstein deben
destacarse especialmente, entre otros fundamentos, por haber insistido
en la relacién que tiene la atribucién semdntica con la interpretacién mas
inmediata de las manifestaciones naturales no verbales, tales como gestos y
reacciones corporales, ofreciendo de ese modo un enfoque mds abarcador de la
intencionalidad humana que es el que resulta necesario para una perspectiva
de segunda persona”.

305



306

Capitulo 8

estrictamente privado “en el que consistirfa la introspeccién (o
la imaginacién simuladora) y sus objetos de conocimiento, en
el caso de la primera persona, asi como también respecto de la
intervencién de los mecanismos inferenciales internos al intér-
prete de la tercera persona, mecanismos que ademds intentan
comprender la evidencia comportamental puiblica mediante la
postulacién de entidades mentales inobservables”.'*®

ii. Se desarrolla como una destreza o habilidad (como un know
how); en este sentido, es una prictica. Describir “la interpretacién
ordinaria como basicamente procedural, registra el hecho suficien-
temente bien establecido —por bidlogos, etélogos y psicologos- de
que ciertas habilidades para mentalizar (no todas) son no apren-
didas, estan universalmente extendidas —algunas son comunes a la
especie y reclaman una explicacién evolucionista (y se manifiestan
muy temprano en el desarrollo psicolégico de los nifios)-. Esta
visién estd en las antipodas de la que proponen los teéricos de la
tercera persona al asemejarla a la teorizacién cientifica, para quie-
nes la capacidad de comprender la vida social de los demas debe
ser explicada como el resultado de captar una teoria”.'** Bogdan
bautiza esa concepcién como “la visién del espectador de la inter-
pretacién” y la caracteriza como una suma de “teoricismo” -la psi-
cologia ordinaria anticipa la teorizacién cientifica- “mentalismo”
-la interpretacion postula entidades mentales ocultas- y “explica-
tivismo” -la interpretacion se propone explicar y predecir compor-
tamiento- (1997: 104-105). Frente a estos rasgos, la interpretacién
intencional ordinaria, en cambio, tendria segtin él una doble sig-
nificacién préctica: funciona como una préctica y tiene objetivos
practicos. Opera como una préctica porque “concibe y manipula
relaciones sujeto-mundo y atributos y comportamientos de un

198 Scotto (2002: 141). Con todo, si se piensa en Davidson como un defensor de
la perspectiva de tercera persona -tal como suele hacerse- cabe sefialar que
en funcién de sus criticas a la doctrina de los objetos “ante la mente”, que
abordamos en la primera y segunda partes de este trabajo, esta apreciacién
general acerca del compromiso de la tercera persona con la postulacién de
entidades mentales inobservables, no parece resultarle legitimamente aplicable.

199 Scotto (2002: 141). Vease Pérez (2013: cap. 3) para una evaluacién de los
argumentos en torno a la concepcion de la psicologia folk como teoria y para
un abordaje critico de la visién del nifio como cientifico.



Karina Pedace

sujeto en términos de estrategias efectivas de involucramiento; y
tiene propdsitos practicos porque selecciona aquellas relaciones
sujeto-mundo y atributos que dan lugar a estrategias efectivas”
(103). A estos propositos Scotto se refiere como “evaluativos”.
Pero, segtin vimos, la perspectiva que estamos tratando de ca-
racterizar también se opone al modelo cartesiano del autocono-
cimiento, que se compromete con el acceso de primera persona
como un acceso cognoscitivo de caracter tedrico, privilegiado y
fundacional, y del conocimiento de las otras mentes, como el re-
sultado de hacer inferencias analdgicas a partir del propio caso.
En su variante actual (la de los teéricos simulacionistas), se sos-
tiene “que la propia mente es tomada como un modelo accesible

al propio sujeto sobre la base del cual puede ‘empatizar’ o imagi-

nar lo que ocurre en la mente de los demas”.*®

iii. Tiene, por definicién, un caracter constitutivamente social,
dado que se realiza con otros (no estrictamente hacia otros o en
aislamiento). A juicio de Scotto, la dimensién social torna mani-
fiesto el cardcter bdsico de las relaciones intersubjetivas en la com-
prensién reciproca.””! En este sentido, al revés de las imdgenes cla-

sicas de la mente, “la subjetividad individual es explicada como

fruto de habilidades para mentalizar, adquiridas socialmente”.**

200 Scotto (2002: 142): alli ella nos previene de que no todos los simulacionistas
acuerdan con la adopcién de este modelo cartesiano y cita, en esta linea,
a Gordon (1995) quien caracteriza a la simulacién mds bien como una
“transformaciéon” que difumina las distinciones entre primera y tercera
persona. Frente a esta propuesta, consigna la de observacién de Gopnik y
Wellman (1992) para quienes la simulacién se retrotrae a “una venerable
tradicion filosofica, que se remonta a Descartes” (citado por Hutto, 2002: 53).

201 En esta linea, Scotto (2002: 142) desde sus intereses empiricos llama la
atencién sobre estudios recientes en psicologia del desarrollo y psicologia
social que evidencian la importancia de lo que se denomina “comprensién
social”, “cognicién social” o “inteligencia social” para la conformacién
temprana, en los nifios, de una “teoria de la mente”. Sostiene que diversos
experimentos evidencian que la perspectiva de segunda persona seria la que
primero adoptan los nifios (en las interacciones primordiales con la madre,
con otros nifios, con los demds adultos) y es a partir de ella que construyen
una nocién de mentalidad, aplicable a otros y a si mismos (143).

202 Este enfoque es, para Scotto, del todo compatible con una concepcién
evolucionista de la mentalidad, desde la cual se explica el logro de estas
habilidades y la razon de ser de los mecanismos bésicos de la especie como el

307



308

Capitulo 8

iv. Por su parte, la perspectiva de segunda persona caracteri-
za la atribucién intencional como una forma de comprensién
reciproca: “lo que un sujeto hace tiene una respuesta sensible en
el otro sujeto, y asi sucesivamente, de tal modo que acciones y
reacciones tienen los rasgos de la reciprocidad”.*” Como se ve,
subraya Scotto, hay una crucial diferencia entre estos rasgos y las
versiones mas radicales de las otras perspectivas, a la vera de las
cuales el “yo” y el “otro” funcionan como espectadores distantes
u observadores de si mismos o de las conductas de otros, y se vin-
culan -cuando lo logran- sélo contingentemente y a posteriori.
Desde la perspectiva de segunda persona, en cambio, “lo primario
es la interaccion misma, los vinculos que mantienen a cada sujeto
ligado o involucrado en relaciones con otros, como un rasgo consti-
tutivo de su hacerse personas” (Scotto, 2002: 143; mis itélicas).

fruto de fuerzas selectivas directamente dependientes de los rasgos propios de
la vida social de los hominidos. Sin dudas, no es este el enfoque predominante
en filosofia de la mente, y la situacién es apenas diferente en la psicologia, donde
ha ingresado en las investigaciones actuales sobre el desarrollo ontogenético
de una teorfa de la mente en los nifios, donde a las hipétesis individualistas
se oponen los resultados surgidos de hipétesis sociales de la subjetividad (cft.
Garfield et al., 2001), que contiene una amplia evaluacién de las dos visiones
antitéticas sobre los factores que intervienen en la adquisicion de una teoria de
la mente en los nifios: la de innatistas, modularistas y tedricos de la teoria, por
una parte, y la de quienes defienden una hipétesis socio-lingtiistica. La tesis
que se defiende es que “el aprendizaje de habilidades basicas para interactuar
con otros es lo que permite que la negociacién en un mundo social sea la
condicién necesaria para aprender a leer mentes, junto con la adquisiciéon del
lenguaje” (525). Estas interacciones sociales son, bisicamente, de cooperacién,
competencia, nurturance y reproduccion. En esta linea, Scotto cita a las teorias
socio-funcionales de las emociones, por ejemplo, que dependen de aceptar el
cardcter constitutivamente social de las personas, quienes enfrentarfan los
problemas de la supervivencia mediante interacciones sociales coordinadas
(Keltner y Haidt, 1999). Gomila sugiere que la imagen contraria resulta
implausible al concebir la vida social “simplemente como el resultado de
una decisién estratégica tomada por individuos constitutivamente auto-
interesados” (2001: 19-20).

203 Scotto (2002: 143). Alli se sugiere que por reciprocidad ha de entenderse algo
del tipo de “impacto causal intersubjetivo” (en la terminologia de Bogdan,
1997: 108) conforme al cual las respuestas propias resultan adecuadas a
las acciones que las ocasionan, haciendo posible de esta suerte coordinar o
sincronizar los intercambios sociales.



Karina Pedace

v. Estos intercambios son también inmediatos, “dependiendo
su grado del cardcter mas o menos ‘primitivo’ de la reaccién o
conducta de que se trate”.?** Los sujetos saben, perciben, “inter-
pretan”, sin apelar a la mediacién de hipdtesis o inferencias, qué
le estd pasando a la otra persona y esta interpretacion suscita en
ellos comportamientos imitativos, transformaciones emociona-
les. Este rasgo explicita, a juicio de Scotto, atin mads el caracter
no tedrico y en muchas ocasiones inconsciente de estas formas
bésicas de atribucién mental. Ahora bien, Scotto advierte que
la inmediatez de la comprensién en segunda persona torna un
tanto elusivo o escurridizo que la veamos como un caso de atri-
bucién intencional. Ella subraya que se trata de una inmediatez
fenomenoldgica, es decir, a nivel de la experiencia personal (y no
implica ninguna tesis realista metafisica acerca de las propieda-
des intencionales).

Para exaltar la inmediatez en juego, cabe invocar la célebre cita
de Wittgenstein en relacién con la interpretaciéon de emociones:

Uno ve la emocién [...] No vemos las muecas de una persona e
inferimos que siente alegria, afliccidén, aburrimiento. Describimos
directamente su rostro como triste, radiante, aburrido aunque no
seamos capaces de dar ninguna otra descripcién de sus rasgos. La
tristeza se personifica en el rostro, quisiera uno decir. Esto resulta
esencial para lo que llamamos “emocién” (Observaciones sobre la Fi-
losofia de la Psicologia, 11, #570; cfr. también Zettel, # 225).

vi. Asimismo, la atribucién desde la segunda persona tiene un
cardcter dindmico. Este rasgo es bastante ficil de reconocer en la
medida en que se desarrolla en el curso de las interacciones a tra-
vés del tiempo y porque esta perspectiva es sensible o reciproca a
las respuestas del otro.

204 Scotto (2002: 143) acalara que en este contexto “inmediato” y “primitivo”
deben tomarse como sinénimos aproximados de “automdtico, espontaneo,
no aprendido, no propositivo, no controlable”. Estas son las propiedades
distintivas, nos recuerda, justamente del asi denominado “contagio
emocional primitivo”, el fenémeno por el cual se capturan/experimentan/
expresan las emociones de otra persona de un modo que es ampliamente
automadtico y no controlable.

309



310

Capitulo 8

vii. Se trata de casos de comprension situada, en el sentido de
que requiere ser sumamente flexible a las variaciones contextua-
les, a la informacién adicional subsiguiente y, bdsicamente, a la
conducta variable de los otros.

viil. Respecto de los propdsitos evaluativos que tiene la atribu-
cién mental, segn esta perspectiva, surgen de los propésitos y
las necesidades de la interaccién misma, esto es: “saber coémo ac-
tuar, corregir las propias expectativas, coordinar esfuerzos para
lograr un objetivo comun, persuadir a los otros de las propias
intenciones, para ser aceptado o perdonado, obtener beneficios,
etc”. Evaluar, dice Scotto (2002: 145), aqui significa “saber cémo
actuar de un modo que sea mas conveniente a los propios fines
en funcién de la informacién contextual proporcionada por la
conducta o las reacciones del otro”. Estas metas de la atribucién
intencional no son las que han perseguido las perspectivas de
primera y tercera persona, centradas en metas epistémicas de un
observador desinteresado. Estos fines evaluativos, enfatiza Scotto,
“estan esencialmente ligados con fenémenos emocionales” **

ix. Finalmente, Scotto sefiala que las interacciones en las
que consiste la perspectiva de segunda persona de la atribucion
mental configuran casos de comunicacion intencional. Multiples

205 Aunque no voy a detenerme a analizar aqui la naturaleza compleja de las
emociones, cabe sefialar que Scotto suscribe la concepcién ampliamente
extendida que relaciona a las emociones con el modo como favorecen -o
perturban- los fines o metas del sujeto, esto es, con sus propositos vitales, que
les reconoce contenidos intencionales (bajo una acepcién que, en principio,
parece que ha de ser mds abarcadora que la davidsoniana) y componentes
cognitivos, asi como que poseen manifestaciones expresivas caracteristicas.
En relacién con estos propositos evaluativos, las emociones lo son tanto para
el sujeto que las tiene como para quien es afectado por ellas de algiin modo,
pudiendo resultar apropiadas, irracionales, desproporcionadas, inoportunas,
etc. Baier afirma que “nuestras reacciones emocionales son reacciones
evaluativas” (Baier, 1990: 18, en Scotto 2002: 145-146), es decir reaccionamos
con emocién de modos que nos parecen apropiados a las circunstancias en
las que nos encontramos, sean estas objetivas o interpersonales. Se trata,
mds brevemente, de “evaluaciones espontdneas”. Nuestras interacciones
emocionales son interacciones evaluativas. Volveré sobre este punto al
abordar la relevancia de la perspectiva de segunda persona para la dimensién
evaluativa de la normatividad de lo mental que, a mi juicio, se pone en juego
en la nocion de persona.



Karina Pedace

intercambios humanos significativos, nos dice, “ocurren sin la
mediacién de signos lingiiisticos. Decimos que son significati-
vos porque consisten en intercambios de formas de conducta
mediante las cuales un sujeto hace manifiestos sus propdsitos,
creencias o intenciones a otro sujeto, esperando que este sea ca-
paz de especificos actos de reconocimiento”.?*

Ahora bien, resulta importante preguntarnos, entonces, cui-
les son los casos de atribucién intencional de segunda persona.
Dentro del listado que nos proporciona Scotto, en su ya canéni-
co articulo, enumera los siguientes: “[flenémenos como la mira-
da (y sus efectos), las reacciones que evidencian atencién visual
conjunta, los movimientos corporales coordinados, los casos
de imitacién y sincronizacién gestual, las distintas formas que
adopta la identificacién y el contagio emocional,®” las reaccio-
nes “simpdéticas” espontdneas o las “emociones empdticas”, y una
gran diversidad de formas de cognicién sensorio-motoras y acti-
tudes o reacciones no verbales hacia los demas, todos los cuales
cuentan como casos de atribucién mental porque expresan y/o
resultan de reconocer en otro agente, sentires, intenciones, nece-
sidades, motivaciones, estados emocionales, etc.2%®

Como licidamente advierte Scotto, practicamente casi nin-
guno de estos fenémenos ha sido objeto de atencién detenida

206 A juicio de Scotto (2002: 146), los tres niveles de intencionalidad en que
consiste el modelo comunicacional griceano pueden reconocerse también
cuando no existen intercambios verbales sino s6lo signos expresivos naturales.
Y afirma que estas formas de comunicacién no verbal han sido reconocidas
también entre miembros de diferentes especies animales no humanas (cfr.
Dennett, 1987). Atribuir la misma estructura intencional a estas formas
de comunicacién y poder asi comprender mejor la naturaleza de los
intercambios entre algunos primates fortalece, a su juicio, “una concepcién
no lingiiistica de la intencionalidad, o dicho de otro modo, desacredita las
teorfas que hacen depender exclusivamente de la competencia lingtistica la
capacidad para tener actitudes proposicionales” (Scotto, 2002: 146), como es
el caso de Davidson, segiin vimos en el capitulo 5.

207 Cfr. Hatfield, Cacioppo y Raspén (1992). Cabe sefialar que estos fenémenos
son estudiados, asimismo, por su interés para dar cuenta de los vinculos
interactivos especiales que se dan en la experiencia estética o la comprensién
ficcional. Al respecto, pueden verse Espaiiol (2008) y Shifres (2008).

208 Scotto 2002: 147.

311



312

Capitulo 8

por parte de los filésofos de la mente. Si, en cambio, son obje-
tos de diversos programas de investigacion en neuropsicologia,
psicologia evolutiva, del desarrollo, del comportamiento, social,
entre otras. No obstante, en lo que respecta al eje vertebrador de
nuestro interés podria cuestionarse que califiquen como casos
de atribucién “intencional”: reaccionar de manera mas o me-
nos inconsciente o automadtica a las conductas de los demas no
puede asimilarse sin mds a la compleja operacién de adscribir
contenidos mentales y asignar significados a un sujeto de una
cultura desconocida. La tesis de Scotto es que sin los mecanis-
mos bdsicos, las operaciones complejas de las que hablamos no
podrian tener lugar. En otras palabras, y bajo mi interpretacién:
sin la perspectiva de segunda persona no podria tener lugar la de
tercera.*®

Ahora bien gen qué sentido esta nocién de segunda persona
permite echar luz sobre la peculiar normatividad de lo mental en
la filosofia davidsoniana, segtin la elucidacién que propuse? Tras
habernos despojado de la dicotomia descriptivo/normativo -que
en el capitulo anterior he denominado como el “cuarto dogma
del empirismo”- podremos apreciar ahora los modos en que la
descripcion y la evaluacion, el factum y la norma, se entrelazan en
la nocién de persona y, de esta manera, repensar el tratamiento
davidsoniano de los problemas de los que nos hemos ocupado
aqui, a saber: el problema mente-cuerpo, el problema de la rela-
cién entre el pensamiento y el lenguaje y el problema de las pers-
pectivas de primera y tercera persona de la atribucién mental.

8.2. Ser humano, ser persona, tener una mente

Como hemos sefialado en el capitulo 4, a nuestro juicio, Da-
vidson esta tratando de difuminar la distincién entre la mente
como espectadora y como participante responsable en las practicas

209 Para un despliegue de esta posicién en clave de una “genealogia” de nuestros
conceptos psicoldgicos a partir de sus bases no conceptuales puede verse el
interesante enfoque de Pérez (2013, cap. 6)



Karina Pedace

sociales. En efecto, al combinar una teoria del significado con
una teoria de la accién, Davidson entrelaza la distincion mente-
cuerpo con la distincién persona-cosa. Mientras que la nocién de
mente se vincula con una nocién de racionalidad teérica enten-
dida como posesion de creencias y deseos, la nocién de persona se
vincula con una nocién de racionalidad practica que involucra
la idea de ser uno de nosotros, esto es, ser un miembro de nuestra
comunidad, en la que estamos ligados por nuestras responsabi-
lidades reciprocas.

Como cuestién preliminar, voy a mostrar la indole de la co-
nexién que hay entre dichas nociones, esto es, entre tener una
mentey ser persona. Para ello, voy a reanudar el didlogo con Daniel
Dennett que comencé en el capitulo 4. El interés que reviste, para
mi, esta interlocucién es el de exhibir de qué modo alguien que
comparte muchos de los presupuestos de la filosofia de la mente
de Davidson nos permite, sin embargo, continuar la discusién
ahi donde Davidson la bloquea por principio. En efecto, como es
sabido, Dennett (1987) adopta la perspectiva interpretacionista
de la tercera persona como “eleccién tactica”, bajo la asuncién de
la “actitud intencional”. En una primera aproximacion, dicha ac-
titud consiste en tratar al objeto cuyo comportamiento se quiere
predecir como un agente racional con estados mentales que ex-
hiben lo que Brentano llamo “intencionalidad”. Su idea seminal
es que cualquier sistema cuyo comportamiento esté bien pro-
nosticado por esta estrategia es, en el mds completo sentido, un
creyente. En suma: ser un “verdadero creyente” es ser un sistema
intencional, un sistema cuyo comportamiento se puede predecir
en forma fiable por medio de la actitud intencional. Asimismo,
segin vimos, Davidson parece coincidir con la estrategia de Den-
nett, quien muestra cémo es posible adoptar un hablar acerca
de actitudes proposicionales, concibiéndolas como relaciones de
un individuo con una proposicién, y aceptando que tales actitu-
des desempefian un rol causal sin que por ello debamos suponer
que hay algo concreto en los cerebros de los individuos (como,
por ejemplo, oraciones-caso del “lenguaje del pensamiento”) que
intervenga en la historia causal en la que estd involucrada la ac-
titud proposicional, ni tampoco intermediarios psicolégicos o

313



314

Capitulo 8

epistémicos peculiares como los “objetos ante la mente” postu-
lados en la modernidad. En este espiritu, hemos sefialado que
Dennett comparte con Davidson la suscripcién de la tesis de la
indeterminacion de la interpretacion. Si uno niega que al atribuir
una creencia uno esté identificando un objeto con el cual el su-
jeto estd en una relacién peculiar de “captacién”, no resulta ne-
cesario elegir una entre muchas interpretaciones exitosas como
el contenido de la creencia. A su vez, Dennett (1987) se compro-
mete también con el caracter holista de lo mental. En este sentido
sostiene que “las creencias y deseos no son atribuibles aislada-
mente, independientemente de otras atribuciones de creencia y
deseo” (1987/1998: 63). Y, a su vez, ofrece una concepcién de la
racionalidad en términos de la proyeccién de algunos principios
normativos. En este espiritu, en “Tres clases de psicologia inten-
cional” afirma que: (1) las creencias de un sistema son aquellas
que deberia tener, dadas su capacidad perceptiva, sus necesida-
des epistemoldgicas y su biografia; (2) los deseos de un sistema
son aquellos que deberia tener, dadas sus necesidades bioldgicas
y los medios mds factibles para satisfacerlos; y (3) la conducta de
un sistema consistird en aquellos actos que seria racional que un
agente con esas creencias y deseos ejecutara (1987/1998: 55).

Sin embargo, a pesar de todos los presupuestos que Dennett
comparte con la concepcién davidsoniana de lo mental, su tra-
tamiento no monolitico acerca de qué es ser humano, ser persona 'y
tener una mente habilita, en mi opinién, la posibilidad de contar
una historia de continuidades, alli donde Davidson abre un hia-
to entre lo mental y lo no mental y cancela a priori toda posible
discusién en torno al problema de la emergencia del pensamien-
to y el lenguaje. Recordemos que, a su juicio:

Tenemos muchos vocabularios para describir la naturaleza cuan-
do la consideramos no mental y tenemos un vocabulario menta-
lista para describir el pensamiento y la accién intencional; de lo
que carecemos es de una manera de describir lo que ocurre entre
estas dos cosas [...] Esto quiere decir que quizds haya un proble-
ma insuperable para dar una descripcién plena de la aparicién del
pensamiento. Doy gracias de no estar en el campo de la psicolo-
gia del desarrollo (Davidson 1997¢/2001: 127-128; mis itdlicas).



Karina Pedace

La consecuencia dramadtica que se sigue, pues, del dualismo
conceptual profundo que tiene lugar a partir de la inscripcién de la
nocién de creencia en el espacio “normativo” de las razones es la de
detener, por principio, la discusion. Esto es, se la clausura a priori.

Frente a este estado de la cuestién, veamos entonces qué
horizonte se puede abrir con la propuesta de Dennett, una vez
que nos hemos despojado de la dicotomia tajante entre una di-
mensién normativa propia de lo mental y una dimensién mera-
mente descriptiva de lo no mental, y una vez que advertimos las
posibilidades que ofrece la perspectiva de segunda persona de
la atribucién mental. Si bien es cierto que Dennett no adopta
explicitamente dicha perspectiva, en su caracterizaciéon practica
y social de la “actitud intencional” da cabida a fenémenos que,
a mi juicio, resulta mas adecuado describir desde la perspectiva
de segunda persona de la atribucién mental. La promesa que, en
mi opinién, conlleva esta perspectiva (una vez que nos desem-
barazamos del “cuarto dogma”) es la de ofrecer la posibilidad de
“llenar” las discontinuidades davidsonianas.

En “Condiciones de la cualidad de persona”, Dennett (1989)
examina seis tesis conocidas, cada una de las cuales pretende
identificar una condicién necesaria de la cualidad de persona, y
cada una de las cuales resulta, en su opinién, correcta bajo cier-
ta lectura. Lo que pretende mostrar es, primero, cémo de acuer-
do con su interpretacién estas son dependientes las unas de las
otras; segundo, por qué son condiciones necesarias de la cuali-
dad moral de persona;y tercero, por qué es tan dificil afirmar que,
en conjunto, constituyen condiciones suficientes de la cualidad
moral de persona.

En primera instancia, Dennett pretende distinguir tres nocio-
nes que en el tratamiento davidsoniano resultan coextensivas:
ser humano (adulto y normal), ser persona y tener una mente. En su
opinién, lo que importa respecto de nosotros no es que pertenez-
camos a la misma especie bioldgica, sino que ambos seamos per-
sonas. La dignidad propia no depende de nuestros origenes. Ge-
neralmente ignoramos esto, y consideramos la humanidad como
la marca decisiva de la cualidad de persona, sin duda debido a
que los términos, concede Dennett, son localmente coextensivos

315



316

Capitulo 8

o casi coextensivos. Hoy por hoy, los seres humanos son las tni-
cas personas que reconocemos, y reconocemos a casi todos los
seres humanos como personas. Pero argumenta: por una parte,
podemos facilmente considerar la existencia de personas bioldgi-
camente muy diferentes —-quizds habitantes de otros planetas-y,
por la otra, reconocemos condiciones que niegan la cualidad de
persona a los seres humanos, o al menos algunos elementos muy
importantes de ella. Por ejemplo, a los seres humanos de poca
edad, a los seres humanos con deficiencias mentales y a los seres
humanos declarados dementes por psiquiatras facultados se les
niega la cualidad de persona, o cuando menos, elementos funda-
mentales de esta.

Uno podria esperar que un concepto tan importante, apli-
cado y denegado con tal seguridad, tuviera condiciones de atri-
bucién suficientes y necesarias, y claramente formulables; pero,
de ser asi, a juicio de Dennett, ain no las hemos descubierto.
En dltima instancia, podria ser que no hubiera nada que descu-
brir. En dltimo caso, dice, podriamos llegar a darnos cuenta de
que el concepto de persona es incoherente y obsoleto. Skinner es
uno de los que, entre otros, ha sugerido esto; pero la doctrina no
prosperd, sin duda debido, en parte, a que seria dificil, incluso
imposible, concebir lo que sucederia si abandonaramos el con-
cepto de persona. Puede argumentarse que la idea de que poda-
mos dejar de ver a otros y a nosotros mismos como personas (si esto
no significa, simplemente, que nos aniquilemos y que, por ende,
dejemos de ver nada como nada) es contradictoria en si misma.*'?
Por lo que, dejando a un lado lo correcto o erréneo de los fun-
damentos de la afirmacién de Skinner, resulta dificil ver cémo
podria ganarle la partida a una nocién tan intuitivamente invul-
nerable. Si, entonces, el concepto de persona es, en cierta medida,
una parte imprescindible de nuestro esquema conceptual, podria
hallarse atin en peores condiciones de lo que quisiéramos. Podria
resultar, por ejemplo, que el concepto de persona no sea sino un
nebuloso término honorifico que gustosamente nos aplicamos a
nosotros mismos y a los demads, como mejor nos parece, guiados

210 Remite a Dennett (1973).



Karina Pedace

por cuestiones de costumbre y similares -asi como los chic son
s6lo aquellos que pueden lograr que los consideren chic otros que
a si mismos se tienen por chic-. Dennett afirma que ser una per-
sona es, sin duda, algo similar a esto, y si no fuera mas que esto,
tendriamos que reconsiderar, de ser posible, la importancia que
hoy atribuimos al concepto. Suponiendo que el ser una persona
si es algo mas, el investigador de condiciones necesarias y sufi-
cientes encontrard, a su juicio, ain dificultades en el caso de que
haya mas de un concepto de persona, y existen motivos para sos-
pecharlo. Parece, a grandes rasgos, que se encuentran aqui entre-
tejidas dos nociones de persona, que Dennett propone denominar la
nocién moral y la nocién metafisica. A continuacioén, nos interpela
con la siguiente bateria de preguntas: ;Acaso la nocién metafi-
sica -grosso modo, la nocién de un agente inteligente, consciente
y sensible- coincide con la nocién moral -grosso modo, la nocién
de un agente que es responsable, que tiene tanto derechos como
obligaciones-? ¢O es tan sélo que el ser una persona en el sentido
metafisico es una condicién necesaria pero no suficiente para ser
una persona en el sentido moral? ¢Acaso ser una entidad a la que
se le atribuyen estados de conciencia o autoconciencia es lo mismo
que ser un fin en si mismo, o es solamente una condicién previa?

Su tesis principal es la siguiente: atin suponiendo que la no-
cién metafisica (tener una mente) y la nocién moral (ser persona
como fuente de derechos y obligaciones) son diferentes, parece
haber motivos suficientes para creer que la cualidad metafisica
de persona es condicién necesaria de la cualidad moral de per-
sona. Ahora bien, ¢por qué no nos es posible afirmar que estas
condiciones necesarias para la cualidad moral de persona son
también suficientes? Simplemente porque, dice Dennett, e/ con-
cepto de persona es “inevitablemente normativo” (1989: 35; mis ita-
licas). Los seres humanos u otras entidades sélo pueden aspirar
a ser aproximaciones al ideal, y no hay forma de establecer una
“calificaciéon aprobatoria” que no sea arbitraria. Alin consideran-
do suficientes las seis condiciones que va a explorar, no podrian
garantizar que una entidad real cualquiera fuese una persona,
pues nunca nada podria satisfacerlas. A juicio de Dennett, pues,
la nocién moral de persona y la nocién metafisica de persona no

317



318

Capitulo 8

son conceptos separados y distintos, sino sélo dos puntos de apoyo
diferentes e inestables de un mismo continuo (1989: 36).*'' Hagamos,
entonces, un breve recorrido por su tratamiento de las condi-
ciones en cuestién. Este derrotero tiene para nosotros el interés
de permitirnos retomar, especialmente, el problema de la relacion
entre el pensamiento y el lenguaje y el problema de las perspectivas de
primera y tercera persona de la atribucion mental (tratados en los
capitulos 5y 6, respectivamente).

La primera tesis -y para Dennett, la mas obvia- afirma que
las personas son seres racionales. Esta aparece, por ejemplo, en
las teorias éticas de Kant y Rawls y en las teorias metafisicas de
Aristételes y Hintikka. Por su parte, segin vimos en el capitulo
4 de este trabajo, tal es la posicién de Davidson, paradigmati-
camente en “Mental Events” (1970/1980) y “Rational Animals”
(1982/2001). En efecto, él afirma que:

En la medida en que no logramos descubrir un esquema cobe-
rente y plausible en las actitudes y acciones de los otros, simple-
mente renunciamos a la posibilidad de tratarlos como personas
(1970/1980: 222; mis italicas).

La segunda tesis sostiene que las personas son seres a los que
se les atribuyen estados de conciencia o enunciados de intencio-

211 A juicio de Dennett, esta relatividad contamina la satisfaccién de las
condiciones de la cualidad de persona en todos los niveles. No existe
condiciéon suficiente objetivamente satisfactoria que sostenga que una
entidad realmente tiene creencias y, en la medida que descubrimos la
irracionalidad que se manifiesta bajo una interpretacién intencional de
una entidad, se debilitan nuestros fundamentos para atribuir creencias,
particularmente cuando tenemos -lo que en principio, a su juicio, siempre
podemos tener- una descripcién mecanicista, no intencional de la entidad.
Exactamente en la misma forma, nuestra suposicién de que una entidad es
una persona se tambalea justo cuando se ha hecho algo mal y cuando surge
la pregunta respecto de la responsabilidad. Pues en estos casos las bases
para decir que una persona es culpable -la evidencia de que obré mal, de
que estaba consciente de que obraba mal y de que obré mal por su propia y
libre voluntad- son, en si mismas, bases para dudar de que estemos de hecho
tratando con una persona. Y si se preguntara qué podria resolver nuestras
dudas, en su opinién, la respuesta seria: nada. Cuando surgen semejantes
dudas ni siquiera podemos decir en nuestro propio caso si somos personas.



Karina Pedace

nalidad, o psicolégicos o mentales.”’* Segtin vimos en el capitulo
4 de nuestro trabajo, en este punto Davidson hace una inflexién
respecto de la tradicién cartesiana, para proponer una acepcion
més acotada de lo mental, esto es: se restringe a actitudes propo-
sicionales. En este sentido, los animales racionales son aquellos
que tienen actitudes proposicionales como creencias, deseos e
intenciones.

A mi juicio, este tratamiento de lo mental en conjuncién con
la dicotomia descriptivo/normativo de la que me ocupé en el ca-
pitulo anterior, signa dramdticamente su posicién en torno a los
problemas de los que aqui nos ocupamos. En mi opinién, su in-
terés seminal por la explicacién de la accién racional (que se hizo
patente en “Acciones, razones y causas”) apartd su mirada de la
consideracién de estados mentales del tipo que, precisamente,
pretende recoger la perspectiva de segunda persona de la atribu-
cién mental, a saber: especialmente fendmenos emocionales, ta-
les como los referidos en la primera parte de este capitulo. A mi
juicio, al excluirlos del “mapa” de lo mental®"’ en virtud de su
concepcién de la intencionalidad estrictamente proposicional o
lingtiistica, Davidson perdié la posibilidad de trazar continuida-
des entre lo no conceptual y lo conceptual y entre las diferentes

212 En este punto Dennett remite a Strawson, quien identifica el concepto de
persona como “el concepto de un tipo de entidad tal, que tanto los enunciados
que le atribuyen estados de conciencia, como los enunciados que le atribuyen
caracteristicas corpéreas le son aplicables” (cfr. Strawson, 1959). Dennett
sugiere que tal vez se trate de una caracterizacién demasiado amplia; abarca
a todas las criaturas conscientes y activas. Se puede también discutir, dice
Dennett, que los estados de conciencia son sélo un subconjunto adecuado
de estados psicoldgicos o estados caracterizados intencionalmente, pero le
parece claro que Strawson pretende aqui lanzar sus redes lo suficiente como
para incluir los estados psicolégicos en general.

213 Aqui cabe hacer la aclaracién siguiente. Si bien es cierto que Davidson
hace algunas (escasisimas) referencias a las emociones (véase por ejemplo
Davidson, 1976b/1980 y /1982b2004), las asimila al paradigma de las
actitudes proposicionales y, en consecuencia, las considera asequibles sélo
desde la perspectiva de tercera persona de la atribucién mental, sin tomar
en cuenta los aspectos especificos que se ponen en juego con ellas (a los
que nos referimos en el primer apartado de este capitulo al aludir al tipo de
fenémenos mentales que se recogen desde la perspectiva de segunda persona).

319



320

Capitulo 8

perspectivas de la atribucién mental y, con ello, de dotar de ge-
nuina “carnadura” al caricter constitutivo de los vinculos inter-
subjetivos. Volveré, en breve, sobre este punto.

La tercera tesis sostiene que el que una cosa sea considerada
persona, depende en cierta forma de la actitud que se adopta
hacia ella. Esta tesis sugiere que no es una vez establecido el
hecho objetivo de que algo es una persona cuando empezamos
a tratarla de un modo particular, sino que este modo particular
de tratarla forma parte, de alguna manera y hasta cierto punto,
del hecho de ser persona.”* Segtin vimos en los capitulos 2 y 3

214Ensuopinién,algunasvariaciones deesta tesishan sido expresadas, precisamente,
por Strawson (1974; de cuya propuesta me ocuparé -especialmente- en el
proximo apartado), Rorty (1962), Putnam (1964), Sellars (1966), Nagel (1972) y
por Dennett mismo. En efecto, con anterioridad, Dennett (1971) hizo referencia
a estas tres primeras tesis: racionalidad, intencionalidad y actitud, para definir no a
las personas, sino a una mas amplia clase de lo que llamé sistemas intencionales y,
dado que pretende partir de esa nocién, presenta entonces un breve resumen. Un
sistema intencional es un sistema cuyo comportamiento puede ser —al menos en
ocasiones- explicado y predicho recurriendo a atribuciones de creencias y deseos
(v otros rasgos caracterizados por la intencionalidad -que llama “intenciones”
queriendo referirse a esperanzas, temores, intenciones, percepciones,
expectativas, etc.) al sistema. Puede haber en cada caso otras formas de predecir
y explicar el comportamiento de un sistema intencional —por ejemplo, formas
mecanicistas o fisicas- pero la actitud intencional puede ser la mas sencilla o
la mas efectiva o, en cualquier caso, una actitud cuya adopcién resulta exitosa
y que basta para el objetivo que es ser un sistema intencional. Asi definidos,
es obvio, dice Dennett, que los sistemas intencionales no son todos personas.
Atribuimos creencias y deseos a los perros y peces y, por lo tanto, predecimos
su comportamiento e incluso podemos usar este procedimiento para predecir
el comportamiento de algunas maquinas. Es, por ejemplo, la estrategia que
conviene adoptar, de hecho la Gnica conveniente, ante una computadora
que juega bien al ajedrez. La computadora es un sistema intencional en estas
circunstancias, no porque tenga algin rasgo intrinseco particular, como
tampoco porque tenga realmente creencias y deseos, sino tan sélo porque ella
sucumbe ante cierta actitud adoptada con respecto a ella, a saber, la actitud
intencional, la actitud que procede atribuyendo a la computadora enunciados
intencionales bajo las limitantes usuales, la actitud que procede considerando
a la computadora como un razonador racional practico. El mismo Dennett
advierte lo “blanda” que es esta definicién de sistema intencional y cuan grande
puede ser la correspondiente clase de los sistemas intencionales. Si, por ejemplo,
predigo que una planta particular -digamos, una azalea en una maceta- va a
crecer dando la vuelta a una esquina, hacia arriba y en direccién a la luz, porque



Karina Pedace

de nuestro trabajo, la eleccién davidsoniana de la perspectiva
de la tercera persona como aquella desde la cual se ha de investi-
gar el lenguaje, el pensamiento y su relacién, estd motivada por
la idea de que el lenguaje es esencial y centralmente un feno-
meno social y debe ser comprendido desde una dimensién pa-
blica. En este sentido, dijimos, Davidson sigue a Quine, quien
revoluciond nuestra comprensién de la comunicacién, al tomar
seriamente el hecho de que no puede haber nada mas para el
significado que lo que una persona adecuadamente equipada
puede aprender y observar. En otros términos: aquello que liga
la empresa interpretativa de Davidson con el proyecto quinea-
no es que, en virtud de que el lenguaje es por su naturaleza
un instrumento para la comunicacién, el significado debe ser
accesible desde un punto de vista puiblico: los datos relevantes
se restringen, pues, a lo disponible para el intérprete radical, a
lo asequible desde la perspectiva de la tercera persona. En este
sentido, leemos:

Pues no podemos empezar a descifrar lo que dice una persona si
no comprendemos sus actitudes en torno a sus oraciones, tales
como sostener, desear, o querer que sean verdaderas. Empezando
por estas actitudes, debemos construir una teoria de lo que la
persona quiere decir, dando asi, simultdneamente, contenido a
sus actitudes y a sus palabras. En nuestra necesidad de hallarla

“busca” la luz, “quiere” salir de la sombra en que ahora se encuentra, y “cree”
y “espera” que habra luz al doblar la esquina, habremos adoptado la actitud
intencional con respecto a la planta y dentro de limites muy estrechos esta
funciona. Dado que funciona, algunas plantas son sistemas intencionales de
muy bajo nivel. Esta manera de hablar no es sélo pintoresca y no es en absoluto
“supersticiosa”; es simplemente una forma eficaz de dar sentido, controlar,
predecir y explicar el comportamiento de las plantas de un modo que sutilmente
elude nuestra ignorancia de los mecanismos de control -de nivel mas basico-. La
abstencion total del uso del lenguaje intencional puede volverse casi tan heroica
y engorrosa y carente de sentido, dice, como el tabti paralelo de los conductistas
estrictos al hablar de ratas y pichones. Y aunque las expresiones intencionales
referentes, por ejemplo, a las actividades de la planta tengan un valor heuristico
casi imperceptible, a Dennett le parece mds inteligente dar por sentado que la
planta es un sistema intencional soso e insignificante, que tratar de trazar una
linea por arriba de la cual las interpretaciones intencionales sean “objetivamente
verdaderas”.

321



322

Capitulo 8

comprensible, trataremos de construir una teoria que la haga con-
sistente, creyente de verdades y amante de lo bueno (1970/1980: 222;
mis itdlicas).

Para Dennett es obvio que ser un sistema intencional no es
condicién suficiente para ser persona, pero sin duda es condi-
cién necesaria. Nada hacia lo cual no podamos adoptar satis-
factoriamente una actitud intencional, con sus presupuestos de
racionalidad, podrd considerarse persona. ¢Podemos entonces
definir a las personas como una subclase de los sistemas inten-
cionales? A primera vista podria parecer provechoso suponer que
las personas son sélo la subclase de los sistemas intencionales
que realmente tienen creencias, deseos y demds, y de los que no
s6lo suponemos que los tienen por mor de una prediccién expe-
dita. Pero, segin vimos en nuestro capitulo 4 (a instancias de
lo elusiva que resulta la posicién de Davidson respecto de la di-
cotomia realismo/antirrealismo), parece que todos los intentos
por definir aquello de lo que se puede decir que realmente tiene
una creencia -de manera que ni un perro, ni un arbol, ni una
computadora pudieran resultar idéneos- terminan poniendo, a
juicio de Dennett, condiciones a la creencia genuina, condiciones
que (1) son demasiado estrictas para nuestras intuiciones, y (2)
aluden a distintas condiciones de la cualidad de persona que se
encuentran en los tltimos lugares de su lista.

Considera, entonces, que se puede lograr un mayor avance si
toma en cuenta la cuarta tesis, la de reciprocidad, para ver qué tipo
de definicién podria recibir en términos de sistemas intenciona-
les. Esta tesis dice que el objeto con respecto al cual se adopta
esta postura intencional debe ser capaz de reciprocar de alguna
manera. Dennett considera que algunas versiones muy variadas
de esto han sido expresadas o insinuadas por Rawls, MacKay,
Grice y Strawson. La tesis sugiere que una persona debe ser capaz
de reciprocar la actitud, lo que sugiere que un sistema intencional
que, a su vez, adoptara una actitud intencional hacia otros obje-
tos pasaria la prueba. Dennett define un “sistema intencional de
segundo orden” como aquel al cual le atribuimos no sélo creen-
cias, deseos y demads intenciones simples, sino creencias, deseos



Karina Pedace

y demads intenciones respecto de creencias, deseos y demds inten-
ciones. Asi, un sistema intencional S serd un sistema intencional
de segundo orden si, entre las atribuciones que le hacemos, se
encuentran las del tipo S cree que T desea que p, S espera que T tema
que p, y casos reflexivos como S cree que S desea que p.*'s

Ahora bien, ¢son acaso los seres humanos, hasta donde sabe-
mos, los dnicos sistemas intencionales de segundo orden? Para
Dennett esta es una pregunta empirica. En este punto es donde
se evidencia claramente, a mi juicio, la diferencia en el talante de
la indagacion de los dos filésofos que pusimos en interlocucion:
ahi donde Dennett hace explicito su interés por la dimensién
empirica de la cuestion, Davidson hace manifiesto que se restrin-
ge a estudiar rasgos de los conceptos. Y estos compromisos dis-
pares tienen, desde luego, consecuencias. Dice, Dennett, atribui-
mos creencias, por ejemplo, a los perros, los gatos, los leones, los
péjaros y los delfines y a partir de ahi predecimos con frecuencia
su comportamiento, pero es dificil imaginar un caso en el que
la conducta del animal fuese tan sofisticada que necesitdsemos
atribuirle intenciones de segundo orden para poder predecir o
explicar su comportamiento. Por supuesto, que si alguna versiéon
del fisicalismo mecanicista es verdadera -como Dennett cree que
es— no necesitaremos nunca atribuir intencién alguna a nada, pero
suponiendo que por razones heuristicas y pragmdticas tuviése-
mos que atribuir intenciones a los animales, ¢sentiriamos aca-
so el impulso pragmdtico de atribuirles intenciones de segundo
orden?”® Por un lado, Dennett admite, por ejemplo, que Fido

215 Algunos pensardan que los casos reflexivos convierten automaticamente a
todos los sistemas intencionales en sistemas de segundo orden e incluso en
sistemas de orden #, sobre la base de que creer que p implica creer que se cree
que p, y asi sucesivamente; pero este, dice Dennett, es un error fundamental.
La repeticién de creencias y demds intenciones no es nunca redundante, y
asi, atin cuando algunas repeticiones son normales, nunca son triviales o
automaticas.

216 Con frecuencia los psicdlogos han recurrido a un principio llamado el
canon de parsimonia de Lloyd Morgan, que puede considerarse como un
caso especial de la navaja de Occam; el principio es que se debe atribuir
a un organismo tan poca inteligencia o conciencia o racionalidad o
pensamiento, como baste para dar cuenta de su comportamiento. Este

323



324 Capitulo 8

quiere su cena y cree que su amo le dard la cena si gime frente a
él. Pero por otro lado, y contrariamente al espiritu de Davidson
(seguin vimos en el capitulo 5, a propdsito del caso de la sorpresa,
desde el cual Davidson va a sostener la premisa que identifica-
mos como (B2) en su argumento a favor de la dependencia del
pensamiento respecto del lenguaje, a saber: que para tener una
creencia es necesario tener el concepto de creencia), Dennett dice
que no necesitamos atribuirle a Fido la creencia posterior de que
su gemido produce en su amo la creencia de que él, Fido, quiere
su cena. De manera similar, mi expectativa al depositar una mone-
da en la miquina de dulces no depende de la creencia posterior
de que al insertar la moneda se induce en la maquina la creencia
de que yo quiero un dulce. Esto es, que atin si el gemido de Fido
se parece mucho a una verdadera interaccién de segundo orden
-en la que Fido trata a su amo como a un sistema intencional- si
suponemos que para Fido su amo es tan sélo una miquina pro-
veedora de alimento que se activa mediante su gemido, obtendre-
mos una atribucién predictiva igualmente buena, mas modesta,
pero que sigue siendo intencional.

¢Son entonces los perros, los chimpancés y demds animales
“superiores” incapaces de elevarse al nivel de los sistemas inten-
cionales de segundo orden? Y de ser asi ¢por qué? Dennett dice
que solia pensar que la respuesta era afirmativa, pensando que
la razén era la falta de lenguaje en los animales no humanos, y
que el lenguaje era necesario para representar las intenciones de
segundo orden. Lo atraia la hipétesis de que los animales no pue-
den, por ejemplo, tener creencias de segundo orden, creencias
acerca de creencias, por la misma razén por la que no pueden
tener creencias sobre el dia viernes o sobre poesia. Hasta aqui,
su planteo era sumamente consonante con el de premisa que en
el capitulo 5 identificamos como (B3) en el argumento de Da-

principio puede interpretarse -y ha sido interpretado- nada menos que
como un conductismo radical; pero esto le parece un error a Dennett y dice
que podemos interpretarlo como el principio que requerimos al adoptar la
actitud intencional con respecto a un objeto, para atribuirle creencias, deseos
y demds estados mds simples, menos sofisticados y de menor orden, que
dardn cuenta de su comportamiento.



Karina Pedace

vidson a favor de la dependencia del pensamiento respecto del
lenguaje, a saber: para tener el concepto de creencia es necesario
tener un lenguaje.

Pero, dice Dennett (1989), si bien es cierto que algunas creen-
cias no pueden adquirirse sin lenguaje, es falso que todas las
creencias de segundo orden se encuentren entre ellas y es falso
también que los no humanos no puedan ser sistemas intencio-
nales de segundo orden.?”” A su juicio, cuando x trata de provo-
car una conducta en y, conducta que resulta inapropiada para el
entorno y las necesidades reales de y, pero apropiada para el en-
torno y las necesidades que y percibe o cree, nos vemos obligados
a atribuir intenciones de segundo orden a x. Una vez establecido
de esta manera, este aspecto parece familiar, y frecuentemente es
utilizado por los criticos del conductismo: se puede ser conduc-
tista en la explicacién y control de la conducta de animales de la-
boratorio sélo en tanto se pueda confiar en que no hay una grave
dislocacion entre el entorno real del experimento y el entorno
percibido por los animales. Una tdctica para poner en aprietos
a los conductistas en el laboratorio consiste en efectuar expe-
rimentos que engafien a los sujetos; si el engafio tiene éxito, su
conducta serd predecible a partir de sus creencias falsas respecto
del entorno, no a partir del entorno real. Ahora bien, un sistema
intencional de primer orden es conductista; no atribuye inten-
cién alguna a nada. Asi pues, si deseamos tener evidencia efectiva
de que un sistema dado S 70 es conductista -sino que es un siste-
ma intencional de segundo orden-, esto sélo ocurrira en los ca-
sos en que las teorfas conductistas no se adecuen a los datos, sélo

217 Ahi donde Davidson (1982) considera el caso del perro “Arturo” para
respaldar la idea de que “para tener cualquier actitud proposicional es
necesario tener el concepto de creencia, tener una creencia sobre alguna
creencia” y afirmar que para ello es necesario tener lenguaje, Dennett
considera, en cambio, el ejemplo de la perra de Peter Ashley. En este caso,
dice, parece que tenemos que atribuirle a la perra (un animal no lingiiistico)
la intencion de que su amo crea que ella quiere salir —una intencién no sélo de
segundo, sino de tercer orden-. La clave de este ejemplo es que la creencia
que la perra pretende causar en su amo es falsa. Propone que pensemos en
algunos casos de engaiio, en los que el animal creyendo que p trata de hacer
que otro sistema intencional crea no-p

325



326

Capitulo 8

en aquellos casos en que el conductismo no explicaria el éxito del
sistema S cuando manipula la conducta de otro sistema (por de-
fault del abordaje conductista). A su juicio, entonces, esto sugiere
que el ejemplo de Ashley no es, después de todo, tan convincente;
en el sentido de que puede ser rechazado suponiendo que su pe-
rra es una conductista menor. No es preciso que ella crea que al
arafiar la puerta llevard a Ashley a creer que ella quiere salir; basta
con que ella crea, como buena conductista, que ha condicionado
a Ashley para que vaya a la puerta cuando ella la arafia. Asi, ella
aplica el estimulo usual, obtiene la respuesta usual, y eso es todo.
El caso de Ashley se derrumba si esta es la forma normal como
su perra logra que se le abra la puerta, como probablemente lo
es, pues entonces una hipdtesis mas modesta serd que la perra
cree que su amo estd condicionado para ir ala puerta cuando ella
la arafia. Si la perra hubiera hecho algo novedoso (como correr
hacia la ventana, mirar hacia afuera y gruilir sospechosamente),
entonces tendriamos, dice Dennett, que reconocer que el levan-
tarse de la silla no fue simplemente una respuesta condicionada
de Ashley, y no podria ser “considerada” como tal por su perra,
pero entonces, tal virtuosismo en un perro resultaria altamente
improbable.?’® Dice Dennett: yo seria el dltimo en negar o igno-

218 ¢Cudl es la diferencia entre el caso improbable y los muy conocidos
casos en los que un péjaro que tiene su nido al ras del suelo finge que se
le ha roto un ala, para alejar al depredador del nido? El efecto logrado
es una novedad, en el sentido de que el pdjaro con toda seguridad no ha
condicionado repetidamente a los depredadores de los alrededores mediante
este estimulo; por ello nos vemos obligados a explicar el artilugio como un
pequefio y genuino engafio, mediante el cual el pdjaro busca provocar una
creencia falsa en el depredador. Llevados a aceptar esta interpretaciéon de
la conducta, nos podria impresionar enormemente el ingenio del pajaro,
de no ser por el hecho de que sabemos que dicho comportamiento es
“meramente instintivo”. Afirmar que es instintivo es afirmar que todas las
especies de pdjaros lo hacen; lo hacen incluso cuando las circunstancias no
son totalmente apropiadas; lo hacen cuando existen mejores motivos para
permanecer en el nido; el patrén de comportamiento es rigido, un tropismo
de menor relevancia y, presumiblemente los controles fueron transmitidos
genéticamente, no aprendidos ni inventados. No obstante, dice Dennett,
debemos tener cuidado de no llevar muy lejos esta actitud minimizadora;
no es que el pajaro realice el truco “irreflexivamente”, pues si bien es claro
que en ningin momento se cruzd por su mente un argumento o esquema,



Karina Pedace

rar la enorme diferencia que hay entre una conducta instintiva o
tropista, y la conducta mas versatil e inteligente de los humanos
y de otros; pero en lo que quiere insistir aqui es en que, si uno
estd preparado para adoptar sin escrapulos una actitud inten-
cional como herramienta para predecir y explicar la conducta,
el pajaro es entonces un sistema intencional de segundo orden,
como cualquier hombre ?*

Ahora bien, llegados a este punto cabe preguntarnos, enton-
ces, por la peculiaridad del reciprocar que se pone en juego en el
caso humano. A mi juicio, aqui la perspectiva de segunda perso-
na puede permitirnos arrojar luz. Recordemos, en primera ins-
tancia, que Gomila (2002) concibe a la segunda persona como
una perspectiva de atribucién psicolégica. Pero aqui tenemos
que ser cautos con el término “atribucién”, puesto que no tie-
ne por qué involucrar el empleo de conceptos por parte de los
individuos que hacen la atribucién. En efecto, segin indicamos
en la primera parte de este capitulo, se trata de mecanismos de
reactividad emocional, en los cuales un individuo reacciona ante
el estado psicoldgico del otro, cambiando sus propios estados
psicolégicos, sin que ello suponga que los dos sujetos en juego
estdn en posesion del concepto psicolégico relevante para descri-
bir el estado psicoldgico del otro. Por ejemplo, la madre se asusta
y por un mecanismo de “contagio emocional” el bebé se asusta.
Esto no supone que el bebé deba por ello poseer el concepto de
miedo que un humano adulto normal tiene. Segin indicamos,
pues, hay reciprocidad en tanto cada uno atribuye estados psicolé-

un hombre puede hacer algo igualmente astuto y con genuina inteligencia,
novedad y adecuacién, sin por ello valerse tampoco de “pensamientos
conscientes”. El pensar los pensamientos, como quiera que esto se caracterice,
no es lo que hace realmente inteligente a una conducta inteligente... Cuando
nos preguntamos por qué los pdjaros evolucionaron con este tropismo,
lo explicamos subrayando la utilidad de poseer un medio para engaiar a
los depredadores, o de provocar en estos creencias errdneas; lo que debe
explicarse es el origen de las intenciones de segundo orden del pdjaro.

219 Asi pues, la reciprocidad, siempre que se entienda por esta simplemente la
capacidad de los sistemas intencionales para exhibir intenciones de orden
superior, si bien depende de las tres primeras condiciones, es independiente,
segiin veremos, de la quinta y la sexta.

327



328

Capitulo 8

gicos al otro y en el mismo acto hay modificacién de los propios
contenidos mentales. Desde luego, soy plenamente consciente
de que tal como aclaré mds arriba, en lo que respecta al tema
de nuestro interés, podria disputarse que el ejemplo en cuestioén
cuente como un genuino caso de atribucién “intencional”, esto
es: reaccionar mas o menos inconsciente o automdticamente a
las conductas de los demds no puede asimilarse sin mas a la com-
pleja operacion de asignar significados y contenidos mentales a
un sujeto de una cultura. En este sentido, cabe aclarar que la con-
sideracién que propugno de la perspectiva de segunda persona
no pretende, en absoluto, socavar el tipo de atribucién intencio-
nal sofisticada que tiene lugar entre humanos adultos normales,
sino simplemente permitirnos advertir que si se la concibe de un
modo mads abarcador (esto es, tal que no restrinja la intenciona-
lidad a direccionalidad a contenidos proposicionales) es posible,
al menos en principio, trazar una historia de continuidades en-
tre los estadios no conceptuales y los conceptuales en el sentido
cabal davidsoniano. La idea que estd detrds de este planteo es
que sin los mecanismos basicos las operaciones complejas no po-
drian tener lugar. En otras palabras: sin la perspectiva de segunda
persona no podria tener lugar la de tercera, esto es, sin transi-
tar una dimensién participativa o de involucramiento con otro
préximo, no podriamos llegar a ser intérpretes distantes de la
conducta de un tercero.?*°

En la caracterizacion de la perspectiva de segunda persona que
he tomado de la reflexién contemporanea en filosofia de la men-
te, no parece haber necesariamente un mundo objetivo compar-
tido. Mds que un “tridngulo”, la situacién paradigmadtica respec-
to de la perspectiva de segunda persona parece ser la de una dfada.
Sin embargo, dado el hecho de que algunas emociones son inten-
cionales, el mundo entra a través de nuestras emociones; a este

220 Para una propuesta elaborada de esta tesis en clave de la relevancia que
adquiere el rol del lenguaje, una explicitacién de los diversos niveles
de complejidad de las atribuciones psicoldgicas y la relaciéon entre las
atribuciones mentales de segunda, primera y tercera persona, vedse la
posicion de Pérez y Gomila en “La atribucién mental y la segunda persona”
(en: Balmaceda, T. y Pedace, K. (comps.), La atribucién psicologica, en prensa).



Karina Pedace

rasgo Gomila lo denomina el “caracter triddico de la perspectiva
de segunda persona”'y es lo que, en mi opinién, cifra la posi-
bilidad de trazar la conexién conceptual con la comunicacién
lingiiistica y la triangulacion en sentido davidsoniano.?*?

Desde la psicologia del desarrollo, se ha puesto el énfasis en
ciertos hechos que constituyen una constelacién de estadios
intermedios entre la situacién de la llamada “intersubjetividad
primaria” -que ataifie a los primeros meses de vida (3 a 8 me-
ses), donde los bebés no exhiben conductas que nos autoricen
a atribuirles concepto psicolégico alguno- y la situacién de un
nene que pasa exitosamente el test de falsa creencia, considerada
-segtin vimos en el capitulo 5- la prueba®’ de que posee nuestro
concepto humano adulto normal de creencia. Formulados de ma-
nera sumamente esquemdtica, los estadios que trazan las conti-
nuidades entre dichas situaciones son los siguientes:***

1. A partir de su nacimiento el bebé puede hacer imitacio-
nes de las expresiones del rostro del adulto y también es ca-
paz de reaccionar ante la emocion del adulto (Riviere y Sotillo
1999/2003, citados en Pérez, 2013: 162).

2. Durante el primer afio de vida tiene lugar un conjunto de
capacidades atencionales y perceptuales que se consideran a me-
nudo como precursores de la teoria de la mente, tales como: el
mecanismo de deteccién de la mirada (seguir la mirada del otro,
6 meses), el mecanismo de alternancia de la mirada (mirar a un
objeto y a otra persona alternadamente, 9 meses), el mecanismo
de atencién conjunta (en este estadio es donde se suele ubicar el
“primer tridngulo”: bebé-madre-mundo, 9 meses; instancia que
en la terminologia de Trevarthen (1980) recoge la denominada

221 Cardcter que parece recoger una acepcion de la intencionalidad que se aparta
del sentido davidsoniano mads estrecho que la restringe a la direccionalidad
hacia contenidos proposicionales.

222 Desde luego, los detalles de tal conexién exceden mi propésito en el presente
trabajo, en el que simplemente estoy intentando habilitar un espacio para
comenzar a discutirlos.

223 Cabe aclarar que el test en cuestion ha sido blanco de mdltiples criticas,
cuya consideracién, no obstante, trasciende completamente los limites del
presente trabajo.

224 Sigo los lineamientos generales de la reconstruccién que ofrece Pérez (2013).

329



330

Capitulo 8

“intersubjetividad secundaria”, esto es, la comunicacién adulto-
bebé gira, no en torno a la relacién entre ambos, sino en torno a
objetos y situaciones del mundo compartido).?**

3. Hacia los 12 meses surgen los asi llamados protoimpera-
tivos y protodeclarativos. Mientras que los primeros pretenden
influir en la accién del otro, los segundos suponen la capacidad
de comunicar algo al otro respecto de algo que estd alli afuera de
los dos. Se suele considerar que ambos ponen en juego algo que
marca una diferencia relevante entre monos y humanos.

4. Alrededor de los 18 meses tiene lugar el juego de ficcidn,
que es considerado por muchos como el primer precursor de la
teoria de la mente porque alli se suscita el desacoplamiento que
estd detrds de una mente representacional, esto es: algo (una es-
coba) que esta en lugar de otra cosa (caballo) que estd ausente.

5. Alos 3 anos aparece lo que se denomina una “psicologia
de percepcién y deseos”. A lo largo de este periodo los chicos
adquieren una constelacién de conceptos para actividades men-
tales representacionales tales como: imaginar, simular, pensar y
sofar, y exhiben dominio en el uso de las palabras para referirse
a esos conceptos entre el segundo y el cuarto aiio de vida (Asting-
ton, Harris y Olson, , 1988; Wellman, Phillips y Rodriguez, 2000;
Wellman, 2004; citados en Pérez, 2013: 163). Conforme a la pers-
pectiva de Harris (1992) es en esta instancia cuando el nene logra
comprender que el otro puede tener diferencias respecto de los
deseos o diferir de uno respecto de lo que conoce del mundo, o lo
que ve del mundo, de modo que puede haber diferencias respecto
de la referencia de los estados mentales.

6. Una vez que se pasa exitosamente el test de la falsa creencia
(hacia los 4 afios y medio, aproximadamente), se sostiene que el

225 ‘Trevarthen (1980) diferencia entre intersubjetividad primaria e
intersubjetividad secundaria, con la finalidad de distinguir entre las
respuestas que los bebés estan en condiciones de dar ante la figura de apego,
antes de la adquisicién del lenguaje. La intersubjetividad primaria hace
referencia a la capacidad de compartir los estados afectivos que surgen en
el seno de la diada figura de apego-bebé. Por su parte, la intersubjetividad
secundaria hace referencia a la capacidad de compartir estados mentales
relacionados con los objetos, es decir, estados mentales relacionados con
cosas externas a la diada figura de apego-bebé.



Karina Pedace

sujeto en cuestién ha obtenido el desarrollo completo de la “psi-
cologia de creencias y deseos”, que es la que persiste en la edad
adulta. Se torna manifiesta, entonces, su capacidad metarrepre-
sentacional y se puede afirmar que el nene adquirié completa-
mente los conceptos psicolégicos comunes a todos los humanos
adultos normales, nociones imprescindibles para la compren-
sién de las acciones y mentes ajenas, i.e. la psicologia de sentido
comun o psicologia folk.?*¢

La quinta tesis dennettiana afirma que las personas deben
ser capaces de comunicacion verbal.**” Esta condicién deniega facil-
mente a los animales no humanos la plena cualidad de personay
la responsabilidad moral concomitante, y parece al menos impli-
cita en todas las teorias de contrato social de la ética. Es también
una tesis que ha sido sostenida enfaticamente o presupuesta por
muchos escritores de la filosofia de la mente -desde luego, Da-

226 Para una tematizacién pormenorizada de la psicologia de sentido comin,
puede verse Balmaceda (2014).

227 Finalmente, la sexta tesis sostiene que las personas se diferencian de otras
entidades por ser conscientes de una manera particular; nosotros somos
conscientes de una forma en que ninguna otra especie lo es. En ocasiones,
esta se conoce como autoconciencia, de uno u otro tipo. A su juicio, tres son
los filésofos que afirman -de muy diversas maneras- que un tipo especial
de consciencia es una condicién previa para un ser un agente moral, a saber:
Anscombe en Intention, Sartre en La trascendencia del ego, y Harry Frankfurt
en “Freedom of the will and the concept of a person”. Por razones de
pertinencia y extensién, no me ocuparé aqui de tematizar esta tesis, sino que
me limitaré a sefialar la afinidad de Davidson con la posicién de Anscombe.
En efecto, si ha de hacérseme responsable de una accion (una fracciéon de mi
conducta descripta de una manera particular) debi estar consciente de esa
accién descripta de esa manera particular. Porque sélo estando consciente de
la accién puedo decir lo que intentaba hacer, y participar desde una posicién
privilegiada en el juego de preguntas y respuestas para dar los motivos de mis actos.
Y lo importante de poder participar en este juego es que sélo a los que son
capaces de participar en el juego de dar explicaciones se les puede o no hacer
responsables del curso de sus actos. Y si somos incapaces de “oir razones” en
algtn asunto, entonces no se nos puede hacer responsables de dicho asunto.
Las capacidades de comunicacion verbal y de conciencia de nuestros propios
actos son, pues, esenciales para quien esté dispuesto a oir argumentos y
abierto a la persuasion; y semejante persuasion, semejante ajuste reciproco
de intereses logrado mediante la utilizacién mutua de la racionalidad, es un
rasgo de la modalidad éptima de la interaccién personal.

331



332

Capitulo 8

vidson (1975 y 1982) y el propio Dennett entre ellos- y en la cual,
sostiene, no se ha sometido a discusién la dimensién moral de
la cualidad de persona (tal es el sentido que intentaré alumbrar
en el apartado préximo, también a partir de la perspectiva de
segunda persona).??®

Del analisis del significado no natural de Grice se desprenden
dos puntos de gran importancia para Dennett. Primero, dado
que el significado no natural, pretender significar algo al decir
algo, debe ser un rasgo de toda comunicacion verbal verdadera,
y dado que depende de las intenciones de tercer orden por parte
del que se expresa, Dennett sostiene que la condicién S se apoya
en la condicién 4, y no a la inversa. Segundo, Grice nos muestra
que no bastan las simples intenciones de segundo orden para
producir reciprocidad genuina; para ello se requieren intencio-
nes de tercer orden. Debe haber, dice, un “encuentro real”, un
“reconocimiento mutuo” entre el que se expresa y el oyente para
que el que se expresa logre significar algo; pero los encuentros
pueden darse en ausencia de significado no natural (la perra de

228 Para esta quinta condicion, la capacidad de comunicacién verbal recurre
a la teoria del significado de Grice. Como es sabido, Grice trata de definir
lo que él llama “significado no natural”, lo que pretende quien se expresa al
expresar algo, en términos de las intenciones del que se expresa. Su definicién
inicial es la siguiente (los escritos clave son “Meaning” y “Utterer’s Meaning
and Intentions”. Su formulacién inicial, desarrollada en el primer articulo,
estd sujeta a una serie de revisiones en el segundo articulo, del cual se extrae
la formulacién siguiente):

“U pretendié decir algo expresando x” es verdad si, para algiin oyente A, U
expreso x con la intencion de que:

(1) A produjera una respuesta particular r.

(2) A pensara (reconociera) que U tenia la intencién de (1).

(3) A cumpliera (1) sobre la base de su cumplimento de (2).

Obsérvese que la intencién (2) atribuye a U no sélo una intencién de
segundo, sino de tercer orden: U debe tratar de que A reconozca que U trata
que A produzca r.

No importa en absoluto que Grice se haya visto obligado por una serie de
contraejemplos a ir de esta definicidon inicial hacia versiones mucho mds
complejas, ya que todas ellas reproducen la intencién de tercer orden de (2).



Karina Pedace

Ashley)** y las artimarfias que dependen de intenciones de tercer
orden no necesitan involucrar encuentros (por ejemplo, A puede
tratar de que B crea que C desea que p). Asi, las intenciones de
tercer orden son una condicién necesaria pero no suficiente para
la ocurrencia de casos de significado no natural, esto es, casos de
comunicacién verbal. El aspecto que me interesa destacar de este
punto seflalado por Dennett, es que abre la posibilidad de contar
una historia de continuidad acerca del problema de la relacion del
pensamiento, el lenguaje y su emergencia alli donde, desde el talante
estrictamente conceptual del planteo de Davidson, tal posibi-
lidad se cancela a priori. Podria argumentarse que aquello que
se pone en juego en el “reconocimiento mutuo” o el “encuentro
real” es la perspectiva de segunda persona.

En mi opinién, parece innegable asumir que las interacciones
sociales primigenias de los bebés de la especie humana tienen
rasgos peculiares y excluyen el empleo (por parte del bebé, cla-
ro) de conceptos psicoldgicos (del tipo que usamos los humanos
adultos normales), o al menos de algunos conceptos sofistica-
dos como, por ejemplo, “creencia”. Pero cabe advertir aqui que
no ocurre lo mismo con los adultos cuando interactian con el
bebé. Esta asimetria es basica. Esto hace que ninguna interac-
cién humana esté completamente “ayuna” de conceptos, o, en
otros términos: ninguna interaccién humana real es completa-
mente describible en términos meramente fisicos, de la manera
que, segin vimos, pretende Davidson describir el tridngulo ini-
cial en el proceso de aprendizaje del lenguaje.”** En este sentido,
no habria un hiato entre una instancia meramente descriptivo/

229 En este sentido, la reciprocidad bajo la acepcién de Dennett parece
altamente compatible con el tipo de interaccién que se pone en juego en la
perspectiva de segunda persona de la atribucién mental, seglin vimos en la
caracterizacion ofrecida en la primera parte de este capitulo.

230 Pérez (2013) advierte que esto marca una diferencia entre una posible
historia ontogenética y una filogenética del origen de la psicologia folk, en el
sentido de que en esta tltima debe de haber habido en algtin momento un
tridngulo puramente fisico. No obstante, la consideracién filogenética excede
ampliamente los limites del presente trabajo, en el que -deliberadamente-
s6lo me atengo (muy acotadamente) a la dimensién ontogenética. Aqui
simplemente pretendo habilitar un horizonte conceptual para empezar

333



334 Capitulo 8

causal de reconocimiento automadtico de patrones desprovista
de toda normatividad y una instancia normativa de articulacién
conceptual plena. Si la interaccién en cuestion estd “atravesada”
desde el principio por los conceptos mentales y su concomitante
normatividad (toda vez que el adulto humano trae al chico al
mundo de la cultura), no hay por qué concebir la emergencia del
lenguaje y el pensamiento como un paso de “prestidigitacién”,
sino que se habilita la posibilidad de encontrar continuidades.
Como sefialamos en el capitulo 5, Davidson admite tres apli-
caciones diferentes de la idea de triangulacién: primero, como
una descripcién de las condiciones necesarias (completamen-
te no-intencionales) para el pensamiento; segundo, como una
descripcion de la situacién de aprendizaje en la que la criatura
aprende su primer lenguaje (la situacién en la que pensamiento y
lenguaje “emergen”); y tercero, la situacién en la que se determi-
nan los contenidos de nuestras creencias perceptuales. El punto
que deseo enfatizar es que no hay interaccién humana que sea
meramente descriptivo-causal. Recordemos que -como sefiala-
mos en el capitulo 3- Davidson (1987b/2001) caracteriza su sin-
gular tesis externista, la triangulacidn, a la vera de las posiciones
de Putnam y Burge. Frente a la pregunta acerca de cémo puede
una persona determinar lo que estd en otra mente, sostiene que
una parte de la respuesta depende de que, en los casos mas sim-
ples, los eventos y objetos que causan una creencia determinan
también los contenidos de la misma. Asi, la creencia que es cau-
sada distintivamente y en condiciones normales por la presencia
de algo amarillo o de la propia madre, es la creencia de que algo
amarillo o la propia madre estan presentes. La idea, dijimos, no
es, desde luego, que la naturaleza garantiza que nuestros juicios
mis llanos sean siempre correctos sino que la historia causal de
tales juicios representa un importante rasgo constitutivo de sus
contenidos, punto que lo emparenta con el externismo de Put-
nam. A su vez, su peculiar propuesta externista, aunque expresa-
mente distinta de la de Burge, pretende ubicar el rol de la sociedad

a explorarla y, en consecuencia, no persigo en absoluto su explicitacién
acabada.



Karina Pedace

dentro del nexo causal que incluye la interaccién entre las personas
y el resto de la naturaleza. La identificacién de los objetos del
pensamiento reposa asi en una base social: sin una criatura para
observar a la otra, la triangulacién que ubica a los objetos rele-
vantes en un espacio ptblico no podria tener lugar. En este sen-
tido, subrayamos que Davidson afirma que no podemos resolver
la cuestién de los contenidos de los estados mentales desde el
punto de vista de una criatura tnica. De este modo, su externis-
mo, lejos de postular “objetos ante la mente”, ubica a los pensa-
mientos en un mapa publico.

Ahora bien, esta mediacién intersubjetiva de la causalidad
ilustra, a mi juicio, el modo en que la dimensién descriptiva estd
constitutivamente atravesada por la normatividad que resulta, asi,
endémica. Recordemos que desde la perspectiva interpretativa, la
normatividad es siempre normatividad atribuida. De este modo,
a partir de interactuar con un adulto intérprete que no puede
sino proyectar las restricciones estructurales del juego interpre-
tativo, el nifio que con él triangula, se vincula con los objetos y
eventos del mundo mediante lazos causales que son inescindibles
de la dimension normativa. Y esto es asi, especificamente, porque,
seglin vimos, en el esquema davidsoniano hay un fuerte nexo en-
tre los conceptos de segunda persona, error'y normatividad. Recor-
démoslo brevemente.

¢De dénde sacamos la idea de que podemos estar equivoca-
dos, de que las cosas puede que no sean como pensamos que
son? Para Davidson es Wittgenstein quien nos dio la pista: no
tendriamos el concepto de hacer las cosas correcta o incorrec-
tamente si no fuera por nuestras interacciones con los otros. Lo
que introduce la posibilidad de error es el fallo ocasional en lo
que se espera que el otro haga, en las expectativas insatisfechas,
en las reacciones que no se correlacionan. Desde luego, como
seflalamos, la idea no es que el consenso defina el concepto de
verdad, sino que crea el espacio para su aplicacién. Y de este
modo resulta, pues, que el pensamiento y el lenguaje son necesa-
riamente sociales. Una criatura no puede tener pensamientos ni
lenguaje sin poseer el concepto de verdad intersubjetiva, y este es
un concepto que no se puede tener sin compartir y saber que uno

335



336

Capitulo 8

comparte con alguien mas un mundo y una manera de pensar
acerca del mismo.

De este modo, una vez que prescindimos del “corsé” que in-
troduce la dicotomia descriptivo/normativo, habilitamos un ho-
rizonte para poder contar desde el &mbito de la indagaciéon con-
ceptual®' cémo es que pasamos de un tridngulo en el cual hay
dos seres humanos y un mundo conectados causalmente entre s,
al tridngulo humano adulto normal, donde hay dos humanos y
un mundo externo, humanos que nos atribuimos los unos a los
otros estados intencionales acerca de un mundo compartido, que
somos capaces de dar razones de nuestras acciones y creencias, y
que podemos entablar un intercambio comunicativo. Esto es, una
vez que prescindimos de una escisién tajante entre una dimensioén
meramente descriptiva relativa al contenido no conceptual que se
pondria en juego en el intercambio emocional (recogido desde la
perspectiva de segunda persona) y una dimensién especialmente
normativa relativa al contenido conceptual de nuestras actitudes
proposicionales (recogido desde la perspectiva de tercera persona),
se habilita un espacio conceptual para trazar continuidades y dar
una descripcién de la emergencia del pensamiento y el lenguaje,
ahi donde Davidson lo cancela por principio.

Un esfuerzo en un espiritu similar al que asumo aqui -aun-
que valiéndose de otros recursos conceptuales- puede encon-
trarse en Pablo Quintanilla (2008). Alli, él considera que la
interpretacion, si es tal, sélo puede ser participativa y que no
hay tal cosa como la interpretacién no comprometida (ya que la
atribucién de estados mentales en el proceso de triangulacién
involucra siempre la interaccién con otros, tomando como refe-
rencia los objetos que asumimos compartir con ellos)** y esbo-

231 Cabe advertir que la perspectiva de segunda persona de la atribucién
mental resulta pasible tanto de un abordaje conceptual como de un abordaje
empirico, en el que los esfuerzos se cifran, especialmente, en clarificar el
mecanismo psicolégico subyacente. El modo en el que yo la abordo pretende,
no obstante, ser mds afin al espiritu estrictamente conceptual de la reflexién
davidsoniana.

232 El rodeo de Quintanilla es via la idea de simulacién. El desea subrayar un
punto que Davidson no menciona: la interpretacién requiere también del
fenémeno de la simulacion, esto es, la habilidad de imaginar ser el otro en



Karina Pedace

za una teoria del contenido que entrelaza la dimensién concep-
tual o cognitiva (propia de la tercera persona) con la dimensién
emocional (propia de la segunda). En ese contexto, Quintanilla
nos recuerda que Charles Taylor (1985) piensa que al producir
oraciones-T el intérprete puede dar sentido a oraciones que pre-
tenden describir el mundo, pero no a oraciones que expresan
experiencias personales y complejas. Quintanilla, en cambio,
sostiene que se podria contraargumentar que las oraciones-T
pretenden explicar el contenido cognitivo y no emocional, pero
por dos razones, dice, esa seria una mala respuesta. En primer
lugar, porque una teoria de la interpretacién debe poder ex-
plicar qué es comprender a una persona y no sélo sus oracio-
nes con contenido cognitivo. En segundo lugar, porque en la
mayor parte de los casos es dificil, si no imposible, separar en
una proferencia verbal el contenido cognitivo del emocional.
Separar lo cognitivo de lo expresivo, sostiene, no es posible ni
necesario. Quintanilla concluye que al interpretar a otro uno no
es un observador no comprometido sino un participante que asume
compartir con sus interlocutores significados, estados menta-
les y el mundo.?** Al adscribir tales atribuciones al agente par-
ticipamos de su perspectiva y compartimos algo de su espacio

condiciones contraficticas para atribuirle los estados mentales que uno cree
que tendria si estuviera pasando por lo que uno cree que estd pasando el otro.
A su juicio, cuando el intérprete simula ser el otro, no sélo esta ampliando
su perspectiva para imaginar la del otro sino que estd generando un espacio
compartido con el otro, que puede ser visto como la creacién de una forma
de vida o como una fusién de horizontes, segiin la metifora que uno quiera
emplear. Sin embargo, en su opinién, para que la comprensién sea posible
no es necesario sostener que los interlocutores comparten una forma de vida;
lo que es necesario es que los intérpretes puedan simular ser el otro bajo
condiciones contraficticas y asumiendo una realidad compartida; de esta
manera comenzaran, dice, a crear un espacio compartido.

233 El matiz que yo introduciria en esta afirmacién es que el intérprete 7o es
un mero observador no comprometido, sino también un participante. Mi
interés no radica en reducir la perspectiva de tercera persona a la de segunda,
sino en conservar ambas dentro de la empresa interpretativa dotindolas de
un caricter igualmente genuino. Asimismo, insisto en subrayar que aqui
no pretendo, en absoluto, proporcionar una teoria del contenido, sino
simplemente habilitar un espacio conceptual para empezar a pensar el
transito desde lo no conceptual a lo conceptual.

337



338

Capitulo 8

personal. Si el hablante hace lo mismo con uno, estamos crean-
do, nos dice, ese espacio compartido que asumimos tener.

En mi opinién, a la luz de esta reinterpretacién del externis-
mo mediante la inclusién de la perspectiva de segunda persona, se
exhibe pues que lo normativo y lo descriptivo estin entrelaza-
dos y que aquello que nos hace especiales, la normatividad de lo
mental, consiste en nuestra inescapabilidad de la triangulacién,
en la que resulta esencial no sélo nuestro vinculo con el mundo
sino nuestra interaccién con los otros. En este sentido, la adop-
cién de la perspectiva de segunda persona de la atribucién mental
permite clarificar en qué sentido nuestra peculiaridad reside en
que “somos una comunidad de mentes” (Davidson, 1991/2001:
218; mis itélicas).

Ahora bien, hemos sefialado que, a nuestro juicio, al pro-
poner una teorfa unificada del pensamiento, el significado y
la accién, Davidson entrelaza la distincién mente-cuerpo con la
distincién persona-cosa , esto es, estd tratando de desdibujar la
distincién entre la nocién de mente (vinculada con una nocién de
racionalidad tedrica entendida como posesion de creencias y deseos)
y la nocién de persona (vinculada con una nocién de racionalidad
practica que involucra la idea de ser uno de nosotros, esto es, ser un
miembro de nuestra comunidad, en la que estamos ligados por
nuestras responsabilidades reciprocas).

En la elucidacién de la normatividad de lo mental que hemos
propuesto, su peculiaridad reside en el valor de tratarnos mu-
tuamente como personas. El rodeo por la propuesta de Dennett
nos ha permitido advertir de qué modo la perspectiva de la segunda
persona de la atribucién mental posibilita empezar a explorar una
historia de continuidades entre nuestras interacciones primige-
niasy la adquisicién de los conceptos psicolégicos comunes a to-
dos los humanos adultos normales, indispensables para la com-
prensién de las acciones y mentes ajenas (lo que para Dennett se
pone en juego en tener una mente). En este sentido, a partir de des-
pojarnos de la dicotomia descriptivo/normativo, ahi donde Da-
vidson detiene a priori la discusion acerca del problema de la emer-
gencia del pensamiento y el lenguaje intentamos proseguirla y revisar
su posicién en torno al problema de las perspectivas de la atribucion



Karina Pedace

mental. Dado el cardcter unificado de la propuesta davidsoniana,
veamos ahora si la perspectiva de segunda persona también nos
permite empezar a avizorar una historia de continuidad entre
nuestras reacciones emocionales primigenias y nuestra consti-
tucién en personas morales. Ello nos remitird, finalmente, al otro
problema del que nos hemos ocupado aqui: el problema mente-
cuerpo y la peculiar respuesta davidsoniana: el monismo anomalo.

En el capitulo 4 hemos sefialado que en “Mental Events” Da-
vidson afirma que la libertad implica la anomalia de lo mental
(1970/1980: 207). En este sentido, advertimos que el monismo
anémalo puede ser interpretado no sélo como un principio de la
filosofia de la mente, sino como un principio ético-politico. En
efecto, cabe recordar que alli, fiel a su estilo de redaccién, David-
son comienza por presentarnos un problema que opera como
“acicate” para lo que sigue. El problema en cuestién, dijimos, po-
see una inequivoca resonancia kantiana (tal como lo evidencian
las citas de la Fundamentacion de la metafisica de las Ccostumbres con
las que da inicio y cierre al articulo) y consiste en la cuestién si-
guiente. Dado que los eventos mentales se resisten a ser captura-
dos en la red nomoldgica de la teoria fisica, scomo puede recon-
ciliarse este hecho con el papel causal que poseen en el mundo
fisico? Asi, advertimos que Davidson parte del supuesto de que
el anomalismo y la dependencia causal de los eventos mentales
son hechos innegables y su desafio consiste en explicar, frente a
las aparentes dificultades, cémo es esto posible. Reconciliar la
libertad con el determinismo causal, nos dice, ha de ser un caso
especial de este problema.”**

Como dijimos mads arriba, para ponderar la manera en que la
perspectiva de segunda persona permite que empecemos a cla-
rificar el peculiar valor de tratarnos como personas -en el sen-
tido de tener una mente— nuestro interlocutor fue Dennett. Con
la conviccién persistente de que la reflexion filoséfica supone
necesariamente el didlogo, propongo ahora que nuestro inter-
locutor sea Strawson. Mi invitacién es a que dialoguemos con él

234 Algunos de los puntos recién abordados fueron desarrollados en Pedace
(2012).

339



340

Capitulo 8

para clarificar la manera en que dicha perspectiva permite que
comencemos a esclarecer el singular valor de tratarnos como per-
sonas morales.

8.3. Larelevancia moral de la perspectiva
de segunda persona

Lepore y Ludwig (2005) abren su introduccién con una nota-
ble reflexién de Strawson acerca de Davidson. Alli dan cuenta de
que aquel, tomando prestada la siguiente frase de Virginia Woolf,
describié a Davidson como un hombre “de una inteligencia pura
sangre, que cabalga su mente al galope y a campo traviesa persi-
guiendo una idea” (Strawson, 1984). Para Lepore y Ludwig, esta
imagen captura mejor que cualquier descripcién prosaica la ex-
citacién propia de la obra de Davidson, que como sefialamos en
la primera parte de nuestro trabajo, ha atravesado el “territorio
filoséfico” casi por completo, dejando una profunda influencia
en el desarrollo ulterior de la filosofia analitica.

Bajo la estela sugerida por Lepore y Ludwig, voy a ensayar un
posible didlogo de Davidson con Strawson. Lo que motiva mi
eleccién es que, partiendo del mismo problema, pero asumiendo
una concepcién mucho mas abarcadora de lo mental que, segtin
veremos, atiende a fenémenos propios de la perspectiva de segun-
da persona de la atribucién mental, Strawson ofrece una respues-
ta que permite eludir el altisimo costo de la contrapartida de
Davidson, esto es, se trata de una respuesta que permite sortear
el dualismo conceptual profundo entre lo mental y lo no mental
(y sus correspondientes consecuencias).

Para ello, tendremos que adentrarnos en “territorios” poco
transitados de la filosofia de Strawson. En efecto, Libertad y resen-
timiento 'y otros ensayos forma parte del grupo de obras de Straw-
son menos conocidas.”®* En “Libertad y resentimiento”, el pro-

235 Strawson (1974). Como sefala Juan José Acero (1995), a este mismo grupo
posiblemente pertenecen también Subject and Predicate in Logic and Grammar,
que reanuda algunos de los temas centrales de Individuals y de sus Ensayos
logico-linggiisticos (y que extiende los logros de Strawson sobre la légica de



Karina Pedace

blema que funciona como “acicate” para lo que viene luego en el
fondo es el mismo que, segtin vimos en la segunda parte de este
trabajo, animé a Davidson en “Mental Events”, a saber: cémo
conciliar la libertad con la necesidad natural.

En el abordaje de Strawson, la cuestién se da bajo el siguiente
“ropaje”. Por un lado, nos presenta la posicién del “pesimista” a
propésito de las implicaciones de la tesis del determinismo. Si el
determinismo es verdadero, los conceptos de obligacion vy responsa-
bilidad moral realmente no tienen aplicacién alguna y las prdcticas
de condena 'y aprobacion morales son injustificadas. Por su parte,
el “optimista” sostiene que estos conceptos tienen su razén de
ser, alin si la tesis del determinismo es verdadera. A Strawson lo
mueve un deseo de reconciliacién entre ambas posiciones, con
lo cual, dice, es probable que su planteo le parezca desacertado a
ambos contendientes. La estrategia que va a asumir es la siguien-

nuestro sistema conceptual) y Skepticism and Naturalism: Some Varieties, un libro
iluminador sobre algunos problemas centrales de la filosofia del lenguaje y
de la mente, la epistemologia, la metafisica, la ética. El Strawson mds familiar,
advierte Acero, es el que pone orden en las grandes y pequefas cuestiones
de nuestro lenguaje cotidiano y del sistema conceptual que subyace a él, en
los problemas del significado y de la verdad de nuestras representaciones
del mundo y de los vinculos que ligan ese lenguaje y ese sistema a las
cosas, a sus propiedades y relaciones. Para quienes tengan esa imagen de
Strawson, y deseen una reflexién que vaya més alld de los limites de la 16gica
y la metafisica, y que transite otras esferas de la filosoffa como la ética, la
filosofia moral y la estética, Libertad 'y resentimiento 'y otros ensayos representa
una contribucién de gran interés. Se trata de indagaciones en los &mbitos de
la filosofia menos transitados por Strawson y, aiin mds relevante, ese interés
se ve incrementado por el hecho de que dichos ensayos contienen rasgos que
permiten completar sustancialmente nuestra semblanza de Strawson como
filésofo analitico. De “Libertad y resentimiento” y de “Moralidad social e
ideal individual” se desprende -subraya Acero- que “el anilisis del lenguaje
es la mejor ruta para adentrarse no sélo en la composicion y estructura de
nuestro equipamiento conceptual, sino en la composicién y estructura de lo
que, genéricamente hablando, podriamos denominar nuestro equipamiento
mental: un marco de actitudes y sentimientos con que reaccionamos ante los
actos de los demas, por ser nosotros parte implicada en los efectos que esos
actos tengan”. Si, como se suele sefialar, en las reflexiones de Strawson acerca
de nuestro sistema conceptual se ve la impronta de Kant, en aquellas en las
que se ve implicado el resto de nuestro equipamiento mental ha dejado una
huella inequivoca el pensamiento de Hume.

341



342

Capitulo 8

te. Va a trasladar la discusiéon a un campo vecino al asunto entre
pesimistas y optimistas, con la esperanza de que, puesto que este
ambito estd menos poblado de polemistas, “la cuestién podria
ser mas facilmente resuelta aqui. Y si se soluciona en él, podria
resolverse con mas facilidad en ese otro terreno atestado de con-
troversistas” (Strawson 1974/1995: 41).

Al respecto, insiste en que lo que va a decir consiste, en bue-
na parte, en lugares comunes. La indole de su propuesta serd
tal que, nadie que la haya comprendido, afirma, podria insistir
en una demanda ulterior de justificacién de nuestras practicas
morales. Seglin veremos, el objetivo de estos lugares comunes es
tener presente qué es estar efectivamente involucrado en relaciones
interpersonales ordinarias.

Eldmbito en el que inscribe la discusion es, entonces, el de “las
actitudes y reacciones no indiferentes de la gente directamente
involucrada en los intercambios entre si” (Strawson 1974/1995:
41). Esto es, el &mbito de las actitudes y reacciones de quienes se
sienten ofendidos y de quienes se sienten beneficiados; de cosas
tales como “la gratitud, el resentimiento, el perdén, el amor y los
sentimientos heridos” (1974/1995: 41). El lugar comun central
que va a subrayar es, pues, el de la grandisima importancia que
concedemos a las actitudes e intenciones de otros seres humanos
hacia nosotros. Lo que Strawson quiere contrastar es la gama de
actitudes de involucramiento en una relacién humana, frente a la
actitud no participativa, objetiva, hacia otro ser humano. El cora-
z6n de su planteo consistird en que, siendo humanos, no pode-
mos abandonar de modo absoluto y permanente nuestra actitud
participativa. Nuestro compromiso con actitudes interpersonales
ordinarias es parte de la estructura general de la vida humanay,
en este sentido, no es una opcién, no es algo susceptible de ser
revisado. Ahora bien, para apreciar la relevancia de su propuesta,
veamos con mds detalle en qué consiste la actitud participativa.

En primer lugar, Strawson considera las “actitudes y senti-
mientos reactivos personales” (Strawson 1974/1995: 42). Se trata
de nuestras reacciones ante la calidad de la voluntad de otros
hacia nosotros. Los ejemplos que ofrece son: la gratitud, el resenti-
miento, el perdén, el amor y el sentirse herido. Este primer grupo



Karina Pedace

descansa sobre una expectativa y una exigencia de manifestacion
de cierto grado de buena voluntad o consideracién de otros seres
humanos hacia nosotros mismos (o, por lo menos, en la expecta-
tivay en la exigencia de la ausencia de manifestacién de una mala
voluntad activa o de un desinterés indiferente). Por su parte, es-
tas actitudes tienen sus correlatos del lado del agente, esto es,
asi como hay actitudes asociadas con exigencias de otros hacia
uno mismo, también hay actitudes autorreactivas asociadas con
exigencias de uno mismo hacia otros. Aqui menciona fenémenos
tales como sentirse avergonzado, culpable o arrepentido.

En segundo lugar, pasa a discutir los andlogos impersonales o
vicarios, de las reacciones personales. Se trata de reacciones desin-
teresadas o generalizadas, por lo que reciben la calificacién de “mo-
rales” (1974/1995: 53). Son nuestras reacciones ante la calidad de
la voluntad de otros, ya no hacia nosotros, sino hacia un tercero.
El ejemplo paradigmdtico que proporciona es el de la indigna-
cién moral, como un caso en el que sentimos resentimiento en
nombre de otro.

Estos tres tipos de actitud estin conectados no “sélo légica-
mente”, sino “humanamente” (1974/1995: 55). Tienen raices en
nuestra naturaleza humana y en nuestra pertenencia a comuni-
dades humanas.

Siguiendo el analisis del aporte de Strawson que propone
Acero (1995),¢ cabe hacer, al menos, las dos observaciones si-
guientes. La primera es que el sistema de actitudes y sentimien-
tos reactivos no es algo meramente aledaiio al sistema concep-
tual. El analisis del lenguaje hace posible develar los elementos
de que consta nuestro sistema conceptual y las posiciones en la
estructura conceptual que estos elementos ocupan. Pero los con-
ceptos y las palabras no sélo tienen relaciones entre si. Unos y
otras no son simples herramientas con las que clasificamos obje-
tos y propiedades, acciones y eventos, y con las que establecemos
y describimos los vinculos que se dan entre ellos y los patrones
que emergen de esas relaciones. Usualmente los conceptos estan
imbuidos de los sentimientos, de las emociones, que esos objetos

236 En Strawson (1974/1995: Introduccién).

343



344  Capitulo 8

y acciones ocasionan en nosotros. En consecuencia, la estructu-
ra conceptual y la estructura de sentimientos y de actitudes se en-
cuentran profundamente imbricadas. La actitud objetiva hacia el
mundo natural y social se enlaza intimamente con el sistema de
actitudes emotivas que adoptamos ante los efectos que tienen las
cosas y las acciones de los demds en nosotros. El vinculo no es,
sin embargo, circunstancial y fortuito.

Para comprender la realidad moral, se debe tener presente
que la suspensién de las actitudes reactivas, del resentimiento
o la gratitud, sélo tiene lugar en ocasiones que son mas bien la
excepcién que la norma, esto es: cuando el dafio que se nos causé
no pudo evitarse o cuando, por ejemplo, la persona que lo in-
fligié no puede ser considerada moralmente responsable. Ahora
bien, lo que no debe olvidarse es que, al asumir una actitud no par-
ticipativa hacia una persona, se torna para nosotros en algo que
ha de ser objeto de una cierta clase de tratamiento, que impone
seguir una tictica apropiada o que suscita nuestra curiosidad in-
telectual. Y percibimos todo esto como una suerte de anomalia.
Una percepcidn tal tiene su génesis en que, como seres humanos
que somos, no podemos renunciar a la actitud participativa per-
sistentemente. Nuestro compromiso con el sistema de actitudes
reactivas y nuestra implicacion en él no son, por tanto, algo a
lo que nos veamos ocasionalmente sujetos. Son un compromiso
y una implicacién naturales. Una actitud hacia el mundo que
fuera sostenidamente objetiva seria, por el contrario, una actitud
profundamente no natural:

El compromiso humano de participacién en las relaciones inter-
personales ordinarias resulta, creo, demasiado abarcador y sus
raices son demasiado profundas como para que nos tomemos
en serio el pensamiento de que una conviccién tedrica general
pueda cambiar tanto nuestro mundo que no haya en él mas rela-
ciones interpersonales conforme las entendemos corrientemente
(Strawson 1974/1995: 50).

La segunda propiedad que destaca Acero hace extensiva al
sistema de actitudes emotivas y participativas el cardcter inter-
nalista de la justificacién del sistema conceptual. No podemos



Karina Pedace

elegir, mds que dentro de ciertos mdrgenes estrechos, ni qué
sistema conceptual vamos a emplear ni cémo vamos a modifi-
carlo. Y tampoco podemos elegir, mis que dentro de margenes
muy acotados también, el sistema de sentimientos y actitudes
reactivas con que abordamos nuestra realidad social y moral. En
virtud de que no estd a nuestro alcance, excepto en una porcién
poco significativa, elegir cambiar de marco, toda modificacién,
estimacién o critica ha de ser interna al marco mismo en que nos
hallamos situados.

De esto se sigue que no estd en nuestras manos elegir cambiar
de marco de actitudes y sentimientos (tal cosa seria una “elec-
cién divina”), y se sigue también, dado el intimo enlace entre la
estructura emotiva y la estructura conceptual, que no podemos
imaginar cémo seria un marco diferente.

Como advierte Acero

la existencia de esta red de sentimientos y actitudes que se entre-
laza con nuestro sistema conceptual, el hecho mismo de nuestro
compromiso natural con dicho equipamiento conceptual y acti-
tudinal y el que la evaluacién moral sea siempre algo interno a
él, son tres importantes novedades de la concepcién del andlisis
filoséfico strawsoniano (1995: 31).

En “Libertad y resentimiento” Strawson cifra, entonces, en
esa red la clave de la solucién que ofrece al problema de si la ver-
dad de la doctrina del determinismo implica que los conceptos
de condena y aprobacién moral carecen de contenido y que las
practicas de la condena y la aprobacién moral no tienen razén de
ser. Strawson reconoce no saber muy bien qué afirma esa doctri-
na, pero rechaza la relacién de implicacién. Simplemente, no es
cierto que si la doctrina fuese verdadera -es decir, si estuviésemos
sin saberlo sometidos a la primacia universal de la causalidad
natural-, de ello se seguirfa que la tnica actitud que legitima-
mente cabria adoptar hacia los demas seria una “actitud de obje-
tividad omniabarcadora”. Pues dicha autoimagen entra en clara
tensién con algo que no estd en nuestras manos dejar de lado: el
compromiso que tenemos con nuestras actitudes y sentimientos
morales. Por lo tanto, el filésofo pesimista, el que acepta la impli-

345



346

Capitulo 8

cacién en cuestién, estd errado al asumir que podemos adoptar
de forma persistente una actitud puramente objetiva hacia las
acciones propias y ajenas y que el fundamento de la condena y
aprobacién moral habria de buscarse, por consiguiente, en algu-
na suerte de principio metafisico, quizds en alguna propiedad de
nuestros actos. Y, por su parte, también esta errado el fildsofo
optimista, el que recusa la anterior implicacién por considerar
que el fundamento moral de practicas como la del castigo y la
aprobacion reposa en sus consecuencias sociales. Dado que tam-
bién este malinterpreta, a juicio de Strawson, el citado marco de
sentimientos y actitudes.

He sostenido que “Mental Events” y “Libertad y resentimien-
to” estan animados por un problema afin, esto es: como conci-
liar la libertad con la necesidad natural. No obstante, a la luz de
la exposicién que acabamos de considerar, creo que su principio
de solucién descansa en concepciones de lo mental sumamente
diferentes. Davidson se cifie al entramado estrictamente concep-
tual de las actitudes proposicionales y queda atado a un dualismo
conceptual profundo que es heredero del hiato entre la normati-
vidad peculiar de lo mental y el caricter meramente descriptivo
de los conceptos no mentales. Segtin vimos, la consecuencia que
dicho hiato trae aparejada es que se detiene, a priori, la discusion
acerca del pasaje de lo no conceptual a lo conceptual, acerca de la
emergencia del pensamiento y el lenguaje. Strawson, en cambio,
elabora su respuesta en términos de un entramado mental en que
lo conceptual y lo emocional estdn profundamente entretejidos.

En el primer caso, segiin vimos, la inviabilidad de la reduc-
cién estd dada por el cardcter no opcional del principio normativo
de la caridad. En el segundo, por el carcter no opcional de la acti-
tud participativa, que se pone en juego en el marco de las actitudes
y sentimientos que se exhiben en nuestras relaciones interperso-
nales cotidianas.*”

237 En este sentido, cabe advertir que pese al talante anticartesiano de sendos
tratamientos de lo mental, los costos de sus respectivas soluciones son
radicalmente diferentes. En efecto, por un lado, creo que hay una explicita
afinidad entre ambas posiciones a la luz de la manera en que he propuesto
interpretar el aporte de Davidson, esto es, siguiendo a Ramberg, a partir



Karina Pedace

Ahora bien, ¢de qué modo este rodeo conceptual en torno al
aporte de Strawson puede sernos de ayuda para articular una
genuina perspectiva de segunda persona que, a su vez, permita
arrojar luz sobre la normatividad propia de lo mental, en los tér-
minos en que he propuesto elucidarla? A mi juicio, en virtud de
la relevancia moral que posee la perspectiva de segunda persona de
la atribucién mental. Veamos, pues, el tipo de conexién que hay
entre las nociones de segunda persona, actitudes reactivas y 1a relevan-
cia moral que se pone en juego en la dimensién evaluativa de la
normatividad de lo mental, esto es, en el valor de tratarnos mu-
tuamente con personas. Es decir, exploremos de qué modo la pers-
pectiva de segunda persona permite esclarecer la dimension evalua-
tiva de la normatividad que inserta nuestra practica de tratarnos
mutuamente como personas en el seno de la reflexion ética.

Aunque Strawson no emplea la expresién “perspectiva de se-
gunda persona”, la manera en que elabora su solucién a la po-
lémica entre optimistas y pesimistas constituye un aporte fun-
damental en la formulacién de este punto de vista y nos insta a
reconocer su relevancia moral, tal como sefiala Gomila (2008).

Lo relevante para nuestro contexto es que Strawson ilustra
la comprensién implicita de la moralidad mediante las actitudes
reactivas. Segin vimos, dichas actitudes son contempladas por él
como constitutivas de las practicas humanas de considerar a las
personas como moralmente responsables de sus actos. No obs-
tante, cabe sefalar que en tales actitudes no se trata de atribuir
una emocién al otro con quien se estd en interaccidn, sino en

de la intima conexién entre tener una mente (ser interpretable) y ser una
persona. Asi, en “Yo, mente y cuerpo”, Strawson sostiene que la diferencia
entre el cartesiano y el anticartesiano es una diferencia de perspectiva
sobre la relacién entre el concepto de persona y el concepto de mente.
El anticartesiano propugna que el concepto de mente tiene un estatus
secundario o dependiente respecto del concepto de persona, que se revela
como el concepto fundamental. En contraste, el filésofo cartesiano, al que
Strawson se opone, no puede admitir esa dependencia. Sin embargo, alli
donde la solucién davidsoniana abre un hiato profundo entre lo mental y
lo no mental, la salida strawsoniana revela una concepcién de lo mental que
hace lugar a dimensiones de lo mental que permiten trazar continuidades
con el mundo natural.

347



348

Capitulo 8

reaccionar emocionalmente a su conducta. En efecto, Strawson no
trata explicitamente este aspecto previo de la interaccién, pero
parece obvio que este nivel de interaccién cara a cara, expresivo
y espontineo entre los agentes (esto es, la perspectiva de segunda
persona en la caracterizacidén que ofrecimos) es una precondicion
para que la actitud reactiva personal tenga sentido, en la medida
en que la reaccién depende de reconocer una emocién en el otro.

A su vez, hemos visto que a partir de generalizar las actitu-
des reactivas sobre la expectativa de buena voluntad por parte
de otros, no simplemente hacia uno mismo, sino hacia todos los
hombres, tienen lugar las reacciones impersonales que son, a jui-
cio de Strawson, las propiamente “morales”. De este modo, la
perspectiva de segunda persona se revela como un presupuesto de
la moralidad y aparece como un recurso promisorio para contar
una historia conceptual acerca de como llegamos a constituir-
Nos y reconocernos como personas, como fuente de obligaciones
morales. En este mismo espiritu, Gomila (2008) sostiene que las
actitudes reactivas implicadas en las emociones morales presu-
ponen constitutivamente la perspectiva de segunda persona y, en
esa medida, constituyen la base tltima de la obligacién moral.
Dicho en otros términos, la base de la moralidad radica en nuestra
capacidad de interactuar con los demds desde la perspectiva de segunda
persona. A su juicio, las practicas inmorales pero, por desgracia,
persistentes en la historia moral siglo XX -como la tortura, la
desaparicién o el genocidio- requieren suspender, bloquear o in-
hibir de alguna forma esa relacién humana basica.

Por su parte, Stephen Darwall (2006) ha explorado la rele-
vancia moral de la perspectiva de segunda persona, aunque no
entendida desde la vertiente psicoldgica transitada por Gomila.
En efecto, Darwall no parece estar interesado en la manera en
que tiene lugar la interaccidn, sino en la implicacién que suscita
la emocidn reactiva de lo que él denomina una “razén de segun-
da persona”, de una reivindicacién moral que supone la relevan-
cia moral del otro sujeto de la interaccion. Esto es: la segunda
persona es la perspectiva que nos lleva a reconocer al otro como
sujeto y, en consecuencia, como fuente de obligaciones morales.
Conforme a Darwall, por tanto, las actitudes reactivas son siem-



Karina Pedace

pre implicitamente de segunda persona en la medida en que pre-
suponen la interaccién intersubjetiva entre los agentes implica-
dos, o mis estrictamente, su talante de agentes responsables, que
deben rendir cuenta de sus actos. Segin dijimos, las actitudes
reactivas personales se vivencian como derivadas de la interaccién
con otro agente, en tanto que las impersonales se sienten como
miembros de la comunidad moral.

Lo relevante es que estas reacciones tienen, para Darwall,
condiciones de correccién, lo que implica que quienes las experi-
mentan cuentan con las razones del tipo correcto -razones mo-
rales— que las justifican, y que son razones de segunda persona,
esto es, razones relativas a la interaccién entre agentes. De esta
suerte, la conducta de un sujeto puede suscitar indignacién en
otros, en virtud de que para estos hay razones para objetarle su
conducta, por la que debe rendir cuentas -ya, desde el plano per-
sonal, ya desde el plano impersonal, al margen de la implicacién
directa en la situacién de quienes la sienten-. En sendos casos,
sin embargo, Darwall habla de razones de segunda persona, esto
es: razones que regulan los vinculos entre sujetos, de respeto, de
obligaciones morales reciprocas.

No ha sido mi propésito aqui entrar en los pormenores de
la discusién de la propuesta de Darwall; en particular, no me
ocupé respecto de si esta es el tinico o el principal fundamento
de obligacién moral, o acerca de si es plausible reinterpretar el
imperativo categérico kantiano en la clave por él propuesta, sino
que en consonancia con el aporte de Gomila (2008) mi objetivo
ha sido tan sélo subrayar la relevancia moral de la perspectiva de
segunda persona.

8.4. Mente y lenguaje: mas alld de Davidson

En este trabajo mi propuesta ha sido ofrecer un correctivo y un
complemento al fascinante entramado conceptual de Davidson, de
modo que podamos repensar su controvertido tratamiento de los
problemas de los que nos hemos ocupado: esto es, el problema
mente-cuerpo, el problema de la relacién entre el pensamiento y

349



350

Capitulo 8

el lenguaje y el problema de las perspectivas de primera y tercera
persona de la atribucién mental. El correctivo ha consistido en
despojarnos de la dicotomia descriptivo/normativo que subyace
a su filosofia de la mente (esto es, lo que presenté como el “cuarto
dogma del empirismo”); el complemento reside en la adopcién de
la perspectiva de segunda persona de la atribucién mental.

La motivacion que estuvo por detras del correctivo ha sido la
de tornar mas “davidsoniano” a Davidson. Esto es, volverlo mas
solidario con su propia inscripcién en la tradicién critica de las
dicotomias, en vistas de su adhesién a las criticas quineanas al re-
duccionismo neopositivista y a la dicotomia analitico-sintético y
de su propia denuncia del “tercer dogma” del empirismo (la di-
cotomia esquema-contenido). Al despojar a su proyecto de lo que
podria pensarse como una suerte de “cuarto dogma” del empiris-
mo, se nos abrié un nuevo horizonte conceptual en el que puse
en juego la perspectiva de segunda persona de la atribucién mental.

He sefialado que pricticamente ninguno de los fenémenos
que son recogidos desde la perspectiva de segunda persona de
la atribucién mental ha sido objeto de atencién por parte de los
filésofos de la mente. Especialmente, para el caso que nos ocupa,
adverti que el paradigma de la explicacién de la accién racional
que signé el esfuerzo seminal de Davidson (1963), encorsetd su
concepcién de lo mental de manera que lo llevé a excluir a priori
de su dominio el tratamiento de fenémenos del tipo aludido.
Esta exclusion, en conjuncién con su adhesion a una dicotomia
entre una dimensién normativa y una dimensién descriptiva, de-
terminé dramdaticamente, en mi opinién, su tratamiento de los
tres problemas de los que nos ocupamos aqui.

En efecto, en el seno del problema de las perspectivas de primera
1y tercera persona de la atribucion mental, esta “ceguera” respecto de
ciertos fenémenos mentales que no son asequibles desde la pers-
pectiva distante de la tercera persona, del intérprete como ob-
servador desinteresado, lo llevé a no poder articular la perspec-
tiva de “segunda persona”, que sélo llegé a bautizar sin explorar
en toda su hondura. En este sentido, no terminé de precisar su
propia pretensién de que el intérprete no sea un mero observa-
dor “ocioso” sino un “jugador esencial” en el juego de la mutua



Karina Pedace

comprensién. Como resultas de ello, alli donde logré ofrecer una
caracterizacion precisa de los conceptos de objetividad y de la
subjetividad, no logré lo propio acerca de la nocién de intersub-
jetividad. Respecto del problema mente-cuerpo, su restringida con-
cepcioén de lo mental lo llevé a abrazar un dualismo conceptual
profundo entre lo mental y lo no mental que, segtin vimos, abre
una brecha imposible de zanjar entre el mundo de la libertad y el
mundo de la necesidad natural. Quedamos, asi, inexorablemente
escindidos. Como consecuencia de dicho dualismo, la discusién
acerca de cémo pasamos de lo no conceptual a lo conceptual, de
nuestras interacciones primigenias a la adquisicién de conceptos
psicologicos del tipo que posee el humano adulto normal, queda
detenida por principio.

De esta suerte, el problema acerca de la relacion entre el pensa-
miento y el lenguaje 'y su emergencia se tornd en un problema “in-
superable”, en el sentido de que por razones conceptuales nunca
podremos dar una descripcién plena de su aparicion.

Frente a este estado de la cuestién, he argumentado que si se
prescinde de la dicotomia descriptivo/normativo y se debilita la
concepcién “teoricista” estandar de la interpretacion radical al
subrayar las habilidades que pone en juego, es posible comple-
mentarla con una perspectiva de la atribucién mental signada
por su dimensién practica y reactiva, esto es, una perspectiva que
involucra un conocimiento de la misma naturaleza practica que
aquel que guia nuestra accién en caso de “expertise” técnica o
préctica, esto es, que conlleva un saber-cémo. Asi, al despojarnos
del “cuarto dogma del empirismo” hemos podido dar cabidaala
consideracién de fenémenos basicos de la atribucién intencional
que quedan fuera del alcance y del interés de las perspectivas de
primera y tercera persona de la atribucién mental. Esto es, he-
mos podido contemplar los fenémenos interactivos propios de
la perspectiva de segunda persona, especialmente, los fendmenos
emocionales.

En efecto, segtin vimos en la primera seccioén de este capitulo, se
trata de fenémenos en los que se “entretejen” aspectos descriptivo-
causales y aspectos evaluativos, tal como advierte Scotto (2002).
Esto es, en ellos se ponen en juego el reconocimiento automatico

351



352

Capitulo 8

e inconsciente de patrones y, a la vez, propdsitos evaluativos. Se-
gin la perspectiva de segunda persona de la atribucién mental, los
propositos evaluativos que tiene la atribucién mental resultan de
las necesidades y propositos de la interaccién misma: saber cémo
actuar, corregir las propias expectativas, coordinar esfuerzos para
lograr un objetivo comun, persuadir a los otros de las propias in-
tenciones, para ser aceptado o perdonado, obtener beneficios, etc.
“Evaluar”, hemos dicho, aqui significa saber cémo actuar de un
modo que sea mds conveniente a los propios fines en funcién de
las reacciones del otro. En relacién con estos propésitos evaluati-
vos, hemos sefialado que las emociones lo son tanto para el sujeto
que las tiene como para quien es afectado por ellas de algiin modo,
pudiendo resultar apropiadas, desproporcionadas, inoportunas,
etc. En este sentido, hemos enfatizado -siguiendo a Scotto (2002)-
que nuestras reacciones emocionales son reacciones evaluativas,
es decir, reaccionamos con emocién de modos que nos parecen
apropiados a las circunstancias en las que nos encontramos. Se
trata, mds brevemente, de “evaluaciones espontdneas”. Nuestras
interacciones emocionales son, asi, interacciones evaluativas.

Ahora bien, en el seno de mi propuesta de elucidacién de la nor-
matividad de lo mental, aquel rasgo que a juicio de Davidson porta la
clave delo humano, he argumentado que para comprenderla en toda
su profundidad no basta que la capturemos su dimension deontica
sino que tenemos que internarnos en su dimensioén evaluativa. De
este modo, defendi que la normatividad de lo mental debe concebirse
en términos del principio de racionalidad como regla constitutiva de
la practica por la que nos tratamos mutuamente como personds, tal
es el valor que se pone en juego. Asimismo, enfaticé que con su teo-
ria unificada del pensamiento, el significado y la accién, Davidson
intenta difuminar la distincion entre tener una mente (vinculada con
una concepcién de la racionalidad teérica) y ser persona (vinculada
con una concepcién de la racionalidad practica).

En este sentido, hemos visto que la perspectiva de la segunda
persona tiene un doble rol: esto es, a mi juicio, permite esclarecer
tanto como es que llegamos a adquirir conceptos psicoldgicos
comunes a todos los humanos adultos normales, indispensables



Karina Pedace
para la comprensién de las acciones y mentes ajenas,*® asi como
permite arrojar luz acerca de como llegamos a constituirnos en
personas en un sentido moral. Para precisarlo, estableci un dia-
logo con las propuestas de Dennett y Strawson, respectivamente.
El interés que, en este contexto, revistieron para mi sus posicio-
nes fue el de exhibir puntos de partida consonantes con los de
Davidson pero exentos de sus dificultades, en la medida en que
asumen una concepcién mds abarcadora de lo mental. En efec-
to, estos autores permiten dar cabida a fenémenos emocionales
que Davidson excluye a priori del dominio de lo mental. De este
modo, ahi donde él detiene por principio la discusién, me ha re-
sultado posible proseguirla a partir de considerar la perspectiva
de segunda persona de la atribucién mental para ofrecer una arti-
culacién de aquel rasgo clave que asume haber dejado “crudo”,
“vago” o “demasiado rigido”: la normatividad de lo mental.

El didlogo con Dennett nos permitié retomar el problema
de la relacion entre el pensamiento vy el lenguaje, asi como el de su
emergencia, y frente al paso de “prestidigitacién” que se sigue del
planteo davidsoniano, habilitar un espacio conceptual para tra-
zar una historia de continuidades. En efecto, la consideracién
de fenémenos emocionales en los que estin imbricados aspec-
tos descriptivo/causales y aspectos normativos torna plausible
contemplar estadios intermedios entre la situaciéon de la lla-
mada “intersubjetividad primaria” donde los bebés no exhiben
conductas que nos autoricen a atribuirles concepto psicolégico
alguno y la situacién en que llegan a poseer nuestro concepto
humano adulto normal de creencia.

Asimismo, sefialamos que ninguna interaccién humana real es
completamente describible en términos meramente fisicos, de la
manera que, segin vimos, pretende Davidson describir el tridngu-
lo inicial en el proceso de aprendizaje del lenguaje. En este sentido,
sostuvimos que no habria un hiato entre una instancia meramen-
te descriptivo/causal de reconocimiento automatico de patrones
desprovista de toda normatividad y una instancia normativa de
articulaciéon conceptual plena. Si la interaccién en cuestién estd

238 Para una ampliacién de esta perspectiva, véase la propuesta de Pérez (2013).

353



354 Capitulo 8

“atravesada” desde el principio por los conceptos mentales y su
concomitante normatividad no hay por qué concebir la emergen-
cia del lenguaje y el pensamiento como un salto “mdgico”, sino
que se habilita la posibilidad de encontrar continuidades.

A su vez, el didlogo con Dennett nos permitié reanudar el tra-
tamiento del problema de las perspectivas de primera vy tercera persona
de la atribucion mental. Segin nuestro diagndstico, Davidson ofre-
ce articulaciones precisas de las nociones de objetividad y subje-
tividad, esto es, de las perspectivas de tercera y primera persona,
pero no logra lo propio respecto de la nocién de intersubjetividad,
en la medida en que sélo “bautiza” la “segunda persona” sin ca-
racterizarla como una perspectiva genuina y especifica. Frente a
ello, la consideraciéon de fenémenos propios de la perspectiva de
segunda persona de la atribucién mental tal como se la concibe
desde la filosofia de la mente contemporinea, nos permitié adver-
tir que lo primario es la interaccion misma, esto es, que los vinculos
que mantienen a cada sujeto ligado o involucrado en relaciones
con otros resultan un rasgo constitutivo de su hacerse personas. De
este modo, logra dotarse de “carnadura” a la idea de la intersubje-
tividad como una dimensién distinta respecto de la subjetividad
y la objetividad. En otras palabras: la dimensién social propia de
la perspectiva de segunda persona pone de manifiesto el cardcter
bésico de las relaciones intersubjetivas en la comprensién reciproca.
En este sentido, al revés de las imagenes clasicas de la mente, la
subjetividad individual es explicada como fruto de esta habilidad
intersubjetiva. De esta suerte, no he pretendido defender que la
perspectiva de segunda persona sea la Ginica existente. Por el con-
trario, simplemente he querido destacar que las perspectivas de
primera y tercera persona de la atribucién mental no son ni bési-
cas, ni excluyentes, sino que resultan complementarias entre si y
con la perspectiva de segunda persona. Reconocer lo genuino de la
perspectiva de segunda persona permite, a su vez, advertir lo espe-
cifico de las perspectivas de primera y tercera persona, en lugar de
verlas como alternativas en conflicto.

Finalmente, el didlogo con Strawson nos permitié retomar el
problema mente-cuerpo desde la interpretacién que propusimos del
anomalismo de lo mental. Esto es, no como un mero principio



Karina Pedace

de la filosofia de la mente sino como un principio ético-politico.
De este modo, nos vimos conducidos al seno de la reflexion ética
y vimos que, pese a que el problema que opera como “acicate” es
el mismo tanto en Strawson como en Davidson, el primero logra
eludir el compromiso con un dualismo conceptual profundo que
detiene a priori la discusién. Alegué que la clave de la salida straw-
soniana reside en su concepcién més abarcadora de lo mental. Si
atendemos al modo en que en su sistema se entrelazan lo concep-
tual y lo emocional, es posible arrojar luz sobre un punto que en
Davidson resulta, a mi juicio, sumamente vago: aquel en que los
valores estdn “enraizados en las cosas”. En especial, el modo en
que el valor de tratarnos como personas es, a la vez, factum y norma,
precondicién y resultado del proceso de interpretacién.

En efecto, a mi juicio, aquello que se pone en juego en el modo
de vida compartido que para Davidson es precondicién de la com-
prension son fines evaluativos ligados esencialmente a las emociones
por las que nos vamos constituyendo reciprocamente en personds.
Antes de compartir una visién del mundo, las ideas no existen.
Recordemos que el pensamiento depende de una configuracién
triangular de relaciones que involucran al menos dos individuos
y una serie de eventos compartidos. Lo que es dado al individuo,
en ultima instancia, es la triangulacién comunicativa. En este sen-
tido, la intersubjetividad estd a la base del conocimiento. Podria
sostenerse entonces que “sel consenso esta a la base de la objetivi-
dad?”. Esta es una de las preguntas con las que Giovanna Borra-
dori (1994) interpela a Davidson. Frente a ella Davidson responde:

El consenso es una manera equivocada de formularlo, porque
hablar de consenso lo hace sonar como si cada uno de nosotros
tuviera sus propias ideas y llegdiramos a un acuerdo, mientras
que yo estoy diciendo que no tenemos ninguna idea hasta que
compartimos una visién del mundo.?*’

239 Borradori sefiala que esta reflexién introduce una clara originalidad del
planteo de Davidson frente a la tradicion pragmatista, desde Charles Peirce a
Clarence Lewis. En efecto, ahi donde ellos entendian el proceso comunicativo
en términos de alcanzar el consenso, para Davidson, la nocién de consenso
resulta secundaria. Hablar de consenso presupone que las ideas existen
previo a él, y que cuando se confrontan con otras ideas, dan lugar al acuerdo;

35S



356

Capitulo 8

En este sentido, la perspectiva de segunda persona parece ope-
rar como una suerte de “puente” entre dicho modo de vida com-
partido y la comprension a la vera de la cual nos consideramos
cabalmente como “creyentes de verdades y amantes de lo bueno”
(1970/1980: 222). En otras palabras: el participante se revela como
una condicién constitutiva del intérprete. En efecto, a mi juicio, si
no se atiende a la dimensién participativa que es posibilitada por
la perspectiva de segunda persona, no logra articularse de manera
precisa el tipo de interaccion peculiar que subyace a la interpreta-
cion y que torna inteligibles a sus condiciones de posibilidad: la
adopcién metodoldgica de la perspectiva de tercera persona (ob-
jetividad) y la presuncién a favor de la verdad del hablante (sub-
jetividad). Tal es la manera en que he entendido que la nocién de
persona hace manifiestos los modos en que descripcién y evalua-
cién estan entrelazados: siendo precondicién y a la vez ideal regu-
lativo de la interpretacién, la nocién de persona exhibe la manera
en que —desafiando al “cuarto dogma”- factum y norma resultan
“imbricados”. Creo que esta complementacién que he propuesto
nos permite advertir pues, en palabras del propio Davidson, la ma-
nera en que el valor de tratarnos como personas esta “enraizado en
las cosas” (values are rooted to things; 1995¢/2004: 52).

Recordemos que al decir de Davidson: si comprendemos las
palabras del hablante, “existe un terreno comun, un modo de vida
compartido” (1984¢/2004: 37). La perspectiva de segunda persona
permite, a mi juicio, arrojar luz sobre la indole de ese “compar-
tir”, que en la propuesta de Davidson queda inexplorado. En este
sentido, con ella se abre la posibilidad de precisar el tipo de “in-
teraccién” del grupo que a juicio de Davidson estd a la base de
la comprension. Tal es la manera en la que he propuesto clarifi-
car su pretension de que el intérprete no sea un mero espectador
ocioso sino un “jugador esencial” (1995/2004: 49) de este “juego”
de la mutua comprensién, que no podemos elegir dejar de jugar
sin dejar, a la vez, de ser quienes somos. En este sentido, frente a

mientras que para Davidson, antes de compartir una visién del mundo las
ideas no existen. En este sentido, el acuerdo no es un logro de la comprensién,
sino un presupuesto de la misma.



Karina Pedace

los propésitos fundamentalmente epistémicos de las perspectivas
clasicas de la atribucién mental, la perspectiva de segunda perso-
na permite advertir propésitos evaluativos que apuntan en una
direccién diferente: la dimensién practica que se pone en juego en
nuestro tratarnos mutuamente como personas.**

Tras este derrotero conceptual, sin duda, cabe la pregunta acer-
ca de cudl es la ventaja de mi propuesta (si es que reviste alguna).
Por un lado, creo que frente al caricter inarticulado en que deja
Davidson dos nociones que parecen centrales a su planteo, a sa-
ber, la normatividad de lo mental y la segunda persona, he ofrecido
una elaboracién que ha intentado exhibir las conexiones que, a mi
juicio, hay entre ambas. En efecto, he pretendido mostrar que una
elucidacién de la segunda, permite arrojar luz sobre la primera.

Por otro lado, mi propuesta ha intentado restaurar un ele-
mento -a mi juicio- vital de nuestra autoimagen, que en la histo-
ria de la filosofia (salvo honrosas excepciones) ha sido dejado de
lado: nuestras emociones. Para posibilitar su regreso como parte
de la reflexién acerca de qué nos hace ser quienes somos, he sos-
tenido la necesidad de despojarnos de la dicotomia descriptivo/
normativo. La ventaja que, en mi opinién comporta este movi-
miento, es la de permitir que continuemos la discusién que, en
Davidson, queda bloqueda a priori.

En suma, a lo largo de este trabajo he intentado abrir un hori-
zonte conceptual que nos permita ir mas alld de la propuesta de
Davidson. Tarea que, sin embargo, habria sido imposible sin é1.>*

240 En este punto, creo que es interesante sefialar la posibilidad que se abre para
dialogar con otras tradiciones filoséficas para las cuales la afirmacién del
otro ha de proceder, ya no desde una dimension epistemoldgico- semdntica,
sino desde una dimensién eminentemente ética. Al respecto, puede verse
por ejemplo el tratamiento que Cragnolini (2007: 69) ofrece de las obras de
Nietzsche y Derrida, en términos de “la sustitucion de la ontologia de la
identidad por una ética de la responsabilidad”.

241 Pierre Bourdieu (2010) diferenciaba, a propdsito de la lectura como préctica
social, entre dos vertientes posibles: una lectura de lector y otra de auctor. Segin
la primera, se trata simplemente de comentar una obra; de acuerdo con la
segunda, se trata de acceder a su sentido mas hondo, no siempre explicito, de
un modo que puede requerir incluso ir mds alld de los textos. Es en esta segunda
vertiente en la que he pretendido inscribir, humildemente, la tarea asumida aqui.

357






Bibliografia

Acero, J. J. (1995), “Introduccién”, en: Strawson, P. F. (1974/1995), Libertad
'y resentimiento y otros ensayos, Barcelona: Paidés, pp. 9-34.

Agassi, ]. (1975), Science in Flux, Dordrecht: Reidel.

Allen, C. y M. Bekoff (1997), Species of Mind: The Philosophy and Biology of
Cognitive Ethology, Cambridge, MA: MIT Press.

Amoretti, M. C. y N. Vassallo (2008), Knowledge, Language, and Interpretation.
On the Philosophy of Donald Davidson, Frankfurt: Ontos Verlag.

Andrews, K. (2002), “Interpreting autism: a critique of Davidson on
thought and language”, en: Philosophical Psychology, Vol. 15, N° 3.

Anscombe, G. E. M. (1957), Intention, Oxford: Blackwell.

Antony, L. (1994), “The inadecuacy of anomalous monism as a realist
theory of mind”, en: Gerhard Preyer, Siebelt, F. y A. Ulfig (eds.),
Language, Mind, and Epistemology: On Donald Davidson’s Philosophy,
Dordrecht: Kluwer.

Armstrong, D. (1981), The Nature of Mind and other essays, Ithaca, NY:
Cornell University Press.

Astington, J., Harris, P. y D. Olson (eds.) (1988), Developing Theories of Mind,
Cambridge, UK: Cambridge University Press.

Atkinson, R. L. et al. (1990), Introduction to Psychology, San Diego: Harcourt
Brace Jovanovich.

Avramides, A. (1999), “Davidson and the New Sceptical Problem”, en:
Zeglen, U. (ed.), Donald Davidson: Truth, Meaning and Knowledge, London:
Routledge.

Ayer, A.J. (1963), “Privacy”, en: The Concept of a Person and other essays, New
York: Macmillan.

359



360

Bibliografia

Baier, A. (1990), “What Emotions are About”, en: Tomberlin, J. (ed.), Action
Theory and Philosophy of Mind, California: Ridgeview Publ. Co.

Baker, G. P.y P. M. S. Hacker (1985), Wittgenstein, Rules, Grammar, and
Necessity, Vol. 2 de An Analytical Commentary on the “Philosophical
Investigations”, Oxford: Basil Blackwell.

Balmaceda, T. (2014), Psicologia de Sentido Comiin. Pasado, presente y futuros,
Buenos Aires: Titulo.

Bar-On, D. y M. Risjord (1992), “Is There such a Thing as Language?”, en:
Canadian Journal of Philosophy, 22, pp. 163-190.

Baron-cohen, S. Leslie, A. y U. Frith (1985), “Does the autistic child have a
“theory of mind”?”, en: Cognition, 21, pp. 37-46.

Bickerton, D. (1990), Language and Species, Chicago: University of Chicago
Press.
—. (1995), Language and Human Bebaviour, Seattle: University of
Washington Press; London: UCL Press.

Bilgrami, A. (1998), “Self-Knowledge and Resentment”, en: Wright, C.,
Smith, B. y C. Macdonald (eds.), Knowing Our Own Minds, Oxford:
Oxford University Press, pp. 207-241.

Block, N. (1986), “Advertisement for a semantics for psychology”, en:
Miduwest Studies in Philosophy, 10, pp. 615-678
—. (1998), “Mental and semantic holism”, en: Craig, E. (ed.), Routledge
Encyclopedia of Philosophy, Routledge.

Bogdan, R. (1997), Interpreting Minds, A Bradford Book, MIT Press.

Borradori, G. (1994), The American Philosopher: Conversations with Quine,
Davidson, Putnam, Nozick, Danto, Rorty, Cavell, MacIntyre, Kubn, Chicago:
The University of Chicago Press.

Bourdieu, P. (2010), El sentido social del gusto. Elementos para una sociologia de
la cultura, Buenos Aires: Siglo XXI.

Brandom, R. (1994), Making it Explicit, Cambridge: Harvard University
Press.
—. (ed.) (2000), Rorty and His Critics, with and Introduction by Robert
Brandom, Oxford: Blackwell Publishers.
—. (2002), Tales of the Mighty Dead, Cambridge, MA: Harvard University
Press.

Buber, M. (1922), Yo y T#, (Trad. Horacio Crespo), Buenos Aires: Nueva
Visién, 1969.



Karina Pedace

Burge, T. (1979), “Individualism and the Mental”, en: Midwest Studies in
Philosophy, 4, pp. 73-121
—. (1988), “Individualism and Self-Knowledge”, en: Journal of Philosophy,
85, pp. 649-663.

Byrne, R. y A. Whiten (eds.) (1988), Machiavellian Intelligence, Oxford,:
Oxford University Press.

Caorsi, C. (2001), De una teoria del lenguaje a una teoria de la accion
intencional, Montevideo: Asociacion Cultural Factétum Ed.

Caorsi, C. y W. Silva filho (eds.) (2008), Razones e interpretaciones. La filosofia
después de Donald Davidson, Buenos Aires: Ed. Del Signo.

Carey, S. (1985), Conceptual Change in Childhood, Cambridge, Mass.: MIT
Press.

Carpenter, A. (2002), “Davidson’s trascendental Arguments”, en: Malpas, J.
(ed.) (2002), cap. 12.

Carruthers, P. (1996), Language, Thought and Consciousness: An Essay in
Philosophical Psychology, Cambridge: Cambridge University Press.

Carruthers, P. y J. Boucher (ed.) (1998), “Introduction: opening up
options”, en: Language and Thought Interdisciplinary Themes, Cambridge:
Cambridge University Press.

Cavell, M. (1996), The Psychoanalytic Mind. From Freud to Philosophy, Harvard
University Press.

Chomsky, N. (1957), Syntactic Structures, The Hague: Mouton.
—.(1980), Rules and Representations, New York: Columbia University
Press.
—.(1988), Language and Problems of Knowledge, Cambridge, Mass.: MIT
Press.
—.(1995), “Language and Nature”, en: Mind, 104, pp. 1-61.

Cragnolini, M. (2007), Derrida, un pensador del resto, Buenos Aires: La Cebra.

Cutrofello, A. (1999), “The Transcendental Pretensions of the Principle of
Charity”, en: Hahn, L. E. (ed.) (1999), pp. 333-341.

Dancy, J. (2000), Normativity, Oxford: Blackwell Publishers.

Davidson, D. (1963/1980), “Actions, reasons and causes”, en: Davidson, D.
(1980), pp. 3-20.
—. (1965/1984), “Theories of Meaning and Learnable Languages”, en:
Davidson, D. (1984), pp. 3-16.

361



362

Bibliografia

—. (1967/1984), “Truth and Meaning”, en: Davidson, D. (1984), pp.
17-42.

—. (1967b/1980), “Causal Relations”, en: Davidson, D. (1980), pp. 149-
162.

—. (1970/1980), “Mental Events”, en: Davidson, D. (1980), pp. 207-228.
—. (1973/1984), “Radical Interpretation”, en: Davidson, D. (1984), pp.
125-140.

—. (1974/1984), “On the very idea of a conceptual scheme”, en:
Davidson, D. (1984), pp. 183-198.

—. (1974b/1984), “Belief and the Basis of Meaning”, en: Davidson, D.
(1984), pp. 141-154.

—. (1974¢/1980), “Psychology as philosophy”, en: Davidson, D. (1980),
pp. 229-244.

—. (1975/1984), “Thought and Talk”, en: Davidson, D. (1984), pp. 155-
170.

—. (1976/1984), “Reply to Foster”, en: Davidson, D. (1984), pp. 171-180.
—. (1976b/1980), “Hume’s cognitive theory of pride”, en: Davidson, D.
(1980), pp. 277-290.

—. (1977/1984), “Reality without reference”, en: Davidson, D. (1984),
pp. 215-226.

1977b/1984), “The Method of Truth in Metaphysics”, en: Davidson,
1984), pp. 199-214,

1980), Essays on Actions and Events, Oxford: Oxford University Press.
1980b/2004), “A Unified Theory of Thought, Meaning and Action”,
en: Davidson, D. (2004), pp. 151-166.

—. (1982/2001), “Rational Animals”, en: Davidson, D. (2001), pp. 95-
106.

—. (1982b/2004), “Paradoxes of Irrationality”, en: Davidson, D. (2004),
pp. 169-188.

—. (1983/2001), “A Coherence Theory of Truth and Knowledge”, en:
Davidson, D. (2001), pp. 137-158.

—. (1984), Inquiries into Truth and Interpretation, Oxford: Oxford
University Press.

—. (1984b/1984), “Communication and Convention”, en: Davidson, D.
(1984), pp. 265-280.

—. (1984¢/2004), “Expressing evaluations”, en: Davidson, D. (2004), pp.
19-38.

—. (1984d/2001), “First Person Authority”, en: Davidson, D. (2001), pp.
3-14.

—. (1986/2005), “A nice derangement of epitaphs”, en: Davidson, D.
(2005), pp. 89-108.

D.

A~~~



Karina Pedace

—. (1986b/2004), “Deception and Division”, en: Davidson, D. (2004),
pp. 199-212.

—. (1987/2004), “Problems in the explanation of action”, en: Davidson,
D. (2004), pp. 101-116.

—. (1987b/2001), “Knowing one" s own mind”, en: Davidson, D. (2001),
pp- 15-38.

—. (1988/2001), “The Myth of the Subjective”, en: Davidson, D. (2001),
pp- 39-52.

—. (1989/2001), “What is present to the mind?”, en: Davidson, D.
(2001), pp.53-68.

—. (1989b/2005), “James Joyce and Humpty Dumpty”, en: Davidson, D.
(2005), pp. 143-158.

—. (1989¢), “The Conditions of Thought”, en: Brandl, J. y W. L.
Gombocz (eds), The Mind of Donald Davidson, Amsterdam: Rodopi, 1989.
—. (1991/2001), “Three varieties of knowledge”, en: Davidson, D. (2001),
pp. 205-220.

—. (1992), “Las condiciones del pensamiento”, en: Davidson, D. (1992),
Mente, mundo y accion, Barcelona, Paidés.

—. (1992b/2001), “The second person”, en: Davidson, D. (2001), pp.
107-122.

—.(1993/2005), “Locating Literary Language”, en: Davidson, D. (2005),
pp. 167-182.

—. (1993b/2005), “Spinoza’s causal theory of the affects”, en: Davidson,
D. (2005), pp. 295-314.

—.(1993¢/2005), “Thinking causes”, en: Davidson, D. (2005), pp. 185-
0.

—(

\S]

0
1993d/2005), “Method and Metaphysics”, en: Davidson, D. (2005),

pp. 39-46.

—. (1994/2005), “The social aspect of language”, en: Davidson, D.

(2005), pp. 109-126.

—. (1994b/2005), “Dialectic and Dialogue”, en: Davidson, D. (2005), pp.

251-260.

—.(1994¢/2005), “What is Quine’s view of truth?”, en: Davidson, D.

(2005), pp. 81-86.

—. (1995/2004), “Could there be a science of rationality?”, en:

Davidson, D. (2004), pp. 117-134.

—. (1995b/2004), “The problem of objectivity”, en: Davidson, D. (2004),

pp- 3-18.

—. (1995¢/2004), “The objectivity of values”, en: Davidson, D. (2004),

pp. 39-58.

—. (1995d/2005), “Laws and cause”, en: Davidson, D. (2005), pp. 201-220.

363



364 Bibliografia

—.(1996/2005), “The folly of trying to define truth”, en: Davidson, D.
(2005), pp. 19-38.

—. (1997/2005), “Seeing through language”, en: Davidson, D. (2005),
pp. 127-141.

—. (1997b/2001), “Indeterminism and antirealism”, en: Davidson, D.
(2001), pp. 69-84.

—. (1997¢/2001), “The emergence of thought”, en: Davidson, D. (2001),
pp- 123-134.

—.(1997d/2005), “Gadamer and Plato’s Philebus”, en: Davidson, D.
(2005), pp. 261-276.

—. (1997¢/2005), “Truth Rehabilitated”, en: Davidson, D. (2005), pp.
3-18.

—. (1998/2005), “Appendix: Replies to Rorty, Stroud, McDowell and
Pereda”, en: Davidson, D. (2005), pp. 316-327.

—. (1998b/2001), “The irreducibility of the concept of the self”, en:
Davidson, D. (2001), pp. 85-91.

—. (1999), “Reply to Martin”, en: Hahn, L. E. (ed.) (1999), pp. 357-360.
—.(2001), Subjective, Intersubjective, Objective, Oxford: Oxford University
Press.

—. (2001b), “Comments on Karlovy Papers”, en: Kotatko, P., Pagin, P. y
G. Segal (eds.), Interpreting Davidson, CSLI, Stanford, pp. 285-308.

—. (2001c), “Externalisms”, en: Kotatko, P., Pagin, P. y G. Segal, G. (eds.),
pp- 1-16.

—. (2004), Problems of Rationality, Oxford: Oxford University Press.

—. (2005), Truth, Language and History, Oxford: Oxford University Press.

Davidson, D. y K. Gliter (1995), “Relations and Transitions. An Interview
with Donald Davidson”, en: Dialectica, 49, pp. 75-86.

Darwall, S. (2006), The Second-Person Standpoint: Morality, Respect, and
Accountability, Harvard University Press.

Dascal, M. (2007), “Dichotomies and types of debate”, en: Eemeren y
Garssen (eds.), Controversy and Confrontation, University of Amsterdam,
Benjamins Company.

Dennett, D. (1971), “Intentional Systems”, en: Journal of Philosophy, Londres:
Routledge and Kegan Paul.
—. (1973), “Mechanism and Responsability” en: Honderich, T. (ed.),
Essays on Freedom of Action.
—. (1987), The Intentional Stance, Cambridge, Mass.: MIT Press.
—. (1989), “Condiciones de la cualidad de persona”, en: Cuadernos de
Critica, N° 45, pp. 5-36.
—. (1991), Consciousness Explained, New York: Little Brown and Co.



Karina Pedace

Descartes, R. (1641), Meditaciones Metafisicas, en: De Olazo, E. y T. Zwanck
(comps.), Obras Escogidas, Buenos Aires: Editorial Charcas, 1980.

Devitt, M. (1991), “Naturalistic Representation”, en: British Journal for the
Philosophy of Science, 42 (3).

Dray, W. (1957), Laws and Explanation in History, London: Oxford University
Press.

Drestke, F. (1994), “Introspection”, en: Proceedings of the Aristotelian Society,
94, pp. 263-278.

Duarte, A. y E. Rabossi (eds.) (2003), Psicologia cognitiva y filosofia de la mente:
pensamiento, representacion y conciencia, Buenos Aires: Alianza.

Dummett, M. (1973), Frege: Philosophy of Language, Harvard University
Press.
—. (1978), “Can Analytic Philosophy Be Sistematic and Ought it to
Be?”, en: Truth and Other Enigmas, Cambridge, Mass.: Harvard University
Press, pp. 437-458
—. (1981), Frege: Philosophy of Language, London: Duckworth.
—. (1986), “A Nice Derangement of Epitaphs: Some Comments on
Davidson and Hacking”, en: Lepore, E. (ed.), Truth and Interpretation:
Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson, Cambridge, Mass.:
Blackwell.
—. (1991), Frege and Other Philosophers, Oxford: Oxford University Press.

Engel, P. (1999), “The Norms of the Mental”, en: Hahn (ed.) (1999), pp.
447-459.
—. (2001), “Is Truth a Norm?”, en: Kotatko, P, Pagin, P. y G. Segal (eds.),
Interpreting Davidson, Standford: CSLI, pp. 37-52.

Espaifiol, S. (2004), Como hacer cosas sin palabras, Madrid: A. Machado
Libros
—. (2008), “La entrada al mundo a través de las artes temporales”, en:
Estudios de Psicologia, Vol. 29 (1), pp. 81-101.

Evans, G. (1982), The Varieties of Reference, Oxford: Oxford University Press.
Evnine, S. (1991), Donald Davidson, California: Stanford University Press.

Flavell, J. (1985), Cognitive Development, New York: Prentice Hall, second
edition.

Fodor , J. (1974), “Special Sciences”, en: Synthese, 28, pp. 97-115.
—. (1975), The Language of Thought, New York: Crowell; UK: Hassocks,
Harvester Press.

365



366

Bibliografia

—. (1978), “Propositional attitudes”, reimpreso en: Fodor, J. (1981),
RePresentations, Hassocks: Harvester Press.
—. (1983), The Modularity of Mind, Cambridge, Mass.: MIT Press.

—. (1991), “You Can Fool Some of The People All of The Time, Everything
Else Being Equal; Hedged Laws and Psychological Explanations”, en:
Mind, 100 (397), pp. 19-34.

—. (1998), Concepts: Where Cognitive Science Went Wrong, Oxford: Oxford
University Press.

Fodor, J. y E. Lepore (1992), Holism: a Shopper s Guide, Cambridge, Mass.:
Basil Blackwell.

Fodor, J. y N. Block (1972), “What psychological states are not”,
Philosophical Review, 81, pp. 159-81.

Gallagher, S. (2005), How the Body Shapes the Mind, Oxford: Oxford
University Press.

Garcia sudrez, A. y L. Valdés villanueva (1982), “Significado, verdad y
comprensién”, en: Teorema, Vol. xii/1-2.

Gardner, H. (1983), Frames of Mind: the Theory of Multiple Intelligences,
London: Heinemann.

Garfield, J. L. et al. (2001), “Social Cognition, Language Acquisition and
the Development of the Theory of Mind”, en: Mind and Language, 16, 5,
pp. 494-541.

Gibson, R. (1982), The Philosophy of W.V.O. Quine, Florida: University Press
of Florida.

Glock, H. J. (2003), Quine and Davidson on Language, Thought and Reality,
Cambridge: Cambridge University Press.

Gluér, K. (2001), “Dreams and Nightmares: Conventions, Norms and
Meaning in Davidson’s Philosophy of Language”, en: Kotatko, P., Pagin,
P.y G. Segal (2001), pp. 53-74.

—. (2006), “The status of Charity I: conceptual truth or a posteriori
necessity?”, en: Journal of Philosophical Studies, 14 (3), pp. 337-359.

Goldfarb, W. (1985), “Kripke on Wittgenstein Rules”, en: Journal of
Philosophy, 82, pp. 471-88.

Goldie, P. (2000), The Emotions. A Philosophical Exploration, New York:
Clarendon Press; Oxford: Oxford University Press.



Karina Pedace

Goldman, A. (1989), “Interpretation Psychologized”, en: Mind and
Language, Vol. 4, pp. 161-185.
—. (1992), “Empathy, mind and morals”, en: Proceedings and Addresses of
the American. Philosophical Association, Vol. 66, pp. 17-41.

Godmez, J. C. (1996), “Second Person Intentional Relations and the Evolution
of Social Understanding”, en: Behavioral and Brain Sciences, 19 (1).

Gomila, A. (2001), “La perspectiva de segunda persona: mecanismos
mentales de la intersubjetividad”, en: Contrastes, 6, pp. 65-86.
—. (2002), “La perspectiva de segunda persona de la atribucién mental:
mecanismos mentales de la intersubjetividad”, en: Azafea, Vol. 1V, pp.
123-138.
—. (2003), “La perspectiva de segunda persona”, en: Rabossi, E. y A.
Duarte (eds.), Psicologia cognitiva y Filosofia de la Mente, Buenos Aires:
Alianza Editorial, pp. 195-218.
—. (2008), “La relevancia moral de la perspectiva de segunda persona”,
en: Cuestiones Filosoficas, Ensayos en honor de Eduardo Rabossi, Buenos
Aires: Catdlogos, pp. 155-173.

Gopnik, A. y H. Wellman (1992), “Why the child’s theory of mind really is
a theory”, Mind and Language, 7, pp. 145-171.

Gopnik, A. yJ. W. Astington (1988), “Children’s Understanding of
Representational Change and its Relation to the Understanding of
False Belief and Appearance-reality Distinction”, en: Child Development,
59, pp. 26-37.

Gordon, R. (1986), “Folk Psychology as Simulation”, en: Mind and
Language, 1, pp. 158-71.
—. (1992), “The Simulation Theory: Objections and Misconceptions”,
en: Mind and Language, 7 (1-2), pp. 11-34.

Grice, H. P. (1957), “Meaning”, en: Philosophical Review, 66, pp. 377-388;
reimpreso en: Grice, H. P. (1989), pp.213-223.
—. (1969), “Utterer’s meaning and intention”, en: Philosophical Review,
78.
—. (1989), Studies in the Way of Words, Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.

Habermas, J. (1996), Between Facts and Norms. Contributions to a Discourse
Theory of Law and Democracy, Cambridge, Mass.: The MIT Press.
—. (2000), Aclaraciones a la ética del discurso, Madrid: Trotta.

367



368

Bibliografia

Habermas, J. y H. Putnam (2008), Normas y valores, Madrid: Trotta.
Introduccién, traduccién y notas de Jests Vega Encabo y Francisco
Javier Gil Martin

Habermas, J. y J. Rawls (1998), “Reconciliacién mediante el uso ptblico de
la razén”, en: Habermas, J. y J. Rawls, Debate sobre el liberalismo politico,
Barcelona: Paidés.

Hacking, I. (1986), “The Parody of Coversation”, en: Lepore, E. (ed.),
Truth and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of Donald Davidson,
Cambridge, Mass.: Blackwell.

Hahn, L. E. (ed.) (1999), The Philosophy of Donald Davidson, Library of Living
Philosophers, Vol. 27, Chicago: Open Court.

Hampshire, S. (1959), Thought and Action, Londres: Chatto and Windus.
Hare, R. M. (1981), Moral Thinking, Oxford: Clarendon Press.

Harris, P. (1992), “From simulation to folk psychology: the case for
development”, Mind and Language, Vol. 7,N° 1y 2, pp. 120-144.

Hart, H. L. A. y A. M. Honoré (1959), Causation in the Law, Oxford:
Clarendon Press.

Hatfield, E., Cacioppo, J. y raspén, R. L. (1992), “Primitive Emotional
Contagion”, en: Clark, M. (ed.), Emotion and Social Bebavior, California:
Sage Pub., pp. 151-177.

Herndndez iglesias, M. (1990), La semdntica de Donald Davidson. Una
introduccion critica, Madrid: Visor.

Hobson, R. P. (1995), El autismo y el desarrollo de la mente, Madrid: Alianza.

Honderich, T. (ed.) (1973), Essays on Freedom of Action, London and Boston:
Routledge & Kegan Paul.

Hookway, C.(1988), Quine: Language, Experience and Reality, Stanford:
University Press.

Hutto, D. (2002), “The World is not Enough: Shared Emotions and Other
Minds”, en: Goldie, P. (ed.), Understanding Emotions: Mind and Morals,
Hants: Ashgate Pub. Ltd.

Janke, T. (2008), “A Freewheeling Defense of Kant’s Resolution of the
Third Antinomy”, en: Kritike, Vol. 2, N° 1, pp. 110-122.

Jeannerod, M. (2001), The Cognitive Neuroscience of Action, Oxford: Blackwell.



Karina Pedace

Jeffrey, R. (1985), “Animal Interpretation” en: Lepore (ed.), Actions and
Events: Perspectives on Philosophy of Donald Davidson, Oxford: Blackwell,
pp. 482-487.

—. (1990), en: The Logic of Decision, University of Chicago Press.

Joseph, M. (2004), Donald Davidson, Montreal & Kingston: McGill-Queen "s
Press.

Keltner, D. y J. Haidt (1999), “Social Functions of Emotions at Four Levels
of Analysis”, en: Cognition and Emotion, 13, 5, pp. 505-521.

Kenny, A. (1963), Action, Emotion and Will, London: Routledge and Kegan
Paul.

Kim, J. (1985), “Psychophysical Laws”, reimpreso en: Kim (1993),
Supervenience and Mind, Cambridge: Cambridge University Press.
—. (1989), “The Myth of Nonreductive Materialism”, en: Proceedings and
Addresses of the American Philosophical Association, LXIII, 1989, pp. 31-47.
—. (1993), Supervenience and Mind, Cambridge: Cambridge University
Press.
—. (2000), Mind in a Physical World, Cambridge, Mass.: MIT Press,

Korsgaard, Ch. (1996), Creating the kingdom of ends, New York: Cambridge
University Press.

Kosslyn, S. (1994), Image and Brain: the Resolution of Imagery Debate,
Cambridge, MA.: MIT Press.

Kotatko, P., P. Pagin y G. Segal (eds.) (2001), Interpreting Davidson, Stanford:
CSLI Publications.

Kripke, S. (1982), Wittgenstein on Rules and Private Language, Oxford: Oxford
University Press.

Leibniz, G. (1704), New Essays on Human Understanding, Remnant y Bennett
(eds.) (1996), Cambridge: Cambridge University Press.

Lepore, E. (1986), Truth and Interpretation: Perspectives on the Philosophy of
Donald Davidson, Oxford: Blackwell.

Lepore, E. (2004), “An Interview with Donald Davidson”, en: Davidson, D.
(2004), Problems of Rationality, Oxford University Press, pp. 231-266.

Lepore, E. y B. Mclaughlin (1985), Actions and Events: Perspectives on the
Philosophy of Donald Davidson, Oxford: Basil Blackwell.

Lepore, E. y K. Ludwig (2003), “Truth and Meaning”, en: Ludwig, K.
(2003), (ed.), pp. 35-63.

369



370 Bibliografia

—. (2005), Meaning, Truth, Language, and Reality, Oxford: Oxford
University Press.

—. (eds.) (2006), The Essential Davidson/Donald Davidson; with an introduction
by Ernie Lepore and Kirk Ludwig, Oxford: Oxford University Press.

Levelt, W. (1989), Speaking: From Intention to Articulation, Cambridge, Mass.:
MIT Press.

Levi, I. (1999), “Representing Preferences. Donald Davidson on Rational
Choice”, en: Hahn (ed.) (1999), pp. 531-570.

Lewis, D. (1969), Convention, Oxford: Blackwell.
—. (1983), “Language and languages”, en: Philosophical Papers, Vol. 1,
pp-163-188, Oxford: Oxford University Press.

Locke, J. (1690), An Essay Concerning Human Understanding, edicién e
introduccién de P. Niddicht (1975), Oxford: Clarendon Press.

Ludwig, K. (ed.) (2003), Donald Davidson, Cambridge: Cambridge
University Press.

Luria, A. (1959), “The directive function of speech in development and
dissolution”, en: Word, 15, pp. 341-352.

Lycan, W. (1987), Consciousness, Cambridge, MA.: MIT Press.
Mackie, J. (1978), Ethics: Inventing Right and Wrong, Viking Press.

Malpas, J. (1992), Donald Davidson and the Mirror of Meaning, Cambridge:
Cambridge University Press.
—. (ed.) (2002), From Kant to Davidson: Philosophy and the Idea of the
Transcendental, Londres: Routledge.
—. (2002b), “Gadamer, Davidson, and the Ground of Understanding”, en:
Malpas, J., Arnswald, U. y J. Kertscher (eds). (2002), Gadamer’s Century:
Essays in Honor of Hans-Georg Gadamer, Cambridge: MIT Press, pp. 195-
21S.
—. (2007), “The nature of interpretative charity”, en: Dialectica, Vol. 42,
Ne 1, pp. 17-36.

Martin, B. (1999), “Interpretation and Responsability: Excavating
Davidson’s Ethical Theory”, en: Hahn (ed.) (1999), pp. 345-356.

McDowell, J. (1994), Mind and World, Cambridge, Mass.: Harvard
University Press.
—. (1998), “The constitutive ideal of rationality: Davidson and Sellars”,
en: Critica, Vol. 30, N° 88, pp. 29-48.

Melden, A. L. (1961), Free Action, Routledge and Kegan Paul.



Karina Pedace

Meltzoff, A. y M. Moore (1977), “Imitation of facial and manual gestures”,
en: Science, 198, pp. 75-80.
—. (1989), “Imitation in newborn infants: exploring the range of
gestures imitated, and the underlying mechanisms”, en: Developmental
Psychology, 25, pp. 954-962.
—. (1994), “Imitation, memory and the representation of persons”, en:
Infants Bebavior and Development, 17, pp. 83-99.

Moran, R. (1997), “Self-Knowledge”” an Empirical Problem?
Renegotiating the Space of Philosophical Explanation”, en: The Journal
of Philosophy, 5, pp.141-161.

Moretti, A. (1996), Concepciones tarskianas de la verdad, Buenos Aires:
Oficina de publicaciones del CBC., UBA.
—. (2008), Interpretar y referir (Ejercicios de andlisis filosofico), Buenos
Aires: Grama Editorial.

Moya, C. (1990), The Philosophy of Action; An Introduction, Cambrdige, UK:
Polity Press.
—. (1992), “Introduccién a la filosofia de Davidson: mente, mundo y
accién”, en: Davidson (1992), pp. 9-43.

Nagel, T. (1972), “War and Massacre”, en: Philosophy and Public Affairs, Vol.
1,No 2, pp. 123-144,
—. (1986), The View From Nowbhere, New York: Oxford University Press.

Orenstein, A. (2002), W. V.Quine. Philosophy Now, Princeton University Press.

Orlando, E. (1999), “Caridad e interpretacién”, en: Manuscrito, Vol. XXII,
Ne 1 (abril), San Pablo: Universidad de Campinas, pp. 85-115.
—. (1999b), “Interpretacién radical y holismo semdntico”, en: Cuadernos
de Filosofia, N° 46 (primavera de 1999), Instituto de Filosofia, Facultad
de Filosofia y Letras, UBA, pp.9-25.
—. (2001), “Sobre la estrategia de la semdntica realista”, en: Didalogos, Vol.
36, N° 77, pp. 47-68.

Pagin, P. (2006), “Meaning Holism”, en: Lepore, E. y B. Smith (eds.),
Handbook of Philosophy of Language, Oxford: Oxford University Press, pp.
213-232.

Pedace, K. (2012), “La normatividad de lo mental y el rol de la segunda
persona”, en: Areté, Revista de Filosofia, Vol. XXIV, Ne 1, Ponticifia
Universidad Catélica del Perd, pp. 109-152.

Pérez, D. (1997), “Notas sobre la analogia entre los sistemas de medida
de los objetos fisicos y los estados mentales de los seres humanos”, en:
Didnoia, N° 43, pp. 31-46.

371



372

Bibliografia

—. (1999), La mente como eslabon causal, Buenos Aires: Catalogos.

—. (2005), “Is thought without language possible?”, en: Principia, 9, pp.
177-191.

—. (2013), Sentir, Desear, Creer. Una aproximacion filosofica a los conceptos
psicoldgicos, Buenos Aires: Prometeo.

Pérez jiménez, M. A. (2009), La aparicion del pensamiento. Una enmienda
emotiva a la tesis de Donald Davidson, Ed. de la Universidad de Granada.

Perner, J. et al. (1987), “Three years-Olds’ Difficulty with False belief:
The case for Conceptual Deficit”, en: British Journal of Developmental
Psychology, 5, pp. 125-137.

Perry, J. (1994), “Fodor and Lepore on Holism”, en: Philosophical Studies, 73,
pp. 123-138.

Peters, R. S. (1958), The concept of motivation, London: Routledge and Kegan
Paul.

Piaget, J. (1932), The Language and Thought of the Child, London: Routledge
and Kegan Paul.

Pietroski, P. (1994), “A defense of derangement”, en: Canadian Journal of
Philosophy, 24, 95-118.

Pinker, S. (1994), The Language Instinct, London: Penguin Books; New York:
William Morrow.

Premack, D. y G. Woodruff (1978), “Does the chimpanzee have a theory of
mind?”, en: Behavioral and Brain Sciences, 1(4), pp. 515-526.

Preyer, G. Siebelt, F. y A. Ulfig (eds.) (1994), Language, Mind and
Epistemology, Dordrecht: Kluwer.

Putnam , H. (1964), “Robots: Machines or Artificially Created Life?”, en:
Journal of Philosophy, 61, pp. 668-691.
—. (1975), “The meaning of ‘meaning’, en: Gunderson, K. (ed.),
Language, Mind and Knowledge, Vol. VII de Minnesota Studies in the
Philosophy of Science, University of Minnesota Press, pp. 131-193.
—. (1981/1988), Razon, verdad e historia, traduccion de J. Esteban,
Madrid: Tecnos, pp. 11-12; publicacién original: Putnam, H. (1981),
Reason, Truth, and History, Cambridge: Cambridge University Press.
—. (2002/2004), The collapse of the fact/value dichotomy and other essays,
Cambridge, MA.: Harvard University Press. Version castellana: El desplome
de la dicotomia hecho/valor y otros ensayos, Barcelona: Paidés, 2004.
—. (2004b), Ethics without ontology, Cambridge, Mass.: Harvard University
Press.



Karina Pedace

Quine, W. V. (1951), “Two Dogmas of Empiricism”, en: The Philosophical
Review, 60 (1951), pp. 20-43. Reimpreso en: Quine, W. V. (1953), From a
Logical Point of View, Harvard University Press.

—. (1960), Word and Object, Cambridge: MIT Press.

Quintanilla, P. (1995), “Metafora e interpretacion en Davidson”, Areté, Vol.
7,Ne 1, pp. 113-129.
—. (2008), “Taylor contra Davidson: intérpretes participantes o no
comprometidos”, en: Caorsi y Silva-Filho (eds.), pp. 145-160.

Rabossi, E. (2000), “La filosofia de sentido comtn y la teoria de la teoria.
Algunas reflexiones criticas”, en: Endoxa, 12, pp. 643-655.

Ramberg, B. (1989), Donald Davidson’s Philosophy of Language: An
Introduction, Cambridge, Mass.: Blackwell.
—. (1999), “The significance of charity”, en: Hahn (1999) (ed.), pp. 601-618.
—. (2000), “Post-Ontological Philosophy of Mind: Rorty versus
Davidson”, en: Brandom, R. (ed.), Rorty and his Critics, Oxford: Blackwell
Publishers.
—. (2003), “Illuminating Language: Interpretation and understanding
in Gadamer and Davidson”, en: Prado, C. (2003), A House Divided:
Comparing Analytic and Continental Philosophy, Humanity Books.

Ramsey, F. P. (1931), “Truth and Probability”, en: Braithwaite, R. B.
(ed.), The Foundations of Mathematics and other Logical Essays, pp. 156-98,
London: Routledge, Kegan Paul.

Rawling, P. (2003), “Radical Interpretation”, en: Ludwig, K. (ed.) (2003),
Donald Davidson, pp. 85-112.

Reddy, V. (1996), “Omitting the second person in social understanding”,
Behavioral and Brain Sciences, 19.

Riviere, A. y sotillo, M. (1999/2003), “Comunicacién, suspensién y
semiosis humana: los origenes de la practica y de la comprension
interpersonales”, reimpreso en: Belichén, M. et al. (2003), Angel Riviere.
Obras escogidas, Vol. 1. Madrid: Ed. Panamericana.

Rorty, A. (1962), “Slaves and Machines”, en: Analysis, Vol. 22, N° 5, N° 89,
abril, pp. 118-120.

Rorty, R. (1970), en: “Incorrigibility as the Mark of the Mental”, en: Journal
of Philosophy, 67.
—. (1986), “Pragmatism, Davidson and Truth”, en: Lepore, E. (1986),
pp. 333-355.
—. (1989), Contingency, Irony, and Solidarity, Cambridge: Cambridge
University Press.

373



374

Bibliografia

—. (1997), “Davidson entre Wittgenstein y Tarski”, en: Critica Revista
Hispanoamericana de Filosofia, Vol. XXX, N° 88, pp. 49-71.

—. (1999), “Davidson’s Mental-Physical Distinction”, en: Hahn (ed.)
(1999), pp. 575-594.

Rovane, C. (1999), “Rationality and Identity”, en: Hahn (ed.) (1999), pp.
463-479.

Russell, B. (1921), The Analysis of Mind, London: George Allen and Unwin.
Ryle, G. (1949), The Concept of Mind, New York: Barnes and Noble.

Schneider, H. (1979), “Explanation and Understanding in the Theory of
Language”, en: Batierle et al. (comps.), Semantics from Different Points of
View, Berlin: Springer, 1979.

Scotto, C. (2002), “Interaccién y atribucién mental: la perspectiva de la
segunda persona”, en: Andlisis Filosdfico, Vol. XXII, N° 2, noviembre
2002, pp. 135-151.

Searle, J. (1969), Speech Acts. An Essay in the Philosophy of Language,
Cambridge: Cambridge University Press.
—. (1983), Intentionality, Cambridge: Cambridge University Press.

Sellars, W. (1956/1963), “Empiricism and the Philosophy of Mind”, en:
Feigl y Scriven (eds.), Minnesota Studies in the Philosophy of Science, Vol.
1, reimpreso con introduccién de R. Rorty, y guia de estudio de R.
Brandom, Cambridge, Mass.: Harvard University Press, 1997.
—. (1966), “Fatalism and Determinism”, en: Lehrer, K. (ed.), Freedom and
Determinism, Nueva York: Random House.

Shifres, F. (2008), “Musica, transmodalidad e intersubjetividad”, en:
Estudios de Psicologia, Vol. 29 (1), pp.7-30.

Shoemaker, S. (1963), Self-Knowledge and Self-Identity,London: Oxford
University Press.

Smart, J. J. C. (1987), “Davidson’s Minimal Materialism”, en: Vermazen y
Hintikka (eds.), Essays on Davidson: Actions and Events, Oxford: Clarendon
Press, pp. 173-182.

Sokolov, A. (1972), Inner Speech and Thought, New York: Plenum Press.
Sperber, D, et al. (1995),Causal Cognition, Oxford: Oxford University Press.

Strawson, P. F. (1959), Individuals, London, Methuen.
—. (1974/1995), Libertad y resentimiento 'y otros ensayos, Barcelona, Paidds.
—. (1983), Ensayos Logico-linguisticos, Tecnos: Madrid.



Karina Pedace

—. (1984), “Hot Pursuit: Inquiries into Truth and Interpretation”, en:
London Review of Books, 17.

Taylor, Ch. (1985), Human Agency and Language: Philosophical Papers I,
Cambridge: Cambridge University Press.

Thompson, E. (2001), Between Ourselves: Second-person issues in the study of
consciousness, Londres, Imprint Academic.

Tomasello, M., Call, J. y B. Hare (2003), “Chimpanzees understand
psychological states- the question is which ones and to what extent”,
en: Trends in Cognitive Science, 7, pp. 153-156.

Trevarthen, C. (1980), “The Foundations of Intersubjectivity: Development
of Interpersonal and Cooperative Understanding in Infants”, en: Olson,
D. (ed.), The Social Foundations of language and Thought. Essays in Honor of
Jerome S. Bruner, New York: W. W. Norton & Co.

Van der Burg, F. (2007), Davidson and Spinoza: mind, matter and morality,
Burlington: Ashgate Publishing Company.

Vega, ]. (2001), “Reglas, medios, habilidades. Debates en: torno al andlisis
de ‘S sabe como hacer X, en: Critica, 33, pp. 3-40.

Vermazen, B. y hintikka, M. (eds.) (1987), Essays on Davidson: Actions and
Events, Oxford: Clarendon Press.

Vigotsky, L. (1934), Thought and Language, reimpreso en: (1986), Cambridge,
Mass.: MIT Press.

Von Wright, G. H., (1963), Norm and Action, A logical Enquiry, London:
Routledge & Kegan Paul.

Walker, J. (1983), Animal Thought, London: Routledge.

Walsh, V. (1987), “Philosophy and Economics”, en: Eatwell, J., Milgate, M.
y P. Newman (comps.), The New Palgrave: A Dictionary of Economics, Vol.
3, Londres: Macmillan, pp. 861-869.

Wellman, H. (2004), “Understanding the psychological world: Developing
a Theory of Mind”, Blackwell Handbook of Childhood Cognitive
Development, Oxford: Blackwell.

Wellman, H., Phillips, A. y T. Rodriguez (2000), “Young children
understanding of perception, desire and emotion”, en: Child
Development, Vol. 71, N° 4, pp. 895-912.

Whorf, B. L. (1956), Language, Thought and Reality: Selected Writings of
Benjamin Lee Whorf, Cambridge, Mass.: MIT Press; New Jersey: Wiley.

375



376

Bibliografia

Wimmer, H. y J. Perner (1983), “Beliefs about beliefs: Representation and
constraining of wrong beliefs in young children’s understanding of
deception”, en: Cognition, 13, pp.103-28.

Winch, P. (1958), The Idea of a Social Science, London: Routledge and Kegan
Paul.

Wispé, L. (1986), “The Distinction Between Sympathy and Empathy: to
Call Forth a Concept, a Word is Needed”, en: Journal of Personality and
Social Psychology, 20, 2, pp. 314-321.

Withen, A. y R. W. Byrne, (1988), “Tactical deception in primates”, en:
Behavioral and Brain Sciences, 11, 233-273.

Wittgenstein, L. (1921), Tractatus Logico-Philosophicus, London: Routledge.
—. (1953), Philosophical Investigations, Oxford: Basil Blackwell.
—. (1967), Zettel, Oxford: Basil Blackwell.
—. (1980), Observaciones sobre la Filosofia de la Psicologia, México: UNAM,
1985, Vol. 2.

Wollheim, R. (1980), “Seeing-as, seeing-in, and Pictorial Representation”,
Ensayo suplementario V de Art and its objects, 2da. ed., Cambridge
University Press.

Zeglen, U. (ed.) (1999), Donald Davidson: Truth, Meaning and Knowledge,
London: Routledge.






Impreso en diciembre de 2017
en los talleres graficos de Docuprint
Buenos Aires, Argentina.





